
RBCEH, Passo Fundo, v. 4, n. 1, p. 139-150, jan./jun. 2007

139

O artigo tem por objetivo propor-
cionar ao leitor uma idéia da teoria de 
Carl Gustav Jung sobre o envelhecer 
humano. O texto contém uma síntese da 
história “O mágico de Oz”, que é usada 
como metáfora para o processo de indi-
viduação, uma das grandes contribuições 
que Jung deixou para se compreender a 
jornada humana. A luta de Dorothy, a 
heroína da história, para voltar para seu 
lar permeia todo o texto, e a frase “Não 
há lugar como nossa casa” é usada como 
motivo para refletir sobre as idéias de 
“casa” e “lar” como lugares simbólicos 
da alma que atingem a maturidade. Do-
rothy também foi a fonte de inspiração 
para a metáfora do desenvolvimento da 
consciência, que, para Jung, é o centro 
de todo o trabalho humano em torno do 
Si-mesmo. O texto inicia com a letra da 
música “Over the rainbow” e aproveita 
a tradução para lembrar ao leitor desejo, 
comum a todos nós seres humanos, de 
encontrarmos um lugar ideal para vi-
vermos. As fotos usadas no artigo são de 
pessoas citadas no texto e foram tiradas 
pela autora, e a opinião de cada um so-
bre o que é envelhecer serve de estímulo 

Recebido em maio 2006 e avaliado em jul. 2006

* Psicóloga clínica, arteterapeuta, professora de Introdução 
à Abordagem Junguiana e de Mediação na Dança do 
Curso de Pós-Graduação em Arteterapia da Centrarte.

Resumo

Voltando para casa

Gisela Cardoso da Silva*

para quem estiver passando pelo mesmo 
processo e para quem ainda vai chegar 
lá. “Voltando para casa” tenta enfatizar 
a idéia de que envelhecer é parte da 
vida e não pode nem deve ser negado, 
mas, sim, compreendido e valorizado. O 
texto sugere que o ser humano é uma 
fonte rica de possibilidades e que cada 
etapa da vida tem seus prazeres e suas 
limitações, que podem ser mais bem vi-
vidos quanto maior consciência a pessoa 
tiver de si mesma, independentemente 
da idade que tiver.

Palavras-chave: Casa. Lugar. Metanóia. 
Consciência. Individuação.



RBCEH, Passo Fundo, v. 4, n. 1, p. 139-150, jan./jun. 2007

140

Há um lugar de que ouvi falar 
Numa cantiga de ninar

Em algum lugar, acima do arco-íris
O céu é azul

E os sonhos que você ousa sonhar
Se tornam realidade

Um dia farei um pedido às estrelas
E acordar num lugar onde as nuvens estão

Muito atrás de mim.
Onde os problemas derretem como 

dropes de limão
Bem acima do alto das chaminés

É onde vai me achar
Em algum lugar, acima do arco-íris

Os pássaros azuis voam
Os pássaros voam acima do arco-íris

Por que, então, eu não posso?
Se os felizes passarinhos azuis voam além 

do arco-íris
Por que eu não posso?

(“Somewhere over the rainbow”, Harold 
Arlen/ E. Y. Harburg, tradução livre).

Quando recebi o convite para escrever 
para a terceira idade, logo veio a minha 
mente a história do “O mágico de Oz”, que 
ficou eternizada no cinema especialmente 
pela música (cuja letra está na abertura 
deste texto), na voz doce e afinada de Judy 
Garland. Acho esta história muito rica em 
símbolos e, no que se refere ao processo de 
“envelhecer com saúde”, o que me chamou 
à Dorothy e seus amigos foi a frase “não 
há lugar como nossa casa...” A frase ficou 
tão presente que comecei a pensar mais 
profundamente nela. Que casa é essa? 

Apesar de a história ser direcionada 
mais para as crianças, que, entre outras 
coisas, podem estar descontentes com seus 
lares ou com os problemas que encontram 
neles, creio que podemos imaginar a idéia 

de casa para algo mais amplo do que 
“espaço físico familiar”. Quando escuto 
“casa” e/ou “lar”, penso em algo íntimo, 
um “porto seguro”, alguma coisa que nos 
é própria, que transformamos num lugar 
especial, no “nosso lugar”... E volta a per-
gunta: Que lugar é esse? O que ele tem que 
o torna tão especial? 

Sabemos que a vida é uma aventura 
incrível, que cada um de nós tem seus 
desafios para enfrentar e seus limites 
para confrontar. Quando crianças, geral-
mente o lugar de segurança que temos 
é junto com nossos pais, ou com algum 
adulto que nos ofereça o conforto de nos 
proteger e assegurar o nosso crescimento, 
garantindo as necessidades físicas básicas 
e o apoio afetivo de que tanto carecemos. 
Ao crescermos, vamos descobrindo novas 
facetas que a vida nos oferece e passamos 
a perceber que aquele “outro” do qual 
esperávamos tanto (e que provavelmente 
nos deu “tanto”) já não podia garantir a 
demanda de velhas e/ou novas necessida-
des. (Refiro-me ao que acontece com fa-
mílias que têm uma estrutura considerada 
adequada, sem me deter em casos em que 
pode haver ou ter havido abandono, maus-
tratos ou outras agressões àquilo que é tido 
como um desenvolvimento saudável do 
ser humano, no geral). Voltando às novas 
necessidades deste ser que, na verdade, 
vai se transformando com o passar do 
tempo, começamos a sentir que o espaço 
físico pode ser apenas uma representação 
deste espaço de que sentimos falta dentro 
de nós.

Somos seres de passagem: estamos 
sempre “morrendo” para alguma coisa 
e “renascendo” para outra. As escolas de 
psicologia trouxeram e trazem comprova-



RBCEH, Passo Fundo, v. 4, n. 1, p. 139-150, jan./jun. 2007

141

ções das crises que acompanham a todos 
nós, seres humanos, nas diferentes fases 
de nossas vidas. Cada vez mais aparecem 
estudos científicos com novas nuanças 
sobre o desenvolvimento infantil, as 
turbulências dos adolescentes, as dificul-
dades de deixar a adolescência e entrar 
na vida adulta, a crise da meia-idade, do 
“ninho vazio” etc. Somos cheios de crises, 
justamente porque cada fase que dizemos 
“nova” é precedida por uma “velha” que 
temos que “perder”. São as “perdas ne-
cessárias”, tão bem descritas no best-seller
de Judith Viorst.

Muitos autores e pesquisadores da 
psique falaram sobre a chamada “terceira 
idade”, mas vou enfocar neste texto o pen-
samento de Carl Gustav Jung. Psiquiatra 
suíço e fundador da psicologia analítica, 
Jung foi um dos maiores estudiosos da 
alma humana e, já no início de sua car-
reira, tinha grande interesse em conhecer 
os segredos da psique; queria saber mais 
sobre a personalidade humana. Enquanto 
acompanhava seus pacientes no decorrer 
dos atendimentos, Jung também observou 
a si mesmo, ou seja, foi objeto de estudos 
de sua própria psicologia. O resultado 
de suas descobertas está na extensa obra 
que deixou, na qual se podem  perceber 
a profundidade e a tentativa de ser fiel 
ao empirismo psicológico, apesar de ele 
mesmo afirmar que o estudo da psique é 
uma tarefa por demais complicada, pois 
é a psique observando a si mesma. Jung  
percebeu a experiência humana como 
uma jornada, na qual cada um tem sua 
própria caminhada, mas cuja meta para 
todos é “tornar-se indivíduo”,  ou seja, 
realizar a experiência do “Si-mesmo”, isto 
é,  ser sujeito de sua própria história. Ele 

chamou a isso de “processo de individua-
ção”. Esta jornada, na visão junguiana, é 
obra de uma vida inteira, na qual cada fase 
apresenta contribuições e desafios a serem 
levados em conta. No texto “as etapas da 
vida humana”, que faz parte das Obras 
Completas, editada pela Vozes, Jung afir-
ma que é a evolução da consciência que 
traz os grandes problemas humanos. Diz 
que não dá para sabermos como surgiu 
a consciência no homem, pois “[...] não 
estávamos presentes quando os primeiros 
homens se tornaram conscientes” (JUNG,  
1998, p. 407).

Jung afirma que podemos ter uma 
idéia dos primórdios da consciência ao 
acompanhar o despertar da mesma numa 
criança pequena. A criança começa reco-
nhecendo e fazendo conexões que se trans-
formam em “ilhas de consciência”; com 
o passar do tempo, essas ilhas vão se tor-
nando mais complexas e vão adquirindo 
energia própria. Somente mais tarde é que 
aparece um “centro” para organizar todas 
essas “ilhas”, que é quando o “complexo 
do eu” (ou do ego) se forma e a criança 
vai sentindo que é alguém, que tem um 
centro de subjetividade, uma identidade 
como pessoa. Nos primeiros anos de vida, 
a ligação com os pais ainda prevalece, a 
dependência é total e a sensação é de que 
não existem “grandes problemas” a serem 
resolvidos, pois a criança não tem poder 
para resolver nada, nem responsabilidade 
sobre a própria vida. Isso não significa que 
não haja conflitos na criança, mas, sim, 
que não há uma maturidade de consci-
ência para que possa entender o que está 
acontecendo com ela, pois não tem ainda 
condições para fazer uma reflexão mais 
elaborada da situação nem um ego madu-



RBCEH, Passo Fundo, v. 4, n. 1, p. 139-150, jan./jun. 2007

142

ro para realizar as próprias escolhas. Nos 
primeiros anos de vida do ser humano, a 
natureza instintiva ainda “reina absoluta” 
e os adultos responsabilizam-se totalmen-
te pelos pequenos, que ainda não “nasce-
ram” totalmente para a vida psíquica. 

O nascimento psíquico e, com ele, a dife-
renciação só ocorrem na puberdade, com 
a irrupção da sexualidade. A mudança 
fisiológica é acompanhada também de 
uma revolução espiritual. Isto é, as várias 
manifestações corporais acentuam de tal 
maneira o eu, que este freqüentemente se 
impõe desmedidamente. Daí o nome que 
se dá a essa fase: “os anos difíceis” da ado-
lescência (JUNG, 1998, p. 407).

Não é por acaso que a adolescência se 
transforma numa tentativa quase deses-
perada de auto-afirmação, já que tantos 
anos de identificação com os genitores 
começam a pesar nesse “processo de in-
dividuação”, que vai “capturando” cada 
vez mais o ser humano à medida que o 
tempo passa.

Figura 1 - Dona Iracema.

Sabemos que ao nascer já temos uma 
série de expectativas depositadas sobre 
nós. Como seres dependentes, para que 

possamos sobreviver, vamos tentando 
ao máximo corresponder (considerando 
o que acontece com a maioria) a essas 
expectativas. Queremos e precisamos ser 
aceitos, queridos, amados. Cada criança 
gosta de reinar absoluta e, quer queira 
quer não, vai absorvendo do ambiente fa-
miliar os valores e modelos que têm ao seu 
redor.  Além de ser uma “esponja” capaz 
de absorver o meio externo, ainda existe 
a herança genética, a herança psíquica 
e a cultura vigente do período em que a 
criança nasce. Além disso tudo, segundo 
Jung, também existe uma psique ou alma, 
que quer e precisa se realizar! Quer dizer, 
são muitas coisas a serem conhecidas e 
adquiridas, e até mesmo repetidas do meio 
externo, mas há, igualmente, um “mundo 
interno”, que carrega seus mistérios, suas 
particularidades e que vai batalhar para ser 
reconhecido e respeitado. É assim, neste ir 
e vir de informações, imagens e comporta-
mentos, exigências externas e internas, que 
a consciência vai “navegando”, e o “Eu”, 
ou “Ego”, é o responsável para “dirigir o 
barco” nesta ou naquela direção.

Jung coloca a consciência como uma 
obra “contra a natureza”, já que ela con-
duz o indivíduo para um trabalho de se 
diferenciar da natureza inconsciente. Ele 
fala que há um impulso para a individua-
ção, e este é praticamente o drama mais 
básico com que temos de lidar em nossas 
vidas: ficar entre aquilo que já é conheci-
do, acomodado e confortável, ou enfrentar 
os riscos que chegam com o desejo do 
novo, de alguma coisa ainda não vivida, 
não experienciada.

Se pensarmos na consciência como 
algo que se forma a partir do inconsciente 
e que vai se desenvolvendo progressi-



RBCEH, Passo Fundo, v. 4, n. 1, p. 139-150, jan./jun. 2007

143

vamente, podemos pensar que ela é a 
“pedra” de apoio para a realização da 
grande obra da individuação. Como afir-
ma Grinberg (1997), analista junguiano, é 
[...] “como se ela fosse um ‘órgão’ invisível 
que também cresce, desenvolve-se, adoece, 
necessita de cuidados e transforma-se ao 
longo de nossas vidas”  (p. 71).

Essa fala toda sobre a consciência é 
importante para entendermos a dinâmica 
de desenvolvimento que Jung propõe: o 
crescimento se dá pela maturidade da 
consciência e estruturação do ego, e cada 
idade ou cada fase que a pessoa atravessa 
é uma experiência importante e contém 
elementos fundamentais para que o ser 
humano passe da sua condição inicial de 
“passivo-dependente” para a de sujeito 
ativo, que conquista seu “lugar” no mundo 
e em si mesmo. Falando em lugar... volte-
mos agora  ao filme O mágico de Oz:

A história passa-se em algum lugar do 
Kansas, EUA, onde há riscos constantes 
de furacões. Dorothy vive com “Tia Em” 
e “Tio Henry”, que possuem um sítio 
nesta localidade. Dorothy tem um cachor-
rinho, de nome Totó, a quem ama muito. 
Na vizinhança, mora a Srta. Gulch, uma 
mulher rabugenta e mal-humorada, que, 
logicamente, não gosta de crianças nem 
de animaizinhos. Ela se incomoda com o 
cãozinho de Dorothy e ameaça-o. Dorothy 
tenta falar para seus amigos e tios sobre a 
ameaça da vizinha rabugenta, mas nem os 
tios nem os empregados do sítio lhe dão a 
atenção de que ela necessita, e, para com-
pletar, a “bruxa” vai pessoalmente buscar 
Totó para levá-lo ao xerife. Ameaça tam-
bém os tios de Dorothy, que não têm outra 
saída a não ser deixar que o cãozinho parta 
com a Srta. Gulch. Totó consegue escapar 

da mulher e volta para casa, mas Doro-
thy foge com ele, preocupada com o que 
pode acontecer se ficarem por ali. Após 
andar alguns metros, Dorothy depara-se 
com um homem na estrada, que finge ser 
um adivinho e “descobre” que a menina 
está fugindo de casa porque ninguém a 
compreende, mas a convence de que Tia 
Em está triste e doente por causa de sua 
partida, o que faz com que Dorothy queira 
voltar imediatamente. 

Ao retornar ao sítio, porém, um tor-
nado se aproxima e todos correm para o 
abrigo, mas Dorothy não chega a tempo e 
a cena que se segue mostra a casa girando 
dentro do tornado, levando Dorothy e 
alguns personagens do sítio, como os aju-
dantes dos tios, o “adivinho” e a vizinha 
rabugenta. Dorothy vê as coisas e pessoas 
girando em torno da janela de seu quarto e 
sente-se girar também, e só pára quando a 
casa “aterrissa” num lugar estranho, onde 
imediatamente os moradores do local vêm 
recebê-la e festejar sua chegada, pois a 
casa acabara de cair em cima da Bruxa Má 
do Leste, que há muito tempo atormen-
tava a população local. A Bruxa Boa do 
Norte, de nome Glinda, chega e esclarece 
Dorothy sobre o que está acontecendo, 
perguntando o que ela deseja. Dorothy diz 
que só quer voltar para o sítio, no Kansas. 
Glinda diz que apenas o “Mágico de Oz” 
pode realizar esse desejo e dá a ela os sa-
patos vermelhos que pertenciam à Bruxa 
Má. Os sapatos são mágicos e devem 
ajudar Dorothy a chegar à Cidade das Es-
meraldas, onde habita o grande “Mágico 
de Oz”, que lhe concederá o retorno tão 
esperado. A Fada Boa mostra-lhe o cami-
nho dos “tijolos amarelos” e orienta à me-
nina que siga por ele, pois a conduzirá à 



RBCEH, Passo Fundo, v. 4, n. 1, p. 139-150, jan./jun. 2007

144

Cidade das Esmeraldas. E assim Dorothy 
e seu cãozinho partem em sua aventura, 
confiantes e esperançosos de voltarem 
para casa. No caminho, porém, Dorothy 
encontra três figuras esquisitas que se 
tornam seus amigos e a acompanham até 
o mágico, pois cada um deles está preci-
sando de algo e Dorothy os ajuda a crer 
que o grande mágico de Oz vai conseguir 
dar-lhes  o que querem: uma alma para o 
Espantalho, um coração para o Homem de 
Lata e coragem para o Leão Covarde. O 
que esse excêntrico grupo não sabe é que 
são seguidos de perto pela Bruxa Má do 
Oeste, irmã da falecida Bruxa do Leste e 
que quer para si os sapatos mágicos. Ela 
tenta de todo jeito atrapalhar a paz dos 
caminhantes, mas, apesar das tentativas, 
os quatro amigos conseguem chegar à 
Cidade das Esmeraldas, onde são muito 
bem recebidos por seus habitantes, que os 
preparam para o esperado encontro com o 
Grande Mágico. Ao fazerem seus pedidos, 
o Mágico de Oz diz que poderá atendê-los, 
mas com uma condição: que derrotem a 
Bruxa Má do Oeste. O Leão Covarde quer 
fugir, todos se apavoram, mas superam 
suas dificuldades e enfrentam a Bruxa Má. 
Após atravessarem terríveis momentos, o 
grupo consegue se livrar da bruxa e corre 
de volta para o mágico. O que eles não 
esperavam é que o mágico fosse uma frau-
de! Totó puxa o cortinado que o mágico 
usava para se esconder. Na verdade, ele 
era um homem comum e usava técnicas 
para impressionar as pessoas, como um 
alto-falante para ampliar o som de sua 
voz, uma cabeça fictícia gigante, muita 
fumaça colorida e som de trovões. O mági-
co sente-se bastante envergonhado ao ser 
desmascarado, mas, depois das desculpas 

e entendimentos, honra com medalhas e 
certificados os companheiros de Dorothy, 
concedendo a cada um o reconhecimento 
das virtudes que buscavam. Foi graças à 
inteligência do Espantalho, que teve várias 
idéias para derrotar a bruxa, à coragem do 
Leão, que superou seus medos para salvar 
Dorothy, e ao coração do Homem de Lata, 
que todo tempo se encheu de amor para 
ajudar a menina, que eles conseguiram 
chegar à meta. O mágico conta-lhe como 
fora parar ali: chegara num balão de gás, 
agradara a todos e acabara arranjando um 
“emprego” de mágico. Ele se compromete 
a levar Dorothy para casa, mas Totó escapa 
do balão na hora da partida e Dorothy 
salta para pegá-lo, enquanto o balão voa 
com o mágico. Dorothy fica triste e chora, 
mas logo a cena muda e ela aparece dei-
tada em sua cama, rodeada por seus tios 
e companheiros do sítio, esperando que 
ela acorde após ter sido apanhada pelo 
tornado. Sim, tudo não passara de um 
sonho. Ela acorda e leva um susto, pois vê 
nos rostos que sorriem ao recebê-la com 
tanto carinho as feições amigas de seus 
companheiros de viagem. E ela acredita, 
finalmente, que tudo já estava ali, pois 
“não há lugar como nossa casa”.

Se usarmos alguns aspectos da histó-
ria e os relacionarmos com a jornada que 
fazemos em nossa vida, talvez possamos 
entender simbolicamente as aventuras 
e desventuras que precisamos enfrentar 
para encontrar o “nosso lugar”. Podemos 
pensar em Dorothy como um símbolo do 
Eu ou ego. A menina que não consegue ser 
ouvida e que sonha com um lugar mágico, 
onde não existam problemas, pode repre-
sentar o sonho do ego de reinar absoluto 
e realizar tudo o que deseja. A pessoa que 



RBCEH, Passo Fundo, v. 4, n. 1, p. 139-150, jan./jun. 2007

145

tem uma visão infantil da vida quer fugir 
dos problemas, quer ir para um mundo 
mágico, onde haja só alegria... Isso tem 
a ver com a busca do “paraíso perdido”, 
que nossa cultura infelizmente continua 
reforçando. A percepção que Dorothy tem 
das pessoas e do lugar onde vive muda 
muito após a experiência na terra de Oz. 
Basicamente é o que acontece conosco. 
Na primeira metade da vida, aproxima-
damente, temos sede de auto-afirmação, 
queremos conquistar nosso espaço, “do-
minar o mundo”. Se as coisas não acon-
tecem conforme esperamos, ou se somos 
contrariados, sentimo-nos incompreen-
didos, mal-amados. A consciência, nesta 
fase, está voltada para o reconhecimento 
familiar e social, para os estudos, para a 
procura de um parceiro, para a afirmação 
profissional e a segurança financeira. É a 
exigência da conquista de um espaço no 
mundo e, ao mesmo tempo, há um outro 
mundo, cheio de pulsões e instintos a 
serem administrados. Literalmente, o ego 
fica esmagado entre os choques e desafios 
dos mundos externo e interno!

Se procurarmos extrair os fatores comuns 
e essenciais da variedade quase inexaurível 
dos problemas individuais que encontramos 
no período da juventude, deparamo-nos com 
uma característica peculiar a todos os pro-
blemas desta fase da vida: um apego mais ou 
menos claro ao nível de consciência infantil, 
uma resistência às forças fatais existentes 
dentro e fora de nós e que procuram envol-
ver-nos no mundo. Alguma coisa dentro 
de nós quer permanecer como criança, 
quer permanecer inconsciente, ou, quando 
muito, consciente apenas do seu ego; quer 
rejeitar tudo o que lhe é estranho, ou então 
sujeitá-lo à sua própria vontade; não quer 
fazer nada, ou no máximo satisfazer sua 

ânsia de prazer ou domínio  (JUNG, 1998, 
p. 407).

A história do Mágico de Oz mostra 
a necessidade que o ser humano tem de 
buscar seu próprio caminho, de andar com 
suas próprias pernas. Dorothy arrisca-se 
para salvar seu objeto de afeto. Ela aban-
dona o que está seguro por amor a Totó. O 
cãozinho pode simbolizar o afeto por algo 
novo e frágil, que precisa ser cuidado. Ela 
arrisca separar-se dos afetos antigos para 
salvar o novo; ao mesmo tempo, sente falta 
daquilo que é conhecido. E ela estabelece, 
mesmo sem ter consciência disso, uma 
meta: encontrar um caminho onde o novo 
e velho possam viver juntos, voltar para 
sua verdadeira casa... sem abrir mão do 
desafio, de arriscar-se ao desconhecido, 
de enfrentar medos e dificuldades. Ela sai 
da casa familiar e parte em busca de um 
caminho novo. Logo ouve o conselho de 
alguém mais “sábio”, que compreende a 
dor da menina e mostra que ela pode en-
contrar uma outra solução que não seja a 
de fugir. Mas não é fácil para Dorothy vol-
tar para casa... Parece que a vida exige que 
ela mergulhe mais fundo em si mesma, 
que “gire” para dentro do redemoinho do 
inconsciente e busque de forma simbólica 
ou imaginária o seu verdadeiro Eu. 

Como peças de um quebra-cabeça que 
vão se encaixando, ela tem de se deparar 
com seus vários personagens internos, 
dar a cada um o que lhe é devido e se 
autorizar a ser uma pessoa de coragem, 
que sabe pensar e decidir por si mesma 
e que valida seus próprios sentimentos, 
isto é, escuta seu coração. O caminho dos 
tijolos amarelos pode sugerir a “estrada 
da consciência”, que se amplia, se divide, 
se atrapalha, se perde... mas que tende a 



RBCEH, Passo Fundo, v. 4, n. 1, p. 139-150, jan./jun. 2007

146

chegar aonde precisa. A Fada Boa conce-
de-lhe os sapatos vermelhos da Bruxa Má. 
Os sapatos estão ligados aos pés, que são 
nossos condutores, nossos guias na mar-
cha da vida. O vermelho sugere energia 
vital, força, e também fogo, paixão, impul-
sividade. É a cor do sangue, que lembra 
vida e sacrifício. E pertenciam à Bruxa 
Má. A metáfora dos sapatos vermelhos 
da bruxa pode representar a “sombra” 
humana. Fazem parte da sombra todos 
nossos “defeitos”, as coisas que negamos 
e/ou reprimimos, o nosso pior lado, que 
preferimos esconder. 

Enquanto nos esforçamos para satis-
fazer a expectativas e criamos uma “per-
sona” (máscara), que nos permite sermos 
aceitos socialmente, em nível inconsciente 
vai se constelando uma “sombra”, com 
características opostas à da persona. Jung 
conceituou persona e sombra como partes 
integrantes da totalidade humana, e, no 
processo de individuação, é fundamental 
que possamos identificar as várias más-
caras que cobrem nosso verdadeiro “eu”, 
bem como é importante que possamos 
aceitar nossa sombra e resgatar a energia 
que está ali contida, justamente por ser 
desconhecida.

Nem sempre a sombra é cheia de 
coisas “negativas” ou “ruins”. Muitos de 
nós não assumimos potenciais enormes e 
construtivos, que ficam igualmente presos 
na sombra se não conseguirmos torná-los 
conscientes. Ao calçarmos os “sapatos 
vermelhos da bruxa”, poderemos estar 
calçando a aceitação da totalidade huma-
na (que significa estarmos acolhendo as 
nossas boas e as nem tão boas caracterís-
ticas). Essa idéia de sermos “inteiros”, não 
“perfeitos”, é uma das contribuições mais 

fantásticas de Jung, no meu entender. 
Dorothy segue sua meta, leva suas “faltas” 
para serem preenchidas, enfrenta sua 
sombra, integra partes dela e consegue o 
reconhecimento que tanto almeja: de que 
é amada e capaz de agir por si mesma.

Entendo que Dorothy, ou o ego, após 
passar por inúmeros desafios e alcançar 
(ou não) o merecimento esperado, pode 
entrar, como Dorothy, numa busca por 
um lugar mágico, querer fugir. Outros, po-
rém, ousam entrar (ou entram à força) no 
“redemoinho” do inconsciente; estes vão 
“além do arco-íris”, onde aparentemente 
existem a paz e a beleza, mas também 
personagens desconhecidos, cheios de 
excentricidade, bondade e, igualmente, 
perigos e riscos a correr, como na segunda 
metade da vida. É a “metanóia” de Jung, 
ou a “crise de meia-idade”. 

Depois que o ego consegue se satisfa-
zer com as conquistas e reconhecimentos 
durante a primeira metade da vida (perto 
dos 35, 40 anos, em média), geralmente 
a pessoa começa a sentir-se incomodada 
com o que antes lhe dava contentamento e 
prazer. Normalmente é uma fase de perdas 
consideráveis, como a entrada dos filhos na 
adolescência, as rugas que vão surgindo, o 
corpo que não responde mais como antes 
etc. Ao contrário da sociedade oriental, na 
qual a figura do velho é símbolo de sabe-
doria e respeito, no Ocidente há um grande 
preconceito com o envelhecer. Jung acre-
ditava que o ser humano não viveria tanto 
tempo se isso não tivesse um sentido para 
a espécie. Ele observou que é mais ou me-
nos na metade da vida que o inconsciente 
inicia uma espécie de “reversão de valores”, 
uma mudança que pode começar de forma 
modesta, mas muito importante. Pode ser 



RBCEH, Passo Fundo, v. 4, n. 1, p. 139-150, jan./jun. 2007

147

uma mudança no caráter da pessoa, ou 
traços da infância que voltam à tona, ou 
até mesmo inclinações e interesses novos. 
Como o ego vai lidar com as mudanças vai 
depender de cada indivíduo. 

Quem se protege contra o que é novo e es-
tranho e regride ao passado está na mesma 
situação neurótica daquele que se identifi-
ca com o novo e foge do passado. A única 
diferença é que um se alheia do passado e 
o outro do futuro. Em princípio, os dois 
fazem a mesma coisa: mantém a consciên-
cia dentro de seus estreitos limites, em vez 
de fazê-la explodir na tensão dos opostos e 
construir um estado de consciência mais 
ampla e mais elevada. Este resultado seria 
o ideal, se pudesse ser conseguido nesta se-
gunda fase da vida (JUNG, 1998, p. 407).

No livro A força do caráter, da Editora 
Objetiva, James Hillman, analista junguia-
no contemporâneo, já na “casa” dos oitenta 
anos, esmiúça o que é ser um velho e vai 
colocando, com todo sentimento e poesia 
que lhe são próprios, sobre as mudanças 
que vão se “apoderando” dos velhos e do 
quanto a velhice é necessária para que o 
caráter de uma pessoa se complete. Este 
livro é maravilhoso e creio que seja um 
“tratado” psicológico sobre o envelhecer. 
Entre as coisas lindas que Hillman traz 
encontramos uma questão que ele diz ser 
crucial para os idosos e que tem tudo a 
ver com a escolha de Dorothy: agarrar-se 
a alguma coisa ou cedê-la.

[...] devemos nos envolver de todo o coração 
nos acontecimentos do envelhecimento. Isto 
requer curiosidade e coragem – neste caso, 
coragem para deixarmos para trás velhas 
idéias e nos deixarmos levar por idéias desco-
nhecidas, deslocando a importância dos acon-
tecimentos que tememos. Ou seja: a coragem 
de ser curioso (HILLMAN, 2001, p. 19).

É a primeira vez na história da huma-
nidade que temos pessoas “velhas novas”. 
Explico: nunca se viram tantos idosos 
saudáveis, ativos, bem dispostos e de bem 
com a vida. Há alguns anos, aposentadoria 
era sinônimo de um envelhecer sem graça, 
da imagem do velho rabugento, “perdido” 
dentro de casa, lendo seu jornal e dando 
palpites na vida de todo mundo, inclusive 
na vida da “sua velha”, que até podia se 
aposentar enquanto profissional, mas não 
se aposentava das “lidas domésticas” e 
familiares. Mas as coisas estão mudando. 
Vejo meus pais, amigos e parentes com 
mais de sessenta anos buscando os desa-
fios propostos por Hillman. 

Coloco nestas páginas a imagem e a 
opinião de algumas pessoas que sinto real-
mente ressignificando a velhice. Vejo neles 
a imagem da Dorothy, principalmente 
na dona Iracema (Figura 1), que, após 
enfrentar duramente um sério problema 
de visão, deixou de calar suas dores para 
expressá-las nas mais diferentes artes. 
Ela já escreveu um livro e prepara outro, 
molda maravilhas em argila, pinta, dança, 
canta, está aprendendo violão e participa 
de diversos concursos literários. Ela não 
deixa de se preocupar com seus filhos e 
netos; a diferença é que não mais se aban-
dona para viver por eles; ela preferiu viver 
com eles. Dona Iracema tem 73 anos. 

Para Lucy, 64 anos, as coisas não são 
muito diferentes. Apesar de ter a formação 
em “Belas Artes”, a preocupação excessiva 
com os filhos e a dedicação a uma religião 
para a qual “os outros” sempre deveriam 
vir em primeiro lugar não a deixavam viver 
suas potencialidades artísticas (Figura 2).

A “mãezona” nela não desapareceu, 
pois, quando pode, continua fazendo de 



RBCEH, Passo Fundo, v. 4, n. 1, p. 139-150, jan./jun. 2007

148

tudo por todos, mas já se permite fazer 
outras coisas, como se divertir com as 
personagens das novelas, ir ao cinema, 
caminhar, além de “tirar um tempo” para 
seus estudos e desenvolvimento artístico. 
Lucy diz que envelhecer, para ela, “é 
aproveitar a vida ao máximo, gostando das 
coisas boas e tentando entender as ruins. 
É ter um ‘sentido para viver’”. 

Figura 2 - Oloir e Lucy.  

Seu marido, Oloir, 69 anos, é o típico 
vovô: querido por todos os filhos e netos, 
está sempre a brincar e a dispor de sua 
presença. Também sente suas dores, o 
corpo já não é mais o mesmo, e o que mais 
o assusta na velhice é o “sentimento de so-
lidão que às vezes aparece, e até uma coisa 
de depressão”, mas isso não o impede de 
visitar sua família, de assistir aos jogos de 
futebol, de acompanhar sua esposa onde 
for preciso e de desenvolver seu trabalho 
em madeira, ofício que descobriu há não 
muito tempo, mas que lhe dá imenso pra-
zer. De que ele mais gosta, porém, é estar 
entre seus familiares, principalmente se 
estiverem tocando e cantando... 

São exemplos de “novos velhos”, pes-
soas especiais que não querem ficar presas 

ao passado. Penso que o passado não deve 
ser negado nem pode ser esquecido. O que  
normalmente percebo nas pessoas que 
temem o envelhecimento é que se apegam 
demais ao que passou; há um desesperado 
saudosismo, uma negação das atuais pos-
sibilidades e a não-descoberta de novas 
potencialidades. Ter um certo saudosismo, 
uma nostalgia, falar e lembrar o passado é 
maravilhoso, mas viver aberto para o novo 
é permitir que se mantenha acesa a chama 
da vida. 

A psicologia junguiana vê a segunda 
metade da vida como uma jóia rara, uma 
preciosidade. Após passar anos e anos 
atendendo às expectativas externas e cui-
dando para acertar ao máximo em tudo o 
que faz, finalmente, o ser está “liberado” 
para atender aos chamados de sua alma. 
É como se houvesse um sentimento de 
dever cumprido com as leis da juventude: 
“Pronto, você já contribuiu com sua parte 
ativa, como trabalhador efetivo, agora 
pode ser um trabalhador afetivo!” Após 
a conquista do sustento material, pode 
buscar mais profundamente o alimento 
espiritual; pode ousar experimentar sem 
tanto medo de não dar certo; pode falhar 
que não terá mais medo de ser punido. É 
na segunda metade da vida, geralmente, 
que os filhos estão grandes e as obrigações 
diminuídas, liberando a pessoa para am-
pliar a sua consciência, para buscar mais 
intensamente novas possibilidades, para 
sentir-se mais inteira, sem medo de calçar 
os sapatos vermelhos da “bruxa”...

Dona Iracema acredita que os grupos 
são fundamentais para o idoso continuar a 
se divertir e encontrar pessoas com objeti-
vos parecidos. É assim que pensa também 
dona Lea Costi, 74 anos, que procura nos 



RBCEH, Passo Fundo, v. 4, n. 1, p. 139-150, jan./jun. 2007

149

grupos de terceira idade a parceria que 
precisa para dançar, fazer exercícios físi-
cos, conversar com amigos e “trocar figuri-
nhas”, de todas as espécies. São os “novos 
velhos”, uns precisando estar com outros 
de sua idade; outros, nem tanto, mas todos 
se esforçando para encontrar um “lugar” 
onde se sintam dignos e honrados. “Não 
há lugar como nossa casa”, diz Dorothy, 
não há prazer maior do que se “sentir em 
casa” num corpo de cinqüenta, sessenta, 
setenta, oitenta... ou mais. O corpo de 
prazer extrapola as “paredes” da pele. 
A verdadeira casa que dá prazer é mais 
parecida com um lar, onde há tolerância, 
amizade, respeito, aceitação, familiari-
dade; onde a gentileza e a elegância não 
são apenas “regras de boa convivência”, 
mas, sim, experiência de vida colocada 
em prática. Termino com as palavras de 
Dornelis Benato (Figura 3), um “jovem” 
de 64 anos, analista junguiano e amigo 
querido:

O envelhecer é uma realidade muito obje-
tiva. Não tenho mais a fantasia de buscar 
a formação de fortuna ou sucesso. Estou 
voltado para o meu desenvolvimento in-
terior. Estou totalmente dedicado à alma 
e suas manifestações. Aceito com tran-
qüilidade as minhas limitações físicas 
da idade. Contudo, o trabalho interior é 
mais gratificante, profícuo e profundo. A
agitação da juventude nos distrai muito 
dos nossos verdadeiros objetivos. Mas são 
fases diferentes e todas têm um fim em si 
mesmas. Sinto que envelhecer com reco-
nhecimento e aceitação é muito bom. É  a 
preparação para o meu encontro final com 
a minha plenitude.

Figura 3 - Dornelis Benato.

Abstract

Going back home

The objective of the article is to 
provide to the reader an idea about the 
theory of Carl Gustav Jung on human 
aging. In the text there is a summary of 
the story “The  Wizard Of Oz”, that is 
used as a metaphor to the Individuation 
Process, one of the great contributions 
left by Jung to the understanding of the 
human journey. The struggle of Dorothy, 
heroine of the story, to come back home 
permeates all the text, and the sentence 
“There’s no place like our house” is used 
as a reason to reflect the ideas about “hou-
se” and “home” as symbolic places for a 
soul that has reached maturity. Dorothy 
was also the source of inspiration for the 
development of the conscience metaphor, 
which, according to Jung, is the center of 
all human work round the Self. The text 
begins with the song “Over The Rain-
bow” and uses its translation to remind 
the reader about the desire of finding the 



RBCEH, Passo Fundo, v. 4, n. 1, p. 139-150, jan./jun. 2007

150

ideal place to live that all human beings 
have. The pictures showed in the article 
are from people mentioned in it and were 
taken by the author. Their opinion about 
aging is used to stimulate other people 
that are going though the same process 
and for others that are on the way. “Going 
Back Home” tries to emphasize the idea 
that aging is part of life and cannot and 
should not be denied, but understood and 
valorized. The text suggests that the hu-
man being is a rich source of possibilities 
and that each stage of life has its pleasures 
and limitations and that, depending on 
the level.

Key words: House. Place. Metanoia. Cons-
cience. Individuation.

Referências

GRINBERG, L. P. Jung. O homem criativo. São 
Paulo: FTD, 1997.

HILLMAN, J.  A força do caráter. Rio de Janeiro: 
Objetiva, 2001.

JUNG, Carl G. Obras completas. Petrópolis: Vozes, 
1998. v. III.

Endereço:

Gisela Cardoso da Silva
Rua 18 do Forte, 422/503
CEP 95020-472
Caxias do Sul - RS 
E-mail: gisedpc@terra.com.br


