
11

RBCEH - Revista Brasileira de Ciências do Envelhecimento Humano, Passo Fundo, 11-21 - jul./dez. 2006

Etapas psicológicas da vida humana e 
envelhecimento saudável, segundo a 

Weltanschauung da psicologia analítica

Psychological stages of human life and healthy aging according to 
Analytical Psychology’s Weltanschauung

Nádia Maria Weber Santos*

Este artigo tem por objetivo reali-
zar uma pequena incursão numa teoria 
cuja “cosmovisão” (Weltanschauung) pri-
vilegia a saúde psicológica nas diversas 
etapas da vida humana, propondo um 
modelo fisiológico de auto-regulação 
psíquica, o que acarreta um envelhecer 
saudável e integrado do ser humano em 
suas diversas áreas de atuação.

Palavras-chave: psicologia analítica, cos-
movisão, C. G. Jung, etapas de vida, 
histórias de vida.

Recebido em out. 2005 e avaliado em dez. 2005

* Médico-psiquiatra de orientação junguiana e historiadora; 
Doutora em História pela UFRGS; Professora convidada 
do curso de pós-graduação em Arteterapia da Feevale-
RS.

Resumo Nem sempre as histórias de vidas 
foram objeto das preocupações médicas, 
no que diz respeito ao tratamento de 
problemas de saúde em nosso meio. Esta 
conclusão surgiu em pesquisa histórica 
realizada com prontuários médicos do 
Hospital Psiquiátrico São Pedro de Porto 
Alegre do período de 1937 a 1950.  Mui-
tos casos examinados apontaram para 
tratamentos homogeneizantes, de acordo 
com um foco de ciência da época, no qual 



12

RBCEH - Revista Brasileira de Ciências do Envelhecimento Humano, Passo Fundo, 11-21 - jul./dez. 2006

se observava a administração de mesmas 
técnicas, indiscriminadamente, a todos 
os pacientes, sem levar em consideração 
a história de vida de cada um. Os mesmos 
métodos (insulinoterapia, malarioterapia, 
entre outros) eram administrados tanto a 
uma pessoa de sessenta anos, como a uma 
menina de 12 anos. 

Observou-se, nesse período, pela análi-
se minuciosa de prontuários médicos, que 
muitos pacientes morriam no hospital, 
menos por causa de suas doenças e mais 
em função desses tratamentos, técnicas 
ainda incipientes no momento. 

E não muito distante do tempo pre-
sente, na década de 1980, também eram 
administrados tratamentos – que ainda 
hoje são aceitos, embora polêmicos – que 
deterioravam a psique de pessoas idosas, 
sem ao menos levar em consideração sua 
história pessoal. Exemplifico essa afir-
mação com um caso observado e tratado 
por mim em consultório particular no 
ano de 1988.

Foi-me encaminhada uma paciente 
que na época tinha 72 anos de idade. Mãe 
de médico, ela havia recentemente saído 
de uma internação psiquiátrica num hos-
pital de Porto Alegre e sido encaminhada 
aos meus cuidados em consultório, por 
eu trabalhar na linha junguiana da psi-
quiatria. Conversando com familiares, 
obtive os seguintes dados: ela havia sido 
internada há dois meses por apresentar 
distúrbios de conduta, isto é, havia tirado 
a roupa numa madrugada e ido caminhar 
na rua. No hospital, recebeu 32 seções de 
eletroconvulsoterapia (ECT ou eletrocho-
que), da seguinte forma: 16 seções com um 
intervalo de uma semana e depois mais 16 
seções. Conforme o médico que na época 
havia cuidado do caso, era recomendado 

tal tipo de intervenção por tratar-se de 
um teste diagnóstico: se fosse uma psicose 
orgânica, como uma demência senil, iria 
piorar o quadro e, se fosse uma psicose 
funcional, o quadro clínico e seus sinto-
mas cederiam.

Não preciso contar aqui o quanto tudo 
isso me causou espanto: fazer 32 seções de 
eletrochoque em uma senhora de 72 anos 
para um teste diagnóstico! A vida psíquica 
desta senhora terminou aí, pois ela chegou 
ao meu consultório como se fosse uma 
pessoa sem vida, pálida, sem reações, sem 
atitudes. Pouco conseguia falar, pouco rea-
gia a estímulos verbais, enfim, era quase 
uma folhinha de papel frágil, prestes a  
se rasgar a qualquer momento, se me é 
permitido utilizar uma metáfora. 

Tentei manter um tratamento além 
do verbal; utilizei arteterapia e terapia 
ocupacional, o qual durou apenas oitenta 
dias. O estado psíquico dessa paciente foi 
se deteriorando cada vez mais, ela falava 
pouquíssimo ou quase nada, era agres-
siva; em argila somente fazia pequenas 
bolinhas, que dizia ser “cocô” e atirava 
sempre nas acompanhantes terapêuticas 
que passavam uma boa parte do dia com 
ela em sua casa. Todo e qualquer estímulo 
era tragado por uma força inconsciente, 
que não a deixava se expressar ou bem 
conviver com a família ou com as pessoas 
de seu entorno. Não havia muito mais a 
ser feito por ela, uma vez que ela mesma 
não conseguia reagir. 

Seu destino foi triste: logo após esse 
tratamento sem frutos, foi conduzida pela 
família a um lar para idosos, onde apenas 
era mantida em suas funções vitais, sem 
nenhuma vida de relação, e lá morreu 
poucos anos depois.



13

RBCEH - Revista Brasileira de Ciências do Envelhecimento Humano, Passo Fundo, 11-21 - jul./dez. 2006

Etapas psicológicas...

Após esse episódio, triste e frustrante 
para mim, tratei de outros pacientes ido-
sos, obtendo melhores resultados, pois 
nenhum desses havia sido submetido a 
seções de ECT e tratamentos de outra 
ordem: vinham para uma terapia psico-
lógica, pois queriam “envelhecer bem”, 
segundo palavras de um deles. 

Como exemplo, uma senhora, com 
pouco mais de sessenta anos, veio para tra-
tamento quando, ao aposentar-se, quebrou 
um braço. Ela achava que ter quebrado o 
braço era sinal de que não iria conseguir 
sustentar de forma adequada sua nova 
etapa de vida, pois havia se acostumado 
a trabalhar nos “últimos” 45 anos e não 
conseguiria ficar parada a partir de ago-
ra – “só quebrando uma parte do corpo 
para parar”, ela dizia. Sua terapia deu-se, 
então, no sentido de fazê-la adequar-se e 
dar um sentido a esse novo momento. Por 
alguns meses, muito foi cogitado, entre 
arrumar novos trabalhos (ela passara 
muito tempo trabalhando em hospital) 
em outros métiers, como, por exemplo, 
abrir uma loja de congelados, mas poucos 
resultados foram conseguidos. A terapia 
serviu, num primeiro momento, para 
fazê-la refletir sobre sua história de vida, 
aprofundar algumas questões relativas ao 
seu desempenho familiar e suas escolhas 
(ela não se casara e vivia sozinha), sua 
antiga profissão (ela era enfermeira), sua 
religiosidade. 

Ah!, religiosidade! Grande temática 
que envolveu uma boa parte das sessões 
terapêuticas! Um grande achado em nos-
sas discussões, ainda mais fazendo uma 
terapia com os preceitos de Jung, dizia ela! 
Pouco tempo depois, a paciente encontrou 
um novo caminho. Então sua vida psíqui-

ca, que havia estancado, e sua vida prática, 
“meio sem sentido neste momento”, toma-
ram um novo rumo e fluíram. Ela resolveu 
fazer uma faculdade de teologia, voltou a 
estudar e seus horizontes se abriram. A 
família que lhe restava, a qual era prati-
cante religiosa e ligada a uma certa Igreja, 
viu com bons olhos tal empreendimento, 
e as relações, antes deterioradas, também 
tomaram novo rumo. Era o término de 
uma etapa de terapia, que levou a paciente 
a integrar-se a si mesma e optar por um 
caminho próprio, diferente de tudo o que 
até então fora cogitado até aquele momen-
to por nós. 

Mais uma lição: cada vida humana 
me rece ser pensada e tratada como algo 
único e, em momentos de crise, é sempre 
de dentro de cada um que vem a solução, 
ímpar a cada momento e única como 
qualquer indivíduo.

Esses exemplos servem para introdu-
zir uma reflexão sobre a importância das 
histórias de vida dos indivíduos, por um 
lado, e da visão de mundo (cosmovisão 
ou Weltanschauung) de quem – por métier 
– estabelece tratamentos e direciona vidas 
humanas, por outro. Além disso, parto do 
princípio de que é imperativo respeitar 
as diferentes etapas da vida humana em 
todo e qualquer tipo de intervenção que 
se proponha fazer e levar em consideração 
as problemáticas específicas de cada uma 
dessas fases.

“A psique é mãe de todas as coisas”, 
dizia Jung. Se estivermos saudáveis psico-
logicamente, a vida flui e torna-se repleta 
de realizações em todos os âmbitos. Por-
tanto, prestar atenção em nossos processos 
psicológicos, em nossos estados afetivos, é 
fundamental para que possamos envelhecer 



14

RBCEH - Revista Brasileira de Ciências do Envelhecimento Humano, Passo Fundo, 11-21 - jul./dez. 2006

dignamente e de forma saudável. E existem 
diferenças cruciais que devem ser observa-
das nos diferentes momentos de vida, bem 
como nas diferentes histórias de vida.

Observando-se que, por princípio, as vanta-
gens do conhecimento redundam especifica-
mente em desvantagem para a compreensão, 
o julgamento decorrente pode se tornar um 
paradoxo. Para o julgamento científico, 
o indivíduo constitui uma mera unidade 
que se repete indefinidamente e pode ser 
igualmente expresso por uma letra ou um 
número. Para a compreensão, o homem 
em sua singularidade consiste no único e 
no mais nobre objeto de sua investigação, 
sendo necessário o abandono de todas as leis 
e regras que, antes de tudo, se encontram no 
coração da ciência. O médico principalmente 
deve ter consciência desta contradição. Por 
um lado, ele está equipado com as verdades 
estatísticas de sua formação científica e, por 
outro lado, ele se depara com a tarefa de 
cuidar de um doente que, principalmente no 
caso da doença mental, exige uma compre-
ensão individual. Quanto mais esquemático 
o tratamento, maiores as resistências no pa-
ciente e mais comprometida a possibilidade 
de cura. O psicoterapeuta ver-se-á obrigado 
a considerar a individualidade do paciente 
como fato essencial, a partir do qual deverá 
ajustar os métodos terapêuticos. Hoje já se 
tornou um consenso na medicina de que a 
tarefa do médico consiste em tratar de uma 
pessoa doente e não de uma doença abstrata 
que qualquer um poderia contrair (JUNG, 
1988, p. 5).

Carl Gustav Jung (1875-1961), médico 
e psiquiatra suíço, foi um grande empi-
rista e, também, o primeiro a postular 
um modelo teórico fisiológico para os 
processos psíquicos, já no início do século 
XX.   Ele considerava o inconsciente como 

sendo um órgão psíquico e acreditava que 
este possuía, assim como os outros órgãos 
do corpo humano, um grande poder de 
regeneração e auto-regulação. Podemos 
dizer, assim, que o paradigma da psicolo-
gia analítica (nome dado por ele mesmo 
ao conjunto de sua teoria) constitui-se no 
“princípio da totalidade psíquica”, que 
define o self (o si-mesmo) como a dialética 
entre a consciência e o inconsciente, e no 
“princípio da energética psíquica”, cujo 
ponto de vista quantitativo e finalista dos 
processos energéticos leva a formular que 
a psique é um órgão que possui essa capa-
cidade de auto-regulação intrínseca. 

Jung procurou desvendar a psicologia 
normal, não se detendo na psicopatologia, 
embora tenha trabalhado diretamente 
com doentes mentais esquizofrênicos na 
base de sua profissionalização, no Hos-
pital Burghölzli de Zurique, em 1900. 
Preocupava-se sempre em ver o lado sadio 
até mesmo das fantasias, delírios e aluci-
nações dos pacientes psicóticos, pois ele 
parte da noção de saúde, não da noção da 
doença. Considera que o ser humano é, a 
priori, saudável, estruturalmente saudável, 
“normal”, como a própria natureza. 

E foi por ter essa visão que ele, mais 
tarde, pôde postular o conceito de incons-
ciente coletivo, pois viu que no material 
simbólico dos delírios e alucinações dos 
doentes mentais havia muitas semelhan-
ças com os temas mitológicos, simbólicos, 
das mitologias, religiões, psicologia dos 
povos primitivos, desde os tempos mais 
remotos, simbolismos esses pertencentes 
à humanidade. É esse substrato – o in-
consciente coletivo – que dá origem aos 
processos psíquicos. E de forma alguma 
esse substrato é patológico; ele possui, na 



15

RBCEH - Revista Brasileira de Ciências do Envelhecimento Humano, Passo Fundo, 11-21 - jul./dez. 2006

Etapas psicológicas...

realidade, contido em si, toda a gama de 
experiências humanas desde os tempos 
mais remotos e também todas as possibi-
lidades do que está por vir. Também é no 
inconsciente que estão os germens criati-
vos do ser humano. A própria consciência 
tem sua gênese no inconsciente.  

Por partir desse princípio de saúde é 
que Jung concebeu o inconsciente como 
um órgão psíquico, como já foi dito, assim 
como temos os outros órgãos do corpo. Da 
mesma forma que o nosso organismo, seus 
órgãos e sistemas têm uma grande capa-
cidade de regeneração, o inconsciente, 
entendido como um órgão, que também 
tem este potencial, pode levar a nossa psi-
que a se auto-regular, tanto em momentos 
normais como nos de crise. Nessa linha de 
pensamento, até a sintomatologia de uma 
doença é, ao mesmo tempo, uma tentativa 
de cura; os sintomas são simbólicos de 
algum estado do ser.

A produção de sonhos é um exemplo 
do funcionamento normal desse órgão. 
Assim, Jung postula que há um sentido 
nos processos psicológicos. E acrescenta 
ao ponto de vista causal – mecanicista – o 
ponto de vista finalista destes processos. 
Existe uma meta, um fim, em todo o pro-
cesso psicológico – e isso define a direção 
de toda teoria junguiana. 

Não sendo a psique um órgão estático, 
cindido, neurótico, puramente reduzido 
aos mecanismos biológicos, ou bioquími-
cos, cerebrais e levados a fim nenhum, os 
tratamentos também devem se diferen-
ciar. Ele admite um centro vital na psique, 
propulsor de vida, que é, ao mesmo tempo, 
a meta de todo um processo de maturação 
e auto-realização do indivíduo (individua-
ção). Essa meta, a totalidade psíquica 

(ou self) é o conjunto de todas as partes 
menores da psique, porém não é somente 
o somatório destas. Este self mantém uma 
relação viva entre todas elas e ao mesmo 
tempo com todas elas. Essa totalidade não 
é totalitária, portanto não é absoluta, pois 
também é determinada por essas partes 
(dialética). Transcende-nos como gran-
deza (transcende ao ego, que é o centro 
consciente), mas não é metafísico, porque 
não é algo determinado e determinante de 
fora para dentro (FREITAS, 1996).

Deduz-se daí que Jung não privilegia 
apenas fragmentos da psique, como o 
instinto sexual, a vontade de poder, o 
ego, o inconsciente ou a consciência. Ele 
tentou descrevê-la da maneira mais ampla 
possível, sempre deixando espaço para o 
desconhecido, para o novo, o incriado, que 
nos influencia mesmo sem o querermos. 
Daí vem a idéia de que os processos cria-
tivos têm sua gênese no inconsciente.

Uma outra conseqüência prática de 
sua teoria diz respeito à psicopatologia. 
A noção de uma função auto-reguladora 
com caráter autocurativo da psique (como 
a natureza) é importante ao encararmos 
as doenças mentais e os distúrbios psico-
lógicos. Postulando a orientação finalista 
(meta) e não mecanicista, pode-se dizer 
que a neurose ou até mesmo a psicose 
se instalam com um sentido para a vida 
psíquica; acontecem mesmo a fim de 
restaurar um equilíbrio psicológico mo-
mentaneamente comprometido. 

 Por fim, gostaria de salientar um outro 
ponto importante: Jung é sensível às ima-
gens; por meio delas é que o inconsciente 
aparece de forma mais clara, perceptível. 
Pela imagem, a energia psíquica se con-
densa para poder aparecer na consciência 



16

RBCEH - Revista Brasileira de Ciências do Envelhecimento Humano, Passo Fundo, 11-21 - jul./dez. 2006

de forma simbólica. A psique possui, para 
ele, uma função criadora de símbolos. Ele 
observa que a imagem (vide as imagens 
oníricas) traça o caminho, orienta a ação. 
Os sonhos e fantasias preparam os com-
portamentos, mesmo quando o sujeito 
não está consciente disso, assim como os 
mitos (de onde vêm as imagens arquetí-
picas) propunham, no passado, respostas 
às principais situações da vida. 

Mesmo sabendo que a intenção deste 
trabalho não recai sobre a avaliação de 
técnicas médicas e métodos psicoterapêu-
ticos, é lícito acolhermos o pensamento 
do psiquiatra suíço Carl Gustav Jung, 
que modificou o entendimento de doença 
mental com sua teoria psicológica sobre 
o ser humano. Este cientista humanista, 
pensador original da psique no século 
XX, formulou sua teoria assentada em 
bases empíricas. Ele apresenta esse mo-
delo teórico fisiológico para a psique, 
partindo, portanto, do pressuposto que o 
ser humano é, a priori, saudável, não um 
neurótico congênito. 

Trabalhar com essa outra abordagem 
possível de entendimento do psiquismo 
humano, a qual podemos resgatar de sua 
obra, é cada vez mais imperativo no mundo 
atual, tanto por estarmos vivendo um mo-
mento de maior respeito às questões huma-
nitárias como por respeito à história:

Quer se trate da compreensão de um ser 
humano ou do conhecimento de mim mes-
mo, devo abandonar, em ambos os casos, 
todos os pressupostos teóricos. E tenho 
consciência de, eventualmente, passar por 
cima do conhecimento científico. No en-
tanto, considerando-se que o conhecimento 
científico goza não apenas de aceitação 
universal mas constitui a única autoridade 
para o homem moderno, a compreensão 

do indivíduo significa, por assim dizer, 
o “crimen laese maiestatis” (um crime 
de lesa-majestade) porque prescinde do 
conhecimento científico. Essa renúncia 
significa um grande sacrifício; de fato, a 
atitude científica não pode abrir mão da 
consciência de sua responsabilidade. Se o 
psicólogo em causa for um médico que não 
apenas pretende classificar seus pacientes 
segundo as categorias científicas, mas 
também deseja compreendê-los, ficará, 
em certas situações, exposto a uma colisão 
de direitos entre duas partes opostas e ex-
cludentes: de um lado, o conhecimento e, 
de outro, a compreensão. Esse conflito não 
se resolve com uma alternativa exclusiva 
– “ou ou” – e sim por uma via dupla do 
pensamento: fazer uma coisa sem perder a 
outra de vista (JUNG, 1988, p. 5).

Essa longa introdução fez-se necessá-
ria, porque pretendo aqui mostrar como, 
com base na teoria junguiana, pode-se 
vislumbrar uma possibilidade de um 
envelhecimento mais harmônico, no que 
tange ao amadurecimento psicológico do 
ser humano, respeitando cada história e 
cada vida individual.

Exatamente por não se fixar na psico-
patologia nem, menos ainda, concordar 
com o ponto de vista sexual exclusivista 
de Freud – e, sim, observar o todo saudável 
da psique humana –, Jung não se deteve 
nas fases do desenvolvimento preconi-
zadas pela escola freudiana relativas às 
zonas erotizadas do corpo (fases oral, anal, 
fálica etc.). 

Jung propôs um entendimento mais 
abrangente das etapas da vida humana 
(JUNG, 1984), visto que compreendia 
seu desenvolvimento psicológico como 
um todo harmônico, dividido, mais ou 
menos, em quatro grandes momentos: 
infância, puberdade, idade adulta e depois 



17

RBCEH - Revista Brasileira de Ciências do Envelhecimento Humano, Passo Fundo, 11-21 - jul./dez. 2006

Etapas psicológicas...

o amadurecimento e velhice. Esse pensa-
dor da psique postula que a metade da 
vida, em torno dos 35-40 anos, é seguida 
de profundas transformações psíquicas; 
e um envelhecer saudável dar-se-á se as 
etapas anteriores foram cumpridas da 
forma mais completa, segura e criativa 
possível, e a segunda metade da vida se 
der de forma ajustada às solicitações do 
mundo interior de cada indivíduo. Jung 
relaciona, para explicar essas fases, natu-
reza e cultura, sempre observando que é 
na dialeticidade entre essas duas “instân-
cias” que sobrevém o viver saudável e har-
mônico do ser humano. É o que veremos 
mais pormenorizadamente a seguir.

Diferentemente de Freud, também 
o psiquiatra suíço não entendia que a 
criança nascesse uma tábula rasa, isto 
é, ela não nasce uma “folha em branco”, 
onde as impressões do meio e da família 
vão sendo registradas; ao contrário, ela 
já vem com potencialidades e germens 
inconscientes e com toda a história da 
humanidade em potencial dentro de si 
(os arquétipos do inconsciente coletivo). 
É a partir desse mesmo inconsciente que 
a consciência se diferencia – fazendo uma 
alusão metafórica de que o primeiro é 
como se fosse o oceano e a segunda, uma 
pequena ilha acima deste.  

É no nascimento que o ego, centro da 
consciência, vai se diferenciando, envolto 
ainda por um mar de inconsciência e, por-
tanto, de percepções subliminares. Nesse 
estágio ainda não há problemas conscien-
tes para o indivíduo, nada depende do 
sujeito, porque a própria criança ainda 
depende inteiramente dos pais. 

Até esse período, a vida psíquica é 
regulada apenas pelos instintos, mesmo 

porque as limitações externas não são 
sentidas pelos impulsos subjetivos como 
fatores neurotizantes, que provocam 
cisões interiores de personalidade. É a 
natureza ainda atuando plenamente no 
desenvolvimento da personalidade. 

Para Jung, a ruptura (leia-se o estado 
problemático) só ocorre quando uma li-
mitação exterior se torna uma limitação 
interior, ou seja, quando um impulso se 
contrapõe a outro e então é sentido como 
um problema.

O nascimento psíquico e, com ele, a dife-
renciação consciente em relação aos pais 
só ocorrem na puberdade, com a irrupção 
da sexualidade. A mudança fisiológica é 
acompanhada também de uma revolução 
espiritual. Isto é, as várias manifestações 
corporais acentuam de tal maneira o eu, 
que este freqüentemente se impõe desme-
didamente. Daí o nome que se dá a esta 
fase: “os anos difíceis” da adolescência 
(JUNG, 1984, p. 341).

O terceiro estágio, pós-puberdade, traz 
consigo um novo avanço da consciência, 
isto é, o indivíduo passa para um estado 
de divisão e dualidade. E é somente aí, na 
juventude, a qual se estende até o meio da 
vida (35-40 anos), que começam os reais 
problemas das etapas psíquicas, na com-
preensão de Jung. Ele considera que só o 
ser humano adulto pode ter dúvidas a seu 
respeito e discordar de si mesmo, sendo os 
problemas até então da criança e adoles-
cência pertencentes a pais e educadores.  

A problemática surgida nesta fase, na 
imensa maioria, situa-se no âmbito das 
exigências da vida que “interrompem 
bruscamente o sonho da meninice”. A 
resistência dirige-se contra a ampliação 
do horizonte da vida, que é a caracterís-



18

RBCEH - Revista Brasileira de Ciências do Envelhecimento Humano, Passo Fundo, 11-21 - jul./dez. 2006

tica essencial desse período, isto é, existe 
um apego mais ou menos claro ao nível 
de consciência infantil, “uma resistência 
às forças fatais existentes dentro e fora 
de nós e que procuram envolver-nos com 
o mundo” (JUNG, 1984, p. 342). Existe 
alguma coisa dentro do ser humano que 
quer permanecer criança, assim como em 
outras fases há a resistência de abandonar 
as anteriores.

Profissão, trabalho, sustento material, 
sexualidade, procriação, casamento (ou 
seu substituto contemporâneo), enfim, 
toda a gama de “tarefas naturais” que se 
impõem nesta faixa etária psíquica é colo-
cada à baila e o indivíduo deve cumpri-las 
da melhor forma possível. 

Se a pessoa estiver suficientemente 
preparada, por exemplo, a passagem para 
uma atividade profissional pode se dar de 
forma tranqüila. Caso contrário, se ela “se 
agarra a ilusões que colidem com a realida-
de”, esta será uma fonte de problemas. E 
assim também ocorre com as outras áreas 
das atividades e atuações humanas.

Jung também ressalta que nem sempre 
é a tensão entre pressupostos subjetivos e 
objetivos que gera problemas, mas tam-
bém perturbações do equilíbrio psíquico, 
sejam provocadas pelo instinto sexual, 
sejam por sentimentos de inferioridade 
(emocional, social, sexual etc.), ocasio-
nados por sensibilidade exagerada, entre 
várias possibilidades. Dessa forma, con-
flitos interiores podem existir mesmo que 
a adaptação ao mundo exterior tenha se 
dado sem muito esforço aparente.

Cabe notar que
as pessoas de temperamento problemático 
muitas vezes são neuróticas, mas seria grave 
equívoco confundir a existência de proble-
mas com neuroses, pois a diferença funda-

mental é que o neurótico é doente porque 
não tem consciência dos seus problemas, ao 
passo que o indivíduo problemático sofre 
com seus próprios problemas conscientes 
sem ser doente (JUNG, 1984, p. 342).

De qualquer forma, cria-se um proble-
ma psicológico tanto naquele indivíduo 
que se protege contra o que é novo e 
estranho, regredindo, assim, ao passado, 
quanto no que se identifica com o novo e 
foge do passado: suas consciências per-
manecem nos estreitos limites ao invés 
de  se expandir na tensão dos opostos e se 
construir de forma mais ampliada. Porém, 
os grandes problemas da vida nunca são 
resolvidos de forma absoluta, mantendo 
rastros atrás de si, perceptíveis – embora 
sob outros formatos – nas fases posteriores 
do desenvolvimento. 

Para Jung, ainda, “quanto mais nos 
aproximamos do meio da existência e 
mais conseguimos nos firmar em nossa 
atitude pessoal e em nossa posição social, 
mais nos cresce a impressão de havermos 
descoberto o verdadeiro curso da vida 
e os verdadeiros princípios e ideais de 
comportamento” (JUNG, 1984, p. 344), 
embora isso, muitas vezes, acabe por 
encerrar-se em convicções estanques e 
rígidas, impedindo de abarcar o novo, a 
transformação. Muitos outros aspectos da 
vida poderiam ser vividos e não o são, mas 
“jazem no depósito de velharias, em meio 
a lembranças recobertas de pó; muitas ve-
zes, no entanto, são brasas que continuam 
acesas por baixo de cinzas amarelecidas” 
(JUNG, 1984, p. 345).

Na passagem para a segunda metade da 
vida, prepara-se uma mudança importante, 
muitas vezes de intensidade inicial tão fraca 
que pode passar imperceptível, constituin-
do-se em indícios indiretos de mudanças 
que parecem surgir no inconsciente.  



19

RBCEH - Revista Brasileira de Ciências do Envelhecimento Humano, Passo Fundo, 11-21 - jul./dez. 2006

Etapas psicológicas...

Muitas vezes é como uma mudança lenta 
do caráter da pessoa, outras vezes são traços 
desaparecidos desde a infância que voltam 
à tona; às vezes também antigas inclinações 
e interesses habituais começam a diminuir 
e são substituídos por novos. Inversamente 
– e isto se dá com muita freqüência – as 
convicções e os princípios que os norteiam 
até então, principalmente os de ordem 
moral, começam a endurecer-se e enrije-
cer-se, o que pode levá-los crescentemente, 
a uma posição de fanatismo e intolerância, 
que culmina por volta dos cinqüenta anos. 
É como se a existência destes princípios 
estivesse ameaçada, e, por esta razão, se 
tornasse mais necessário ainda enfatizá-los 
(JUNG, 1984, p. 345).

Em comum com as outras fases, há o 
fato de a maioria dos indivíduos querer 
prolongar a psicologia da fase anterior, 
isto é, neste caso, da juventude, não se 
dando conta de que a vida está pedindo 
mais uma grande transformação e de que 
é imperativo deixar de ser jovem e, mais 
uma vez, saber envelhecer. Neste mo-
mento, teme os pensamentos sombrios da 
velhice que se aproxima e, se for neurótico 
ou desajustado psicologicamente, agarra-
se ferrenhamente ao passado. “Da mesma 
forma que o indivíduo preso à infância 
recua apavorado diante da incógnita do 
mundo e da existência humana, assim 
também o homem adulto recua assusta-
do diante da segunda metade da vida...”, 
como se tarefas perigosas o esperassem 
e, mais uma vez, tivesse de pensar em 
perdas e sacrifícios, que nem sempre está 
disposto a fazer. A vida está em sua con-
tração, não o contrário. E isso o indivíduo 
que envelhece deveria saber, pois não é 
necessariamente ruim. 

Jung nega que tudo isso seja o medo 
da morte, pois ela ainda está distante. Ele 
faz uma feliz comparação com o percurso 
do sol, dizendo que essa fase de transição 

é uma mudança singular que se processa 
nas profundezas da alma. Do nascer do 
sol até o meio-dia é a primeira metade 
da vida, cuja peculiaridade é “olhar para 
a vastidão do mundo colorido”, que se 
torna mais amplo à medida que sobe – o 
que significa, na linguagem psicológica, o 
indivíduo tomar conhecimento do mundo 
e de suas coisas, conquistando tudo o que 
pode e ampliando sua consciência e seu 
ego. Do meio dia em diante, quando inicia 
o declínio do sol ao poente, estabelece-se 
a segunda metade da vida, caracterizada 
pela inversão de todos os valores até então 
cultivados pela manhã. “O Sol torna-se, 
então, contraditório consigo mesmo”, e 
é como se recolhesse dentro de si seus 
próprios raios, em vez de emiti-los, di-
minuindo luz e calor, até se extinguirem 
(JUNG, 1984, p. 346-347).

Esta imagem poética se adequa perfei-
tamente ao que vemos acontecer com as 
pessoas, tanto no âmbito físico-corpóreo 
quanto no psíquico. Os conflitos que sur-
gem nesse período acarretam as atitudes 
mais variadas, muitas vezes tresloucadas, 
outras sensatas, mas sempre quem está 
“de fora” percebe que é um momento 
delicado pelo qual o indivíduo passa. 
Como psiquiatra posso testemunhar que, 
atualmente, são pessoas dessa faixa etária 
que mais procuram terapia.

Como se observa, muitas pessoas en-
tram despreparadas para a segunda me-
tade da vida, supondo que suas verdades 
e ideais continuarão como antes. “Não po-
demos viver a tarde de nossa vida segundo 
o programa da manhã, porque aquilo que 
era muito na manhã, será pouco na tarde, 
e o que era verdadeiro de manhã, será falso 
no entardecer” (JUNG, 1984, p. 348).

O homem que envelhece, segundo o 
autor, deveria ocupar-se de si o mais e 



20

RBCEH - Revista Brasileira de Ciências do Envelhecimento Humano, Passo Fundo, 11-21 - jul./dez. 2006

o melhor possível, isto é, dedicar mais 
atenção ao seu self (si-mesmo), o que na 
juventude poderia ser um erro. Pois é nas 
profundezas da alma – alma aqui utiliza-
da como um nome metafórico de psique 
– que jazem os tesouros que vêm à tona 
neste momento da vida. Não adianta, mui-
tas vezes, o velho querer resgatar coisas 
do seu passado, que muitas vezes devem 
mesmo ficar no passado, e, sim, tentar 
compreender o que sua vida psicológica 
mais interior está lhe solicitando. 

“Depois de esbanjar luz e calor sobre 
o mundo, o Sol recolhe os seus raios 
para iluminar-se a si mesmo”, diz Jung. 
O ser humano não chegaria aos setenta 
ou oitenta anos se essa longevidade não 
tivesse um significado para sua espécie, 
complementa. E dessa forma, a tarde da 
vida humana deve também ter seu signi-
ficado e não ficar apenas relegada a um 
apêndice da manhã da vida.

É neste momento que Jung deixa mais 
clara sua concepção da dialética entre na-
tureza e cultura na psique humana:

O significado da manhã consiste indu-
bitavelmente no desenvolvimento do 
indivíduo, em sua fixação e na propagação 
de sua espécie no mundo exterior, e no 
cuidado com a prole. É esta a finalidade 
manifesta da natureza. Mas quando se al-
cançou – e se alcança em abundância – este 
objetivo, a busca do dinheiro, a ampliação 
das conquistas e a expansão da existência 
devem continuar incessantemente para 
além dos limites do sensato e do razoável? 
Quem estende assim a lei da manhã, isto é, 
o objetivo da natureza, até a tarde da vida, 
sem necessidade, deve pagar este procedi-
mento com danos à sua alma, justamente 
como um jovem que procura estender seu 
egoísmo infantil até a idade adulta deve 
pagar seus erros com fracassos sociais. A 
preocupação em ganhar dinheiro, a exis-
tência social, a família, o cuidado com a 

prole são meras decorrências da natureza, 
mas não cultura. A cultura se situa para 
além da esfera dos objetivos da natureza” 
(JUNG, 1984, p. 349).

Em nossa cultura, ocidental, muitas 
vezes vemos os velhos quererem competir 
com os jovens nas mais variadas questões. 
Em geral, esses são aqueles que, pegando 
emprestada outra metáfora do psiquiatra 
suíço, não encheram a taça da vida até 
transbordar e a esvaziaram com igual 
aptidão e criatividade. Observa-se que 
muitas coisas ficaram para trás e não 
foram vividas; então, talvez, agora eles 
queiram vivê-las a qualquer preço. E isso 
é particularmente nefasto na velhice, pois 
a contração da vida empurra o homem 
para dentro de sua alma, não para fora. 
No pensamento de Jung, é especialmente 
nefasto para essas pessoas olharem para o 
passado tentando remendar o futuro.

Assim, é mister que o ser humano saiba 
viver distintamente as fases de sua vida, 
para saber envelhecer e aproveitar melhor 
esta fase tão introspectiva. Vivemos num 
mundo que privilegia a extroversão e a 
vida útil, propiciando pouca importância à 
vida introspectiva e introvertida. Tudo que 
diz respeito a isso é tomado como estado 
depressivo ou melancólico, corroborando 
a atitude de não se estimular os velhos 
a olharem para dentro de si mais do que 
um mínimo necessário. Ao contrário, os 
atiramos em spas de águas termais, cursos 
para a terceira idade, viagens ao redor do 
mundo, grupos de danças e teatro etc. Sem 
querer invalidar a importância desses lo-
cais e dessas práticas, noto apenas que são 
sempre momentos de extroversão e, assim, 
opostos ao que o declínio do sol solicita, 
que de forma alguma é uma depressão. 

“O velho que for incapaz de se separar 
da vida é tão fraco e tão doentio quanto 



21

RBCEH - Revista Brasileira de Ciências do Envelhecimento Humano, Passo Fundo, 11-21 - jul./dez. 2006

Etapas psicológicas...

o jovem que não é capaz de construí-la” 
(JUNG, 1984, p. 351). Para este autor, ain-
da, é mais higiênico olhar a morte como 
uma meta para a qual devemos sempre 
tender, do que se voltar contra ela, o que 
privaria a segunda metade da vida de seu 
sentido e objetivo. 

Em geral, a sintomatologia que surge 
em muitas pessoas nesse momento de vida 
pode ser vista como uma tentativa de au-
tocura da psique. E faz toda a diferença a 
forma como a encaramos e a tratamos. Ao 
invés de medicar, de suprimir os sintomas, 
deveríamos deixar que eles tomassem for-
mas simbólicas – por exemplo, lançando 
mão da arteterapia – e, assim, compre-
ender seus significados e reintegrá-los 
à personalidade do indivíduo. Suponho 
ter ficado claro o quanto a “cosmovisão” 
dos terapeutas interfere e direciona os 
tratamentos. 

Volta-se, aqui, ao ponto inicial deste 
artigo, onde relatei, concisamente, dois 
diferentes casos de terapia. Um deles, 
com um desfecho trágico, ao meu ver, 
pois privou aquela senhora de uma es-
colha consciente. O segundo, realizado 
conforme uma visão humanista, recolocou 
a vida da paciente em seu eixo próprio e 
a fez seguir um caminho condizente com 
seu mundo interior. A diferença crucial 
foi seguir, dentro da linha terapêutica 
junguiana, os desígnios do próprio in-
consciente da paciente, através de seus 
sonhos, que apontaram caminhos e re-
flexões antes não vislumbrados por ela e 
permitiram um entardecer digno e que 
ainda não findou.

Deixo estas reflexões como uma con-
traposição a muitas práticas e métodos 
utilizados e preconizados atualmente, 
assim como a outras visões de mundo 
(Weltanschauung) que estão no cerne des-

sas outras formas de encarar e tratar os 
problemas do amadurecimento psíquico 
humano hoje em dia.

Abstract 
This article aims to present how a 

theory‘s Weltanschauung deals with the 
psychological health in several stages of 
human life and proposes a physiological 
pattern of psychic self-regulation, in order 
to guide to a healthy and integrated aging 
of the human being.

Key words: analytical psychology, Weltans-
chauung, C. G. Jung, life’s stages, life’s 
histories.

Referências 
FREITAS, M. G. de. Psique e soma: duas ordens 
de razão. In: Gastroenterologia e suas inter-relações. 
Porto Alegre: UFRGS, 1996.

JUNG, C. G. Memórias, sonhos e reflexões. Rio de 
Janeiro: Nova Fronteira, 1982. 

_______. A natureza da psique. Petrópolis: Vozes, 
1984.

_______. Presente e futuro. Petrópolis: Vozes, 
1988.

SANTOS, N. M. W. Histórias de vidas ausentes: a 
tênue fronteira entre a saúde e a doença mental. 
Passo Fundo: UPF, 2005.

Endereço:

Nádia Maria Weber dos Santos
Rua Lima e Silva, 1066, sala 505
CEP 99050-102
Porto Alegre - RS 
E-mail:nmws@terra.com.br


