
 Recebido: 28.05.2025 — Aprovado: 09.12.2025 
ISSN on-line: 2238-0302   https://doi.org/10.5335/rep.v32.17084  

Revista Espaço Pedagógico, Passo Fundo, v. 32, e17084, 2025 | Disponível em https://ojs.upf.br/index.php/rep  

Epistemologias Feministas e Práticas Decoloniais na 
Divulgação Científica: Visibilizando Vozes de Mulheres 

Negras na Construção do Conhecimento 
 

Feminist Epistemologies and Decolonial Practices in Science 
Communication: Making Black Women's Voices Visible in the Construction 

of Knowledge 
 

Epistemologías Feministas y Prácticas Decoloniales en la Divulgación 
Científica: Visibilizando las Voces de Mujeres Negras en la Construcción del 

Conocimiento 
 

Alcione Aparecida da Silva1  ✉ 

Marcos Cesar Danhoni Neve2  ✉ 

Fausto Neves Silva3  ✉ 

Vitor Emanuel Dantas da Silva4  ✉ 

 

Resumo 

Este trabalho discute como as epistemologias feministas negras e as práticas decoloniais podem 
reconfigurar a divulgação científica, transformando-a em espaço de resistência, reconstrução e justiça 
cognitiva. Com base em uma abordagem qualitativa e uma revisão de literatura crítica, o estudo analisa 
como essas perspectivas desafiam os modelos tradicionais de produção e circulação do conhecimento, 
historicamente marcados por exclusões de raça, gênero e classe. As epistemologias feministas negras, ao 
valorizar a subjetividade, a oralidade, a ancestralidade e a experiência vivida, propõem uma nova escola de 
pensamento epistêmico, enquanto as práticas decoloniais questionam a colonialidade do saber e promovem a 

legitimação de saberes plurais. A análise de iniciativas brasileiras, latino-americanas e africanas evidencia 
o potencial transformador da divulgação científica quando ancorada em perspectivas interseccionais e 
coletivas. Conclui-se que, ao incorporar vozes historicamente marginalizadas, a ciência deixa de ser um 
campo neutro para se afirmar como território político, plural e emancipador. 
Palavras-chave: Epistemologias Feministas; Decolonial; Mulheres; Negras; Divulgação.  

 

Abstract 

This paper discusses how Black feminist epistemologies and decolonial practices can reconfigure science 
communication, transforming it into a space of resistance, reconstruction, and cognitive justice. Based on 
a qualitative approach and a critical literature review, the study examines how these critical perspectives 
challenge traditional models of knowledge production and circulation, historically shaped by exclusions 
of race, gender, and class. Black feminist epistemologies, by valuing subjectivity, orality, ancestry, and 
lived experience, propose a new school of epistemic knowledge, while decolonial practices question the 
coloniality of knowledge and foster the legitimacy of plural ways of knowing. The analysis of Brazilian, 
Latin American, and African initiatives highlights the transformative potential of science communication 
when anchored in intersectional and collective perspectives. The study concludes that, by incorporating 
historically marginalized voices, science ceases to be a neutral field and becomes a political, plural, and 
emancipatory territory. 
Keywords: Feminist Epistemologies; Decolonial; Women; Black; Science Communication. 

 
1 Universidade Estadual de Maringá, Maringá/PR – Brasil. 
2 Universidade Estadual de Maringá, Maringá/PR – Brasil. 
3 Universidade Estadual de Maringá, Maringá/PR – Brasil. 
4 Universidade Estadual de Maringá, Maringá/PR – Brasil. 

https://doi.org/10.5335/rep.v32.17084
https://ojs.upf.br/index.php/rep
http://seer.upf.br/index.php/rep
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.pt_BR
https://orcid.org/0000-0002-8664-5189
mailto:alcionesilva2327@gmail.com
mailto:macedane@yahoo.com
mailto:fausto.silva@ifpr.edu.br
mailto:dantas.vitorx@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-3724-5373
https://orcid.org/0009-0005-4863-0778
https://orcid.org/0009-0008-8837-2525


A. A. da Silva et al. – Epistemologias Feministas e Práticas Decoloniais na Divulgação Científica 

  Revista Espaço Pedagógico, Passo Fundo, v. 32, e17084, 2025  2 

Resumen 

Este trabajo propone reflexiones sobre cómo las epistemologías feministas negras y las prácticas 
decoloniales pueden transformar la divulgación científica en un espacio de disputa, creación y 
reexistencia. A partir de un enfoque cualitativo, se realizó una revisión bibliográfica con el objetivo de 
comprender cómo estas perspectivas críticas tensionan los modelos tradicionales de producción y 
circulación del conocimiento científico. Los resultados indican que las epistemologías feministas negras 
denuncian la exclusión histórica de las mujeres negras de los espacios científicos, al mismo tiempo que 
proponen alternativas basadas en experiencias vividas, saberes situados y colectividad. Las prácticas 
decoloniales, por su parte, desestabilizan las jerarquías epistémicas impuestas por la colonialidad, 
abriendo caminos hacia formas plurales de conocimiento. La discusión señala la necesidad urgente de 
repensar la ciencia como un territorio político. Se concluye que la divulgación científica puede (y debe) 
ser una herramienta de transformación social al incorporar voces históricamente marginadas en la 
construcción del saber. 
Palabras clave: Epistemologías Feministas; Decolonial; Mujeres; Negras; Divulgación Científica. 

 

 

Introdução  

 
[...] a unidade na luta das mulheres em nossas sociedades não depende apenas da nossa 
capacidade de superar as desigualdades geradas pela histórica hegemonia masculina, 
mas exige, também, a superação de ideologias complementares desse sistema de 
opressão, como é o caso do racismo. O racismo estabelece a inferioridade social dos 
segmentos negros da população em geral e das mulheres negras em particular, operando 
ademais como fator de divisão na luta das mulheres pelos privilégios que se instituem para 
as mulheres brancas (Carneiro, 2003, p. 2-3). 

 

A afirmação de Sueli Carneiro (2003, p. 2-3) sobre a necessidade de superar o 

racismo como complemento à luta contra a hegemonia masculina é fundamental para 

compreendermos os desafios de uma agenda feminista interseccional. Essa reflexão ganha 

relevância no contexto da divulgação científica, campo historicamente marcado pela 

universalidade branca, masculina e ocidental, que silencia vozes de grupos 

subalternizados, como as mulheres negras. A ausência dessas vozes não é apenas um 

apagamento simbólico, mas um epistemicídio (Carneiro, 2003), ou seja, a destruição 

sistemática de saberes marginalizados. 

Historicamente, as mulheres negras foram sistematicamente excluídas dos espaços 

formais de produção do conhecimento, sendo frequentemente relegadas a papéis 

subalternos ou invisibilizadas mesmo quando contribuíram de forma significativa para o 

avanço científico. Essa marginalização não ocorreu apenas por meio da negação de acesso 

as instituições científicas, mas também pelo apagamento de suas contribuições nos 

registros oficiais da ciência. Como consequência, criou-se uma narrativa hegemônica em 

que a figura do cientista é majoritariamente masculina, branca e ocidental, reforçando 

estereótipos e limitando a diversidade epistêmica; reconhecer essa exclusão histórica é 

essencial para compreendermos a urgência dessa temática. 

Nesse cenário, as epistemologias feministas negras e decoloniais emergem como 

alternativas radicais. Autoras como Patricia Hill Collins (2019) e Carla Akotirene (2019) 

questionam a noção de neutralidade científica, destacando que todo conhecimento é 

produzido por sujeitos situados — marcados por raça, gênero e classe. Essa crítica se alia 

ao pensamento decolonial (Lugones, 2008; Mignolo, 2003), que denuncia a colonialidade 



A. A. da Silva et al. – Epistemologias Feministas e Práticas Decoloniais na Divulgação Científica 

  Revista Espaço Pedagógico, Passo Fundo, v. 32, e17084, 2025  3 

do saber (Quijano, 2005), ou seja, a hierarquização eurocêntrica que deslegitima 

conhecimentos africanos, indígenas e comunitários. 

A presença de mulheres negras na ciência, no entanto, não se resume à 

representação numérica. Suas trajetórias desafiam escolas de pensamento sedimentadas 

ao incorporar saberes ancestrais, oralidade e experiências cotidianas na produção do 

conhecimento. Projetos como "Meninas e Mulheres nas Ciências" (Costa et al., 2022), que 

resgata biografias de cientistas negras, e "Deusa Cientista" (Eller, 2025), que utiliza 

podcasts para democratizar a ciência, exemplificam práticas que rompem com estereótipos 

e promovem justiça cognitiva — conceito que reconhece a validade de múltiplas formas de 

saber. 

Essas iniciativas, porém, enfrentam resistência institucional. A academia e agências 

de fomento ainda privilegiam padrões eurocêntricos, deslegitimando metodologias 

decoloniais. Assim, este trabalho, propõe analisar como epistemologias feministas e 

decoloniais podem transformar a divulgação científica em um espaço de reexistência — 

termo cunhado por Lugones (2008) para descrever estratégias de sobrevivência e 

reinvenção em contextos opressivos. 
 

Metodologia  

 

Este estudo configura-se como uma revisão crítica de literatura, com abordagem 

qualitativo-interpretativa, voltada à análise de produções acadêmicas e iniciativas que 

discutem a inserção de epistemologias feministas e decoloniais no campo da divulgação 

científica. Foram utilizadas como fontes principais livros e artigos científicos, não sendo 

adotado um recorte temporal, com ênfase em autoras(es) reconhecidas(os) nos campos da 

epistemologia feminista, estudos decoloniais e interseccionalidade, abaixo encontra-se 

uma tabela com os(as) autores(as) de maior referência para esse estudo em ordem 

cronológica: 

 
Tabela 1 – Autoras(es) referência para o estudo 

Autor(a)/Ano Título da Obra Observação 

Gonzalez, L. (1984) 
Racismo e sexismo na cultura 

brasileira 
Precursor da abordagem interseccional no 

Brasil. 

Keller, E. F. (1982) Feminism and Science 
Propõe a divisão entre epistemologias 

feministas liberal, radical e semi-radical. 

Harding, S. (1991) 
Whose Science? Whose 

Knowledge? 
Marco na epistemologia feminista; questiona 

objetividade e androcentrismo. 

Louro, G. L. (1997) Gênero, Sexualidade e Educação 
Aporta o conceito de sujeitos situados e crítica 

à neutralidade científica. 

Quijano, A. (2000) 
Colonialidade do poder, 

eurocentrismo e América Latina 
Origem do conceito de colonialidade do poder e 

crítica ao saber hegemônico. 

hooks, b. (2000) Feminism is for Everybody 
Destaca o feminismo como projeto político 

inclusivo. 

Collins, P. H. (2000) Black Feminist Thought 
Estrutura a matriz de dominação e saberes 

localizados. 

Keller, E. F. (1995) 
Reflections on Gender and 

Science 
Relaciona a ciência com atributos de 

masculinidade e exclusão de mulheres. 



A. A. da Silva et al. – Epistemologias Feministas e Práticas Decoloniais na Divulgação Científica 

  Revista Espaço Pedagógico, Passo Fundo, v. 32, e17084, 2025  4 

Autor(a)/Ano Título da Obra Observação 

Alcoff, L. & Potter, E. 
(1993) 

Feminist Epistemologies 
Obra de referência para sistematização das 

epistemologias feministas. 

Mignolo, W. (2003) A ideia de América Latina 
Fundamenta a colonialidade do saber e a 

necessidade de ruptura epistêmica. 

Carneiro, S. (2005) 
A construção do outro como não-

ser 
Aponta o racismo como fundante do 

pensamento moderno ocidental. 

Santos, B. S. & Meneses, 
M. P. (2009) 

Epistemologias do Sul 
Fundamenta justiça cognitiva e crítica à ciência 

eurocentrada. 

Lugones, M. (2008) Colonialidade e Gênero 
Introduz o conceito de “colonialidade do 

gênero”; articulação raça/gênero. 

Longino, H. (1999) The Fate of Knowledge 
Defende o conhecimento como 

empreendimento social; crítica ao modelo 
neutro. 

Ribeiro, D. (2017) O que é lugar de fala? 
Reflexão sobre silenciamento epistêmico e 

legitimidade da fala. 

Kilomba, G. (2016) Memórias da Plantação 
Propõe um saber encarnado, subjetivo e 

decolonial; crítica à colonialidade do saber. 

Sattler, M. (2019) 
Corpos que não importam na 

ciência 
Denúncia do epistemicídio; contribuições para 

uma ciência interseccional. 

Fraser, N. (2019) Feminism for the 99%: A Manifesto 
Reivindica justiça redistributiva, de 
reconhecimento e representação. 

Crasnow, S. (2020) Feminist Philosophy of Science 
Atualiza os debates sobre epistemologia 

feminista e ciência. 

Stengers, I. (2018) 
Another Science is Possible: A 

Manifesto for Slow Science 
Defende uma “ecologia de práticas” contra a 

ciência tecnocrática. 

Fonte: Autoria Própria (2025). 

 

A seleção das iniciativas analisadas – como os projetos “Meninas e Mulheres nas 

Ciências” e “Deusa Cientista” – obedeceu a critérios de relevância temática, inovação 

metodológica e comprometimento com a justiça cognitiva, privilegiando experiências que 

rompem com padrões eurocêntricos e promovem a democratização do conhecimento. 

A opção por uma abordagem qualitativo-interpretativa justifica-se pela natureza do 

objeto de estudo, que exige a consideração dos sentidos, discursos e contextos 

socioculturais nos quais os saberes são produzidos e legitimados. Tal perspectiva 

possibilita compreender criticamente os processos de construção do conhecimento e os 

desafios enfrentados pelas epistemologias dissidentes na disputa por reconhecimento no 

campo científico. 

 

Mas Afinal, o que é Epistemologia Feminista?  

 

Definição e Origem  

 

A Epistemologia, termo oriundo do grego episteme (conhecimento) e logos (discurso 

ou estudo), configura-se como o campo de investigação voltado para a análise das bases, 

limites e possibilidades do conhecimento, isto é, trata-se de um domínio no qual o 

conhecimento volta-se para sua própria crítica e compreensão (Oliva, 2011). Por meio 

desse arcabouço teórico, delimitam-se os critérios que definem os modos de conhecer, os 



A. A. da Silva et al. – Epistemologias Feministas e Práticas Decoloniais na Divulgação Científica 

  Revista Espaço Pedagógico, Passo Fundo, v. 32, e17084, 2025  5 

objetos passíveis de investigação e os sujeitos legitimados como produtores do saber 

(Louro, 1997). 

De acordo com Lima, Arouche e Nunes (2022) a epistemologia feminista é uma 

abordagem crítica que examina como o conhecimento é produzido, validado e transmitido, 

destacando as influências de gênero, raça, classe e outras categorias sociais nesse 

processo, questionando a pretensa neutralidade e objetividade da ciência tradicional, 

argumentando que essas características frequentemente refletem perspectivas 

dominantes, excluindo vozes marginalizadas. Essa epistemologia propõe a valorização de 

saberes situados, reconhecendo que todo conhecimento é produzido a partir de contextos 

específicos e que a inclusão de diversas experiências pode enriquecer a compreensão 

científica. 

O surgimento da epistemologia feminista está intimamente ligado aos movimentos 

feministas das décadas de 1960 e 1970, que desafiaram as estruturas patriarcais em 

diversas esferas sociais, incluindo a ciência. Durante esse período, obras seminais como 

"The Feminine Mystique" de Betty Friedan (1963) e "Sexual Politics" de Kate Millett (1970) 

criticaram a exclusão das mulheres do discurso científico e acadêmico. Na década de 1980, 

autoras como Sandra Harding, com "The Science Question in Feminism" (1986), e Evelyn 

Fox Keller, com "Reflections on Gender and Science" (1985), consolidaram a epistemologia 

feminista como um campo acadêmico, propondo uma reavaliação dos fundamentos da 

ciência a partir de uma perspectiva de gênero (Rocha; Gomes; Rocha, 2022). 

No cenário científico, distintas correntes epistemológicas coexistem; entretanto, é a 

epistemologia hegemônica que impõe os parâmetros de validação do conhecimento, 

estabelecendo quais temáticas são consideradas dignas de investigação, quais métodos 

são aceitos como legítimos e quais referenciais interpretativos devem ser adotados para a 

construção do que se concebe como verdade. 

Considerando que toda formulação teórica ou perspectiva interpretativa se ancora 

em um contexto social, cultural e histórico específico, não existe epistemologia universal ou 

isenta de influências, uma vez que toda produção de conhecimento advém de sujeitos 

situados, portadores de experiências singulares e marcados por subjetividades próprias 

(Kilomba, 2016; Harding, 1991). 

Nesse sentido, abordagens feministas têm enfatizado que as supostas premissas 

de imparcialidade sustentadas pelas tradições epistemológicas consagradas sempre 

refletiram as condições e posições do sujeito que as elabora (Sattler, 2019; Alcoff & Potter, 

1993). Assim, a noção de neutralidade epistemológica se revela ilusória, sendo justamente 

aquelas que se pretendem isentas as que mais se distanciam de tal condição (Santos & 

Meneses, 2009). 

 

Correntes Epistemológicas Feministas 

 

Para os adeptos da epistemologia tradicional, cuja concepção de objetividade se 

sustenta em uma perspectiva abstrata e destituída de corporeidade, a associação entre 

feminismo – enquanto projeto teórico e movimento social intrinsecamente político – e 



A. A. da Silva et al. – Epistemologias Feministas e Práticas Decoloniais na Divulgação Científica 

  Revista Espaço Pedagógico, Passo Fundo, v. 32, e17084, 2025  6 

epistemologia pode parecer contraditória. No entanto, para as pensadoras feministas, essa 

articulação se apresenta como uma exigência incontornável. A epistemologia feminista, 

nesse sentido, empenha-se em examinar as interconexões entre política, valores e contexto 

sociocultural no desenvolvimento da prática científica, propondo alternativas metodológicas 

e conceituais que integrem tais dimensões (Longino, 1999; Schiebinger, 2001). 

Compreender essa relação sob uma ótica política e epistemicamente emancipatória 

constitui um vetor essencial para a reconfiguração do conhecimento e para a transformação 

das estruturas sociais. As investigações sobre a interseção entre feminismo e produção 

científica emergem, sobretudo, a partir da década de 1980, impulsionadas pelo crescente 

ingresso de mulheres no campo acadêmico e pelo avanço das teorias feministas. Desde 

então, diversas pesquisadoras têm se dedicado a examinar as dinâmicas de poder que 

permeiam a relação entre gênero e conhecimento, evidenciando os vieses excludentes e 

as estruturas opressivas que sustentam a construção da ciência (Harding, 1991; Keller, 

2006). 

Nesse percurso, propõem alternativas voltadas à reconfiguração desse domínio em 

uma perspectiva emancipatória. A epistemologia feminista tem se dedicado à 

problematização da natureza do conhecimento e dos critérios que fundamentam sua 

legitimidade, promovendo uma revisão crítica dos princípios estruturantes da epistemologia 

tradicional, notadamente os conceitos de objetividade e universalidade, aos quais confere 

novas interpretações (Alcoff; Potter, 1993). 

Por se tratar de um campo teórico caracterizado por sua pluralidade de abordagens, 

diversas autoras optam por utilizar a expressão "epistemologias feministas" no plural 

(Sardenberg, 2007; Harding, 1991; Alcoff; Potter, 1993; Keller, 1982). Nesse sentido, 

distintas tentativas vêm sendo formuladas com o propósito de sistematizar e classificar tais 

correntes, considerando suas especificidades conceituais e metodológicas. 

Uma das primeiras tentativas de sistematização das abordagens da epistemologia 

feminista foi proposta por Evelyn Fox Keller em 1982 – sendo está a visão adotada nesse 

estudo. De acordo com a autora, é possível identificar diferentes níveis de crítica feminista 

à ciência, que variam desde uma abordagem liberal, mais conciliatória em relação aos 

pressupostos fundamentais da ciência hegemônica, até uma crítica radical, que desafia as 

bases conceituais sobre as quais essa ciência se estrutura. 

As epistemologias feministas podem ser situadas em um espectro contínuo, no qual 

sua posição é determinada pela intensidade do questionamento que formulam. As de 

orientação liberal concentram-se na defesa da equidade de acesso entre homens e 

mulheres no campo científico, sem, contudo, contestar a organização estrutural da ciência, 

limitando-se a reivindicar a inclusão. Em contraste, as epistemologias feministas radicais 

identificam o androcentrismo como um elemento constitutivo do cerne da ciência, colocando 

sob escrutínio categorias como racionalidade, objetividade e universalidade, com vistas à 

sua reformulação. Já as perspectivas intermediárias, denominadas pela autora como “semi-

radicais”, reconhecem e problematizam a centralidade dos interesses masculinos na 

produção do conhecimento e a forma como o androcentrismo se manifesta nas práticas 

científicas, mas não chegam a propor uma reformulação epistemológica profunda. 



A. A. da Silva et al. – Epistemologias Feministas e Práticas Decoloniais na Divulgação Científica 

  Revista Espaço Pedagógico, Passo Fundo, v. 32, e17084, 2025  7 

As correntes da epistemologia feminista diferem em suas abordagens e objetivos: a 

vertente liberal busca reformar a ciência a partir de dentro, promovendo a inclusão de 

mulheres e outras minorias nos processos científicos, sem necessariamente questionar 

seus fundamentos; a corrente radical propõe uma reestruturação profunda da ciência, 

argumentando que seus métodos e pressupostos são intrinsecamente androcêntricos e 

excludentes; já a perspectiva semi-radical reconhece as limitações da ciência tradicional, 

mas acredita na possibilidade de transformação por meio da incorporação das experiências 

e perspectivas das mulheres, sem uma ruptura total com as escolas de pensamento 

existentes. 

Nessa constelação diversa de epistemologias feministas, também emergem 

propostas oriundas de perspectivas ecossocialistas e decoloniais que ampliam o escopo da 

crítica ao integrar as dimensões ecológicas, raciais e de classe aos debates sobre a 

produção do conhecimento. Autoras como Isabelle Stengers (2018), ao propor uma 

"ecologia de práticas", e Nancy Fraser (2019), ao reivindicar um feminismo voltado à justiça 

redistributiva, de reconhecimento e de representação, reforçam que a transformação 

epistemológica está necessariamente articulada às lutas políticas mais amplas por uma 

outra sociedade. Assim, pensar epistemologias feministas implica também reconhecer a 

pluralidade de feminismos – negros, comunitários, indígenas, populares, ecológicos – que, 

em seus contextos, resistem às formas de domínio epistêmico e constroem saberes 

comprometidos com a vida, com a dignidade e com a sobrevivência coletiva. 

 
Impacto na Ciência Moderna 

 

No cerne das análises feministas sobre a ciência, destaca-se a ênfase na influência 

do contexto sociocultural em que o conhecimento é produzido. A inserção histórica e social 

que molda corpos, subjetividades e instituições exerce um impacto significativo sobre os 

processos de construção do saber científico (Crasnow, 2020). 

As epistemologias feministas evidenciam como o sexismo e outros vieses 

estruturantes incidem sobre a produção científica, influenciando tanto a definição das 

agendas de pesquisa quanto a condução teórico-metodológica e os critérios de validação 

do conhecimento. Conferem centralidade ao reconhecimento das implicações 

socioculturais que permeiam as práticas científicas e, ao tomar como eixo analítico o 

impacto das relações de gênero na ciência, investigam em que medida e por quais razões 

essa variável se apresenta como estruturante para a compreensão das dinâmicas de 

produção do conhecimento (Harding, 1991; Crasnow, 2020). 

A epistemologia feminista tem promovido mudanças significativas na prática 

científica, especialmente ao destacar a importância da diversidade de perspectivas na 

pesquisa, por exemplo, na medicina, estudos feministas revelaram como a pesquisa clínica 

tradicional frequentemente negligenciava as especificidades biológicas e sociais das 

mulheres, levando ao desenvolvimento de protocolos mais inclusivos e representativos; na 

antropologia, a incorporação de abordagens feministas resultou em análises mais sensíveis 

às questões de gênero, desafiando narrativas universalistas e destacando as experiências 

das mulheres em diferentes culturas (Souza; Ferreira, 2023). 



A. A. da Silva et al. – Epistemologias Feministas e Práticas Decoloniais na Divulgação Científica 

  Revista Espaço Pedagógico, Passo Fundo, v. 32, e17084, 2025  8 

Ademais, a epistemologia feminista influenciou a metodologia científica, 

promovendo técnicas de pesquisa participativas e colaborativas que valorizam as vozes 

dos sujeitos estudados; na sociologia, por exemplo, pesquisas passaram a incorporar 

entrevistas em profundidade e histórias de vida para capturar as experiências complexas 

das mulheres em contextos diversos. Essas abordagens desafiam a objetividade 

tradicional, reconhecendo que o conhecimento é construído em interação com os 

participantes e que a reflexividade do pesquisador é de grande importância para a produção 

de conhecimento ético e relevante (Lima; Arouche; Nunes, 2022). 

 

Práticas Decoloniais na Produção e Disseminação do Conhecimento   

 

A decolonialidade é compreendida como uma abordagem ético-epistemológica que 

se fundamenta na produção de conhecimento vinculada a princípios de justiça cognitiva e 

à subversão das hierarquias epistêmicas herdadas da modernidade colonial (Santos, 2018; 

Mignolo, 2003). Essa perspectiva recusa a universalização do modelo eurocêntrico de 

ciência, ao mesmo tempo em que valoriza epistemologias situadas, enraizadas nas 

experiências de povos historicamente subalternizados. Assim, pensar e praticar 

decolonialmente é um ato político e pedagógico que visa desconstruir os dispositivos de 

dominação e de apagamento do Outro. Para Paula e Paim (2024, p. 3), “a construção da 

decolonialidade, a busca por um modo de vida outro, não foi um acontecimento como um 

estouro, é uma outra forma de ver o mundo que vem se alimentando de várias teorias e 

estudos”. 

Como expressão política insurgente, a decolonialidade atua na desestabilização de 

um marco epistêmico moderno/colonial, que historicamente operou na usurpação dos 

direitos de existência, identidade e pertencer de sujeitos racializados, colonizados e 

dissidentes. Isso inclui não apenas a exploração de corpos e territórios, mas também o 

epistemicídio de suas formas de vida, espiritualidades, oralidades e cosmologias (Lugones, 

2008; Quijano, 2005). 

No campo da educação e da produção do conhecimento, a perspectiva decolonial 

propõe uma rearticulação entre saber e poder, desafiando os currículos e instituições 

acadêmicas que ainda operam segundo lógicas excludentes. A colonialidade do saber, tal 

como formulada por Quijano (2005), revela a permanência de uma matriz de poder que 

define o que pode ou não ser considerado conhecimento legítimo, marginalizando saberes 

não ocidentais e modos de existência não capitalistas. 

Essa marginalização também se manifesta na forma como as epistemologias de 

mulheres negras, indígenas e periféricas são tratadas como "testemunhos" e não como 

teorias, o que revela um duplo silenciamento: pela raça e pelo gênero. O feminismo 

decolonial emerge, portanto, como uma resposta crítica às limitações do feminismo 

hegemônico, que universaliza experiências femininas brancas e ocidentais, negligenciando 

os atravessamentos da colonialidade nas vidas das mulheres racializadas (Lugones, 2008; 

Curiel, 2007). 



A. A. da Silva et al. – Epistemologias Feministas e Práticas Decoloniais na Divulgação Científica 

  Revista Espaço Pedagógico, Passo Fundo, v. 32, e17084, 2025  9 

As práticas decoloniais na produção e disseminação do conhecimento são, muitas 

vezes, conduzidas em espaços não institucionais, como comunidades, redes autônomas, 

coletivos feministas periféricos e plataformas digitais, onde saberes são compartilhados de 

forma horizontal e situada. Projetos como "Mulheres Negras Fazendo Ciência" (Nery et al., 

2021), que atua com divulgação científica em linguagem acessível e ativismo digital, 

"Investiga, Menina!" (Bastos, 2020), que promove encontros interculturais entre 

pesquisadoras negras e comunidades locais, e "Deusa Cientista" (Eller, 2025), 

protagonizado por Kananda Eller em vídeos e podcasts sobre ciência, ancestralidade e 

antirracismo, são exemplos emblemáticos de comunicação científica insurgente. Esses 

projetos não apenas visibilizam trajetórias de mulheres negras na ciência, como também 

mobilizam a oralidade, a afetividade e a memória coletiva como formas legítimas de 

produção de conhecimento. 

Tais iniciativas desconstroem o mito da neutralidade científica e evidenciam que 

toda produção de conhecimento é atravessada por relações de poder. Elas também atuam 

na reversão do epistemicídio ao reinscrever saberes negados em territórios que os 

legitimem, promovendo o que Boaventura de Sousa Santos (2010) denomina "ecologia de 

saberes". Isso significa reconhecer a validade de saberes ancestrais, orais, espirituais e 

comunitários como parte da constelação epistêmica do mundo. 

Por fim, é necessário compreender que práticas decoloniais não se restringem a 

uma teoria, mas são exercícios cotidianos de resistência, reexistência e reencantamento 

do mundo. Ao recuperar saberes silenciados e propor novas formas de relação com o 

conhecimento, com a natureza e com os outros, essas práticas abrem caminho para uma 

ciência radicalmente plural, insurgente e comprometida com a dignidade da vida em todas 

as suas formas. 

 

Ciência Para Quem? A Invisibilidade das Mulheres negras no 
Conhecimento Acadêmico  

 

A ciência é frequentemente apresentada como um campo neutro, orientado pela 

razão e pelo mérito, no entanto, essa imagem idealizada contrasta com uma realidade 

marcada por profundas desigualdades raciais e de gênero. Quando se pergunta: quem tem 

acesso à produção do conhecimento? Quem tem suas ideias reconhecidas? As respostas 

evidenciam um histórico persistente de exclusão das mulheres negras dos espaços 

acadêmicos. 

Essa exclusão é estrutural e se inicia muito antes da universidade. Dados do Censo 

2022 do IBGE revelam que, entre mulheres com 25 anos ou mais, 7,4% das negras não 

têm nenhuma instrução formal, em comparação com 4,3% das mulheres brancas. A evasão 

escolar também é mais acentuada entre mulheres negras: 29,7% não concluem o ensino 

fundamental, contra 23,3% das mulheres brancas. Ainda que mais mulheres negras 

completem o ensino médio (31,5% frente a 28,2%), sua taxa de não conclusão do ensino 

médio é maior: 5,5% contra 3,7% das brancas (IBGE, 2022). 



A. A. da Silva et al. – Epistemologias Feministas e Práticas Decoloniais na Divulgação Científica 

  Revista Espaço Pedagógico, Passo Fundo, v. 32, e17084, 2025  10 

No ensino superior, o abismo se amplia. Apenas 14,7% das mulheres negras 

concluem a graduação, frente a 29% das mulheres brancas (IBGE, 2022). De acordo com 

Pinheiro (2019), apenas 10,4% das mulheres negras entre 25 e 44 anos concluem o ensino 

superior. Na pós-graduação, menos de 3% das docentes doutoras fazem parte de 

programas de pós-graduação (Santos, 2023), revelando a precariedade da 

representatividade negra na produção acadêmica de alto nível. 

Mesmo quando ingressam na carreira científica, as mulheres negras enfrentam 

barreiras para acessar financiamentos e reconhecimento institucional. Segundo 

levantamento do movimento Parent in Science, em 2023, das 16.108 bolsas de 

produtividade do CNPq, apenas 0,8% foram destinadas a mulheres pretas e 4,8% a 

mulheres pardas. No nível 1A, o mais alto da carreira, nenhuma mulher preta foi 

contemplada, e apenas 1,3% das pesquisadoras eram pardas (Dias, 2023). 

Frente a esse cenário, é fundamental reconhecer que a exclusão das mulheres 

negras da ciência não é fruto do acaso, mas resultado de um sistema estrutural que 

historicamente deslegitima seus saberes e presenças. É nesse contexto que emergem as 

epistemologias feministas negras, que se propõem a desestabilizar os marcos tradicionais 

da produção do conhecimento. 

Essas epistemologias, como apontam autoras como Patricia Hill Collins (2019) e bell 

hooks (2015), tomam as experiências vividas por mulheres negras como ponto de partida 

para a elaboração de teorias e práticas de resistência. Collins destaca a oralidade, a 

subjetividade e a coletividade como elementos fundantes de um "cânone alternativo", que 

desafia a lógica racionalista e fragmentadora da ciência ocidental. Para hooks, a teoria 

feminista negra deve emergir da escuta radical das vozes historicamente silenciadas, 

constituindo-se como uma práxis comprometida com a transformação social. 

Sueli Carneiro (2003) acrescenta a urgência de "enegrecer o feminismo", 

denunciando a ausência sistemática da mulher negra nas formulações feministas latino-

americanas. Para ela, as mulheres negras ocupam uma posição de fronteira epistêmica 

que lhes permite formular resistências a partir de suas práticas culturais, espirituais e 

comunitárias. 

Nesse campo, a interseccionalidade é uma ferramenta essencial. Conceituada por 

Kimberlé Crenshaw (2004), ela revela como as opressões de raça, gênero, classe e 

sexualidade se entrelaçam, produzindo formas específicas de subalternização. Carla 

Akotirene (2019) reforça que a interseccionalidade não pode ser reduzida a uma 

sobreposição de marcadores, mas deve ser compreendida como um marco crítico e radical 

que denuncia as estruturas coloniais e patriarcais do saber. 

Essas perspectivas não apenas denunciam a exclusão, mas propõem a legitimação 

de formas alternativas de conhecimento. Iniciativas como o canal Deusa Cientista (Eller, 

2025) e o projeto "Mulheres Negras Fazendo Ciência" (Nery; Cabral; Sousa, 2021) trazem 

para o centro do debate acadêmico saberes orais, cotidianos e enraizados nas experiências 

de mulheres negras cientistas. Elas são exemplos de práticas de comunicação científica 

que rompem com o silenciamento estrutural, criando espaços de visibilidade, pertencimento 

e autonomia cognitiva. 



A. A. da Silva et al. – Epistemologias Feministas e Práticas Decoloniais na Divulgação Científica 

  Revista Espaço Pedagógico, Passo Fundo, v. 32, e17084, 2025  11 

Reconhecer esses saberes é mais que um gesto de inclusão: é um ato político de 

reparação histórica e de justiça cognitiva. Como afirmam hooks (2015) e Collins (2017), é 

preciso deixar de ver as mulheres negras como objeto de estudo e reconhecê-las como 

sujeitas epistêmicas. Trata-se de transformar os fundamentos da ciência, abrindo-a à 

pluralidade dos mundos e ao protagonismo de quem historicamente foi negado. 

 

Epistemologias Feministas Negras: Construindo uma nova escola 

epistêmica no âmago Interseccional  

 

O pensamento de Patricia Hill Collins representa um marco na construção de uma 

epistemologia feminista negra comprometida com a justiça social e o reconhecimento dos 

saberes produzidos por mulheres negras. Para a autora, as experiências vividas por essas 

mulheres funcionam como ponto de partida para a elaboração de um conhecimento situado 

que desafia a lógica dominante, racializada e sexista da academia ocidental. Essa 

abordagem valoriza a subjetividade, a oralidade, a ancestralidade e a coletividade como 

elementos epistemológicos válidos, promovendo um deslocamento epistêmico no modo 

como o conhecimento é tradicionalmente legitimado (Collins, 2019). 

Collins (2017) enfatiza que o feminismo negro não é apenas uma reação às 

exclusões promovidas pelo feminismo hegemônico, mas sim uma proposta teórica 

autônoma, que articula raça, gênero, classe e sexualidade como dimensões 

interdependentes. Sua crítica ao epistemicídio acadêmico é contundente: a desvalorização 

dos saberes de mulheres negras não é uma falha eventual, mas parte de uma estrutura 

sistemática de exclusão. Para ela, construir um "pensamento feminista negro" é instaurar 

um espaço de resistência política e epistêmica. 

A contribuição de bell hooks é igualmente significativa. Ela argumenta que o 

feminismo só pode ser efetivamente transformador se considerar as experiências de 

mulheres racializadas e empobrecidas, historicamente marginalizadas no discurso 

dominante. Para hooks (2015), a construção teórica deve emergir da escuta e valorização 

das vozes de mulheres negras, promovendo uma teoria feminista moldada a partir da 

vivência concreta e não apenas de abstrações universalistas. Sua abordagem rompe com 

os limites impostos por uma academia elitista e propõe uma práxis comprometida com o 

cotidiano, em que teoria e prática são indissociáveis e orientadas para a transformação 

social. 

Sueli Carneiro (2003) acrescenta a necessidade de "enegrecer o feminismo", ao 

evidenciar a ausência histórica da mulher negra nas formulações feministas latino-

americanas. Segundo a autora, a mulher negra ocupa uma posição de fronteira epistêmica 

que lhe permite enxergar múltiplas opressões e, simultaneamente, formular resistências 

alternativas. Sua crítica à hegemonia branca no feminismo é acompanhada da valorização 

de práticas culturais, espirituais e políticas das mulheres negras como formas legítimas de 

conhecimento. Carneiro propõe, assim, uma reestruturação dos marcos teóricos feministas 

a partir de uma perspectiva afrocentrada e decolonial. 



A. A. da Silva et al. – Epistemologias Feministas e Práticas Decoloniais na Divulgação Científica 

  Revista Espaço Pedagógico, Passo Fundo, v. 32, e17084, 2025  12 

A perspectiva interseccional é central para compreender as múltiplas camadas de 

opressão que afetam a vida das mulheres negras. Kimberlé Crenshaw (2004), ao cunhar o 

termo “interseccionalidade”, destacou que estruturas de dominação – racismo, sexismo, 

classismo – não atuam isoladamente, mas se sobrepõem e articulam, produzindo 

experiências singulares de subalternização. Essa abordagem permite a formulação de 

estratégias de resistência que não tratem as opressões de forma fragmentada, mas como 

um sistema integrado de dominação. 

Crenshaw (2004) aponta que a interseccionalidade é tanto uma categoria analítica 

quanto um instrumento político. Carla Akotirene (2019) reforça que o conceito não pode ser 

esvaziado de seu caráter radical e transformador. Ela critica usos reducionistas da 

interseccionalidade como mera sobreposição de identidades e defende que se trata de um 

uma epistemologia crítica que confronta os fundamentos coloniais, patriarcais e racistas da 

produção do conhecimento. Para Akotirene, pensar interseccionalmente é romper com o 

universalismo abstrato da ciência moderna. 

A produção de conhecimento interseccional exige o reconhecimento da posição 

social e histórica de quem o produz. Isso significa não apenas incluir as vozes das mulheres 

negras, mas reconhecer seus saberes como legítimos. A oralidade, a espiritualidade, a 

ancestralidade e a vivência comunitária, por vezes marginalizadas, constituem 

epistemologias válidas que desafiam a lógica racionalista do saber hegemônico (Collins, 

2019; Carneiro, 2003). 

Essa legitimidade epistêmica manifesta-se também nas práticas cotidianas de 

resistência e cuidado, como observa Carneiro (2003): os saberes das mulheres negras 

estão presentes nos terreiros, nas cozinhas, nos salões, nas lutas políticas e nos 

movimentos sociais. Essas práticas, ainda que historicamente desconsideradas, revelam 

um conhecimento profundo sobre o corpo, o mundo e a coletividade. 

Reconhecer os saberes das mulheres negras como epistemologias não é apenas 

um ato de inclusão, mas de reparação e justiça cognitiva. Trata-se de reverter séculos de 

silenciamento e construir um espaço onde essas vozes não apenas sejam ouvidas, mas 

estruturam os marcos do pensamento crítico contemporâneo. Como afirmam hooks (2015) 

e Collins (2017), transformar uma escola epistemológica requer que as mulheres negras 

deixem de ser tratadas como objeto de estudo para serem reconhecidas como sujeitas 

epistêmicas centrais na construção do conhecimento — uma transformação que se 

desdobra concretamente nas estratégias de resistência e nas práticas inclusivas de 

comunicação científica que serão exploradas na próxima seção. requer que as mulheres 

negras deixem de ser tratadas como objeto de estudo para serem reconhecidas como 

sujeitas epistêmicas centrais na construção do conhecimento.  

Essa virada epistêmica encontra ressonância em práticas de divulgação científica 

contra-hegemônicas que emergem tanto em contextos locais quanto globais, como nos 

projetos de comunicação científica comunitária em favelas brasileiras, nas universidades 

populares do Equador ou nos coletivos de pesquisadoras africanas que articulam saberes 

ancestrais com ciência contemporânea. É nesse horizonte que se abre o debate sobre 

ciência em movimento, resistência e transformação. Não é apenas um ato de inclusão, mas 



A. A. da Silva et al. – Epistemologias Feministas e Práticas Decoloniais na Divulgação Científica 

  Revista Espaço Pedagógico, Passo Fundo, v. 32, e17084, 2025  13 

de reparação e justiça cognitiva. Trata-se de reverter séculos de silenciamento e construir 

um espaço onde essas vozes não apenas sejam ouvidas, mas estruturam os marcos do 

pensamento crítico contemporâneo. Como afirmam hooks (2015) e Collins (2017), 

transformar o padrão epistemológico requer que as mulheres negras deixem de ser tratadas 

como objeto de estudo para serem reconhecidas como sujeitas epistêmicas centrais na 

construção do conhecimento. 

Essa virada epistêmica encontra ressonância em práticas de divulgação científica 

contra-hegemônicas que emergem tanto em contextos locais quanto globais. Além disso, 

vale destacar que a educação é um dos principais pilares para a construção do 

protagonismo humano e da igualdade de gênero. Como apontam Ketzer e Scheffer (2021), 

a educação como prática da liberdade representa a ligação entre o que eles [os estudantes] 

estão aprendendo e sua experiência global da vida, reiterando que a emancipação cognitiva 

exige articulação entre teoria, vivência e transformação social. 

 

Ciência em Movimento: Divulgação Científica, Resistência e 
Transformação   
 

A democratização do conhecimento científico exige a desconstrução das hierarquias 

históricas que marginalizaram grupos sociais inteiros, em especial as mulheres negras. 

Como afirmam Nery, Cabral e Sousa (2021), é fundamental refletir sobre os impactos das 

estruturas sociais de gênero e raça na produção, circulação e divulgação do conhecimento. 

Quando a ciência e sua representação permanecem restritas a determinados grupos, nega-

se não apenas o acesso à informação, mas também o direito de pertencer, de sonhar e de 

transformar a realidade. 

A intersecção entre ciência e desigualdade revela um processo persistente de 

silenciamento de vozes negras e femininas, tanto na mídia quanto na academia. Essa 

invisibilidade não é acidental: trata-se de um apagamento histórico e simbólico que exige 

estratégias de reparação e resistência. A democratização do conhecimento deve, portanto, 

considerar a diversidade de sujeitos e de saberes como condição essencial para uma 

ciência mais plural e transformadora. 

Iniciativas como o projeto "Meninas e Mulheres nas Ciências" (MMC), relatado por 

Costa et al. (2022), demonstram o poder da representatividade na reconstrução dos 

imaginários científicos. A partir do resgate de 26 biografias de cientistas negras brasileiras 

e afrodescendentes, o projeto promoveu o reconhecimento dessas mulheres como figuras 

legítimas da ciência nacional, utilizando linguagem acessível e recursos lúdicos como caça-

palavras, desenhos e passatempos. O uso de mídias digitais — blogs, redes sociais e 

plataformas interativas — possibilitou ampla disseminação e engajamento, alcançando 

mais de 15 mil visualizações e comentários de identificação e emoção por parte do público. 

Ao destacar epistemologias negras, o projeto MMC também ampliou o conceito de 

ciência, valorizando saberes oriundos das ciências humanas e sociais, frequentemente 

desvalorizadas em relação às ciências exatas e biológicas. Cientistas como Lélia Gonzalez, 

Sueli Carneiro e Djamila Ribeiro foram incorporadas ao repertório científico do projeto, 



A. A. da Silva et al. – Epistemologias Feministas e Práticas Decoloniais na Divulgação Científica 

  Revista Espaço Pedagógico, Passo Fundo, v. 32, e17084, 2025  14 

revelando que mulheres negras produzem ciência em múltiplas frentes — acadêmica, 

política, comunitária, estética e espiritual. 

Em outros contextos africanos, também se observam experiências potentes de 

divulgação científica decolonial. No Quênia, coletivos como o Mawazo Institute apoiam 

pesquisadoras africanas com formações e mentorias voltadas à ciência engajada 

socialmente e sensível às desigualdades de gênero e raça. Esses exemplos mostram que 

uma ciência mais inclusiva é possível quando se rompe com o modelo universalista e 

eurocentrado da produção científica. 

Nesse sentido, as universidades e agências de fomento desempenham papel 

crucial. Para que iniciativas como o MMC e outras semelhantes prosperem, é necessário 

que elas sejam reconhecidas como práticas legítimas de produção científica e não apenas 

como ações periféricas de extensão. Editais específicos voltados à diversidade epistêmica, 

ao protagonismo de mulheres negras na ciência, ao incentivo à divulgação científica 

comunitária e à ciência cidadã podem fomentar transformações estruturais. Experiências 

como o Programa Abdias Nascimento (CAPES/MEC), o Bônus de Diversidade do Instituto 

Serrapilheira e os editais de ações afirmativas nas pós-graduações indicam caminhos 

possíveis, mas ainda tímidos diante da magnitude das desigualdades. 

Como apontado pelo coletivo francês Science for the People, inspirado pelo 

marxismo ecológico, “a ciência precisa ser socializada e devolvida às mãos do povo” (SftP, 

2020). Essa perspectiva, originada nos movimentos de esquerda radical dos anos 1970 e 

rearticulada no século XXI em torno da justiça ambiental e da crítica ao capitalismo tecno 

científico, afirma que a divulgação científica deve ser também um instrumento de 

emancipação popular. 

Por fim, pensar uma divulgação científica transformadora é romper com a ideia de 

um sujeito universal da ciência, historicamente representado por homens brancos. Como 

defendem Nery, Cabral e Sousa (2021), é preciso compreender as experiências de 

mulheres negras não como exceções, mas como constitutivas da ciência brasileira e global. 

Representar, reconhecer e institucionalizar essas vozes é um passo urgente para construir 

uma ciência que não apenas informe, mas que também emancipe. 

 

Considerações Finais    
 

Este trabalho evidenciou a necessidade urgente de repensar os fundamentos que 

sustentam a produção e a legitimação do conhecimento científico, sobretudo diante da 

crítica às epistemologias hegemônicas que, alicerçadas na racionalidade ocidental, 

excluem sistematicamente saberes outros — em especial os produzidos por mulheres 

negras. Nesse contexto, epistemologias feministas negras e decoloniais não apenas 

denunciam as estruturas excludentes, mas propõem alternativas teóricas, metodológicas e 

políticas para a construção de uma ciência mais democrática, plural e comprometida com 

a justiça cognitiva. 

A análise da invisibilidade das mulheres negras na academia revelou que o 

conhecimento científico é atravessado por marcadores de raça, gênero e classe. A trajetória 



A. A. da Silva et al. – Epistemologias Feministas e Práticas Decoloniais na Divulgação Científica 

  Revista Espaço Pedagógico, Passo Fundo, v. 32, e17084, 2025  15 

dessas mulheres é marcada por um duplo apagamento: o primeiro, de natureza histórica, 

operado pela colonialidade do saber; o segundo, de caráter institucional, reproduzido nas 

práticas e estruturas que regulam o acesso, a permanência e o reconhecimento na ciência. 

Os dados e relatos apresentados ao longo do trabalho comprovam que essa exclusão não 

é circunstancial, mas estrutural. 

Ao mesmo tempo, ao destacarmos a potência das epistemologias feministas negras 

— representadas aqui por autoras como Patricia Hill Collins, bell hooks, Sueli Carneiro, 

entre outras — compreendemos que essas perspectivas não se limitam à denúncia, mas 

constroem ativamente novas escolas de conhecimento epistêmico. A valorização da 

subjetividade, da oralidade, da ancestralidade e da experiência cotidiana emerge como 

alternativa à objetividade abstrata e universalista da ciência tradicional. A 

interseccionalidade, nesse cenário, constitui uma chave interpretativa e transformadora, 

capaz de articular múltiplas formas de opressão e de produzir novos sentidos para a prática 

científica. 

A partir da análise de práticas de divulgação científica com viés feminista e 

decolonial — como o projeto Meninas e Mulheres nas Ciências (MMC) no Brasil, as 

experiências do Mawazo Institute no Quênia — ficou evidente que a comunicação da 

ciência pode ser um instrumento de transformação social. Essas experiências não apenas 

visibilizam trajetórias silenciadas, como também desafiam a concepção elitista e 

eurocentrada da ciência, promovendo a inclusão de sujeitos historicamente marginalizados 

e a valorização de saberes plurais. 

Reconhecer as mulheres negras como sujeitas epistêmicas e promotoras de ciência 

exige, portanto, uma reconfiguração dos critérios de legitimidade do saber. Essa 

transformação passa por políticas públicas afirmativas, editais específicos, reconhecimento 

institucional e, sobretudo, uma mudança de padrões nas universidades, nas agências de 

fomento e nos espaços de formação e divulgação do conhecimento. 

Mais do que um debate acadêmico, este trabalho reforça que a promoção das 

epistemologias feministas e práticas decoloniais é um ato político de resistência e 

reexistência. Trata-se de uma aposta em uma ciência situada, coletiva e comprometida com 

os desafios do nosso tempo — uma ciência que escute, valorize e incorpore a diversidade 

de vozes, histórias e formas de conhecer. Somente assim será possível avançar rumo a um 

futuro em que a produção de conhecimento seja, de fato, um direito de todas as pessoas. 

 

Referências  

 

AKOTIRENE, C. Interseccionalidade. São Paulo: Pólen, 2019. 
 
ALCOFF, L.; POTTER, E. Feminist Epistemologies. Routledge, 1993. 

 
BASTOS, M. A. Investiga menina: estudos sobre a parceria colaborativa entre o 
movimento social e a universidade como estratégia de divulgação científica. 2020. 155 f. 
Dissertação (Mestrado em Química) – Instituto de Química, Universidade Federal de 
Goiás, Goiânia, 2020.  



A. A. da Silva et al. – Epistemologias Feministas e Práticas Decoloniais na Divulgação Científica 

  Revista Espaço Pedagógico, Passo Fundo, v. 32, e17084, 2025  16 

BRASIL. Ministério da Educação. Programa de Desenvolvimento Acadêmico Abdias 
Nascimento. Disponível em: https://www.gov.br/capes/pt-br/assuntos/programas/abdias-
nascimento. Acesso em: 01 abr. 2025. 

 
CARNEIRO, S. Enegrecer o feminismo: a situação da mulher negra na América Latina a 
partir de uma perspectiva de gênero. In: ASHOKA EMPREENDIMENTOS SOCIAIS; 
TAKANO CIDADANIA (org.). Racismos contemporâneos. Rio de Janeiro: Takano Editora, 
2003. p. 49-58. 

 
COLLINS, P. H. O que é um nome? Mulherismo, Feminismo Negro e além disso. 
Cadernos Pagu, s/v, n. 51, 2017. Disponível em: 
https://doi.org/10.1590/18094449201700510018. Acesso em: 04 abr. 2025. 

 
COLLINS, P. H. Pensamento Feminista Negro: conhecimento, consciência e a política do 
empoderamento. Trad. Jamille Pinheiro Dias. 1. ed. São Paulo: Boitempo, 2019. 

 
COSTA, M. F.; LOPES, Rauany; GUSMÃO, Claudemira V.; SILVEIRA, Camila. 
Divulgação Científica sobre Cientistas Negras Brasileiras por meio de materiais lúdico-
educativos postados em um blog. In: ENCONTRO BRASILEIRO DE DIVULGADORES DE 
CIÊNCIAS, [1.], 2022, São Paulo. Caderno de resumos: I Encontro Brasileiro de 
Divulgadores de Ciências. 1. ed. São Paulo: Instituto Principia, 2023. p. 51-54. Disponível 
em: blogs.unicamp.br/ebdc/wp-content/uploads/sites/284/2023/05/69.pdf. Acesso em: 04 
abr. 2025. 

 
CRASNOW, S. Feminist Perspectives on Science. The Stanford Encyclopedia of 
Philosophy, 2020. Disponível em: https://plato.stanford.edu/entries/feminism-science/. 
Acesso em: 01 abr. 2025. 

  
CRENSHAW, K. A interseccionalidade na discriminação de raça e gênero. In: UNIFEM 
(org.). Cruzamento: raça e gênero. Brasília, DF: Unifem, 2004. p. 7-16. 

 
DIAS, P. Minoria na Ciência, mulheres pretas e indígenas não recebem bolsa de pesquisa 
mais valorizadas. O Globo, Rio de Janeiro, 20 nov. 2023. Disponível em: 
https://oglobo.globo.com/brasil/noticia/2023/11/20/minoria-na-ciencia-mulheres-negras-e-
indigenas-nao-recebem-as-bolsas-de-pesquisa-mais-valorizadas.ghtml. Acesso em: 28 
mar. 2025. 
 
ELLER, K. Deusa Cientista. Disponível em: https://deusacientista.com.br/. Acesso em: 21 
abr. 2025. 

 
GONZALEZ, Lélia. Por um feminismo afro-latino-americano. Organização: Flávia Rios; 
Márcia Lima. Rio de Janeiro: Zahar, 2020. 

 
HARDING, S. Whose Science? Whose Knowledge? - Thinking from Women's Lives. 
Cornell University Press, 1991. 

 
hooks, b. Mulheres Negras: moldando a teoria feminista. Revista Brasileira de Ciência 
Política, Brasília, n. 16, 2015. 

 



A. A. da Silva et al. – Epistemologias Feministas e Práticas Decoloniais na Divulgação Científica 

  Revista Espaço Pedagógico, Passo Fundo, v. 32, e17084, 2025  17 

IBGE – INSTITUTO BRASILEIRO DE GEOGRAFIA E ESTATÍSTICA. Censo 2022. Rio de 
Janeiro, 2022. Disponível em: https://censo2022.ibge.gov.br/panorama/. Acesso em: 28 
mar. 2025. 

 
IBGE – INSTITUTO SERRAPILHEIRA. Bônus de diversidade. Rio de Janeiro, 2023. 
Disponível em: https://serrapilheira.org/bonus-de-diversidade/. Acesso em: 01 abr. 2025. 

 
KELLER, E. F. Feminism and science. Signs: Journal of women in culture and society, v. 
7, n. 3, p. 589-602, 1982. Disponível em: https://www.jstor.org/stable/3173856JSTOR. 
Acesso em: 05 abr. 2025. 

 
KELLER, E. F. Qual foi o Impacto do Feminismo na Ciência? Cadernos Pagu, n. 27, p. 19-
50, 2006. Disponível em: https://doi.org/10.1590/S0104-83332006000200003. Acesso em: 
04 abr. 2025. 
 
KETZER, P.; SCHEFFER, A. P. Socialização feminina, protagonismo humano e 
educação: uma análise a partir de Christine de Pizan. Revista Espaço Pedagógico, Passo 
Fundo, v. 28, n. 1, p. 258-275, 2021. Disponível em: 
https://ojs.upf.br/index.php/rep/article/view/11405. Acesso em: 11 dez. 2025. 

 
KILOMBA, G. Descolonizando o conhecimento: uma palestra-performance [Palestra]. 
Tradução: Jéssica Oliveira. [S. l.]: YouTube, 2016. Disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=dkFRxR9F23k. Acesso em: 04 abr. 2025. 

 
LONGINO, H. E. Feminist Epistemology. In: GRECO, J.; SOSA, E. (ed.). The Blackwell 
Guide to Epistemology. Malden, MA: Blackwell Publishing, 1999. p. 131-152. 

 
LONGINO, H. E. Science as Social Knowledge: Values and Objectivity in Scientific Inquiry. 
Princeton University Press, 1990. 

 
LOURO, G. L. Gênero, sexualidade e educação. Petrópolis: Vozes, 1997. 

 
LUGONES, M. Colonialidade e gênero. Tabula Rasa, n. 9, p. 73-101, 2008. Disponível em 
http://www.scielo.org.co/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1794-
24892008000200006&lng=pt&nrm=iso. Acesso em:  4 abr. 2025. 

 
MAWAZO INSTITUTE. Homepage. Nairobi, Quênia, 2023. Disponível em: 
https://mawazoinstitute.org. Acesso em: 01 abr. 2025. 

 
MIGNOLO, W. Histórias locais / Projetos globais: colonialidade, saberes subalternos e 
pensamento liminar. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2003. 

 
NERY, A. S. D.; CABRAL, L. F. E.; SOUSA, A. L. N. de. Mulheres negras e a divulgação 
científica nas mídias e redes sociais. Revista do EDICC, Campinas, v. 7, p. 121-128, out. 
2021. Disponível em: https://revistas.iel.unicamp.br/index.php/edicc/article/view/6569. 
Acesso em: 04 abr. 2025. 

 
OLIVA, A. Como estudar o conhecimento: o conhecimento do conhecimento. In: OLIVA, 
A. Teoria do conhecimento. Rio de Janeiro: Zahar, 2011. p. 9-22. 



A. A. da Silva et al. – Epistemologias Feministas e Práticas Decoloniais na Divulgação Científica 

  Revista Espaço Pedagógico, Passo Fundo, v. 32, e17084, 2025  18 

 
PAULA, J. B. de; PAIM, E. A. Contribuições do legado de Paulo Freire ao pensamento 
decolonial educacional e antirracista. Revista Espaço Pedagógico, Passo Fundo, v. 31, n. 
1, p. e16348, 2024. Disponível em: 
https://ojs.upf.br/index.php/rep/article/view/16348/114118116. Acesso em: 04 abr. 2025. 

 
PINHEIRO, B. C. S. As mulheres negras e a ciência no Brasil: “e eu, não sou cientista?”. 
2019. Disponível em: https://www.comciencia.br/as-mulheres-negras-e-ciencia-no-brasil-
e-eu-nao-sou-uma-cientista/. Acesso em: 28 mar. 2025. 

 
QUIJANO, A. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. In: LANDER, 
Edgardo (org.). A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais. Buenos Aires: 
CLACSO, 2005. p. 73-78. 

 
RIBEIRO, D. Quem tem medo do feminismo negro? São Paulo: Companhia das Letras, 
2018. 

 
SANTOS, B. de S. Para uma sociologia das ausências e uma sociologia das 
emergências. Revista Crítica de Ciências Sociais, n. 63. Centro de Estudos 
Sociais/Universidade de Coimbra, out. de 2002. 

 
SANTOS, B. de S.; MENESES, M. P. (org.). Epistemologias do Sul. 1. ed. Coimbra: 
Edições Almedina, 2009. 

 
SANTOS, V. M. dos. Notas desobedientes: decolonialidade e a contribuição para a crítica 
feminista à ciência. Psicologia & Sociedade, Belo Horizonte, v. 30, e200112, 2018. 
Disponível em: https://doi.org/10.1590/1807-0310/2018v30200112. Acesso em: 04 abr. 
2025. 

 
SARDENBERG, C. M. B. Da crítica feminista à Ciência a uma Ciência Feminista? 2007. 
Disponível em: 
https://repositorio.ufba.br/ri/bitstream/ri/6875/1/Vers%C3%A3o%20FInal%20Da%20Cr%C
3%ADtica%20Feminista.pdf. Acesso em: 20 mar. 2025. 

 
SATTLER, J. Epistemologia Feminista. 2019. Disponível em: 
https://ppgd.ufsc.br/files/2019/05/Epistemologia-Feminista-texto-para-leitura-
pr%C3%A9via.pdf. Acesso em: 16 mar. 2025. 
 
SCHIEBINGER, L. O feminismo mudou a ciência? Tradução de Raul Fiker. Bauru, SP: 
EDUSC, 2001. 

 
SftP – SCIENCE FOR THE PEOPLE. Science Under Occupation: A View from Palestine 
and the U.S. Science for the People Magazine, Issue 23, 2020. Disponível em: 
https://magazine.scienceforthepeople.org. Acesso em: 01 abr. 2025. 

 
TABUCH, M. G.; ROSSI, A. do C. S. Construindo uma epistemologia feminista decolonial. 
Revista Estudos Feministas, Florianópolis, v. 31, n. 3, e92728, 2023. Disponível em: 
https://doi.org/10.1590/1806-9584-2023v31n392728. Acesso em: 04 abr. 2025. 

https://doi.org/10.1590/1807-0310/2018v30200112
https://doi.org/10.1590/1807-0310/2018v30200112

