
 Recebido: 03.09.2025 — Aprovado: 15.12.2025 
ISSN on-line: 2238-0302   https://doi.org/10.5335/rep.v32.17518    

Revista Espaço Pedagógico, Passo Fundo, v. 32, e17518, 2025 | Disponível em https://ojs.upf.br/index.php/rep  

O Quarto de Despejo de Carolina Maria de Jesus:  
A literatura como denúncia do trauma do não-lugar 

 

O Quarto de Despejo by Carolina Maria de Jesus: 
Literature as a denunciation of the trauma of placelessness 

 

O Quarto de Despejo de Carolina María de Jesús: La literatura como 
denuncia del trauma del no-lugar 

 

Francisco Fianco1  ✉ 

Marceli Menegat2  ✉ 

 

Resumo 

Esse trabalho se propõe a estudar o trauma em psicanálise e os aspectos sociais através da obra O 
Quarto de Despejo, Diário de uma Favelada de Carolina Maria de Jesus, relato de uma vida de sofrimento 
experienciada pela própria autora. A partir de fragmentos da obra analisaremos o trauma a partir da 
teoria psicanalítica, observando os aspectos políticos sociais que contribuem para o agravamento desse 
desamparo. Para isso utilizaremos, além do livro de Maria Carolina de Jesus as obras de Sigmund Freud, 
Sándor Ferenczi, o dicionário de psicanálise de Laplanche e Pontalis e a livro de Zygmund Bauman e 
Riccardo Mazzeo, O elogio da Literatura, o texto O Narrador de Walter Benjamin e o texto O Preto e a 
Psicopatologia de Frantz Fanon. A escolha da abordagem desta obra em especial se dá no contexto da 
importância de se trabalhar e se pensar os direitos humanos em relação à educação a partir da literatura 
como elemento sensibilizador: para a formação de sujeitos éticos e cidadãos é também necessário que 
se possa formar seres humanos sensíveis e empáticos, e a literatura se apresenta como um veículo 
privilegiado do desenvolvimento desta sensibilidade.  
Palavras-chave: Literatura; Trauma; Políticas Sociais; Narrativa. 

 

Abstract 

This work aims to study trauma in psychoanalysis and its social aspects through the work O Quarto de 
Despejo, Diário de uma Favelada by Carolina Maria de Jesus, an account of a life of suffering experienced 
by the author herself. Based on fragments of the work, we will analyze trauma from a psychoanalytic 
perspective, observing the socio-political aspects that contribute to the exacerbation of this helplessness. 
To this end, in addition to Carolina Maria de Jesus's book, we will use the works of Sigmund Freud, 
Sándor Ferenczi, the psychoanalytic dictionary by Laplanche and Pontalis, the book In Praise of Literature 
by Zygmunt Bauman and Riccardo Mazzeo, Walter Benjamin's text The Storyteller, and Frantz Fanon's 
text Black Skin, White Masks. The choice of this particular work stems from the importance reflecting on 
human rights regarding education, using literature as a sensitizing element: for the formation of ethical 
and civic-minded individuals, it is also necessary to cultivate empathetic human beings, and literature 
presents itself as a privileged vehicle for the development of this sensitivity. 
Keywords: Literature; Trauma; Social Policies; Narrative. 

 

Resumen 

Este trabajo se propone estudiar el trauma en psicoanálisis y los aspectos sociales a través de la obra 
O Quarto de Despejo, Diário de uma Favelada de Carolina Maria de Jesus, relato de una vida de 
sufrimiento vivida por la propia autora. A partir de fragmentos de la obra, analizaremos el trauma desde 
la teoría psicoanalítica, observando los aspectos sociopolíticos que contribuyen al agravamiento de este 
desamparo. Para ello utilizaremos, aquarto demás del libro de María Carolina de Jesús, las obras de 

— 
1 Universidade de Passo Fundo, Passo Fundo/RS – Brasil. 
2 PROJETO - Associação Científica Psicanálise e Humanidades, Passo Fundo/RS – Brasil. 

https://doi.org/10.5335/rep.v32.17518
https://ojs.upf.br/index.php/rep
http://seer.upf.br/index.php/rep
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.pt_BR
https://orcid.org/0000-0002-4839-6759
mailto:fcofianco@upf.br
mailto:marcelimenegat@hotmail.com
https://orcid.org/0009-0009-1562-8152


F. Fianco, M. Menegat – O Quarto de Despejo de Carolina Maria de Jesus 

  Revista Espaço Pedagógico, Passo Fundo, v. 32, e17518, 2025  2 

Sigmund Freud, Sándor Ferenczi, el diccionario de psicoanálisis de Laplanche y Pontalis y el libro de 
Zymund Bauman y Riccardo Mazzeo, El Elogio de la Literatura, el texto El Narrador de Walter Benjamin 
y el texto El negro y la psicopatologia de Frantz Fanon. La elección del enfoque para este trabajo en 
particular surge de la importancia de trabajar y reflexionar sobre los derechos humanos en relación con 
la educación, utilizando la literatura como elemento sensibilizador: para la formación de individuos éticos 
y ciudadanos, es necesario también cultivar seres humanos sensibles y empáticos, y la literatura se 
presenta como un vehículo privilegiado para el desarrollo de dicha sensibilidad. 
Palabras clave: Literatura; Trauma; Políticas sociales; Narrativa. 

 

Introdução 

 

A literatura nos oferece diversas possibilidades, o estudo dos relatos factuais como 

narrativa literária oferece uma compreensão do ser humano da maneira mais real e 

verdadeira possível. Através da escrita, o autor, além de criar um cenário que atrai outros 

sujeitos que também se interessam em compreender o meio descrito por ele, também 

possibilita um entendimento do sujeito humano, seu psiquismo, suas condições sociais, 

suas percepções sobre a realidade em que está inserido e principalmente sobre seu 

sofrimento. 

Muitos autores ocupados em criar teorias que pudessem ajudar o ser humano a 

compreender o meio que o cerca viram na literatura uma via de construção teórica 

inserindo-a em uma prática, de maneira que pudéssemos compreender mais de perto as 

ideias mais complexas desse lugar acadêmico. 

Sigmund Freud utilizou de narrativas da literatura clássica como meio de 

compreender diversos elementos presentes nos sintomas de seus pacientes construindo 

conceitos de grande relevância, tais como “Complexo de Édipo”, “Narcisismo” e “Eros e 

Tânatos”. Nesse sentido, a narrativa literária possibilita o envolvimento com o personagem 

que apresenta e a compreensão desse sujeito como alguém inserido em conflitos a partir 

de sua realidade. 

Por isso, escolhemos para esse estudo o livro de Carolina Maria de Jesus, O Quarto 

de Despejo, Diário de uma Favelada, para analisarmos, através de sua narrativa simples e 

real, os aspectos do trauma pensado através da teoria psicanalítica. Além disso, o trabalho 

também se propõe a compreender o motivo pelo qual Maria Carolina necessitou escrever 

essa obra, observando os aspectos sociais e políticos em que a autora se encontrava, e 

como a literatura foi o meio possível para que Maria Carolina pudesse sobreviver à difícil 

realidade na qual se encontrava. 

Para esse estudo será necessário um primeiro capitulo que trabalhará os aspectos 

sociais da literatura e das nossas formas de narrativa. Para isso serão utilizadas as obras 

O elogio da literatura de Zygmunt Bauman e Riccardo Mazzeo e o texto O Narrador de 

Walter Benjamin. No segundo capítulo falaremos sobre a compreensão do trauma em 

psicanálise, sendo utilizados para isso os autores Sigmund Freud, Sándor Ferenczi e o 

dicionário de psicanálise de Laplanche e Pontalis. Por fim o terceiro capítulo fará a análise 

da obra O quarto de despejo de Carolina Maria de Jesus, conectando os dois primeiros 

capítulos teóricos à narrativa factual da autora além de propor uma discussão sobre as 

questões raciais responsáveis pelo agravamento do trauma vivenciado pela autora. 



F. Fianco, M. Menegat – O Quarto de Despejo de Carolina Maria de Jesus 

  Revista Espaço Pedagógico, Passo Fundo, v. 32, e17518, 2025  3 

A escolha da abordagem desta obra em especial se dá no contexto da importância 

de se trabalhar e se pensar os direitos humanos em relação à educação a partir da literatura 

como elemento sensibilizador: o Quarto de Despejo de Carolina Maria de Jesus é uma das 

mais fortes e mais tocantes obras da literatura brasileira do século XX, chamando a atenção 

para mazelas sócias e psicológicas que ainda estão presentes nos cotidianos das 

populações marginalizadas do nosso país mesmo décadas depois de sua denúncia. 

Entendemos que a educação seja um caminho fundamental para a formação de pessoas 

que não permitam e não se permitam normalizar a barbárie de uma sociedade tão desigual, 

permeada pela violência, pelo medo e pela fome. Nesse sentido, entendemos que para a 

formação de sujeitos éticos e responsáveis é também necessário que se possa formar seres 

humanos sensíveis e empáticos, e a literatura se apresenta como um veículo privilegiado 

do desenvolvimento desta sensibilidade. 

 

1 A Narrativa real e o efeito social a partir da literatura 

 

Não se escrevem mais livros como antigamente. Essa frase, tão comumente ouvida 

hoje, nos obriga pensar na existência de uma diferença marcante entre as formas clássicas 

de narrar e as obras construídas no contemporâneo. Não são apenas diferenças estéticas 

ou cronológicas que marcam esses dois tempos, são principalmente os aspectos sociais e 

as mudanças subjetivas. 

No texto O Narrador (1936), Walter Benjamin propõe uma discussão sobre o destino 

do narrador que se faz útil para pensarmos o motivo de propormos como análise literária 

de cunho acadêmico o livro escrito por uma mulher em situação de fragilidade social no 

intuito de compreendermos as implicações dessa narrativa para a educação em direitos 

humanos como forma de fazer frente a uma cultura de ódio e violência. Para essa 

compreensão, utilizamos um fragmento do texto de Benjamin (2008 [1936], p. 217) sobre o 

desaparecimento do narrador. 

 
A arte de narrar aproxima-se do seu fim por que a sabedoria – o lado épico da verdade – 
está em extinção. Mas este é um processo que vem de longe. E nada seria mais tolo do 
que ver nele um “sintoma de decadência”, e muito menos de uma decadência “moderna”. 
Ele é muito mais um sintoma das forças produtivas seculares, históricas, que expulsam 
gradualmente a narrativa da esfera do discurso vivo, conferindo, ao mesmo tempo, uma 
nova beleza ao que está desaparecendo. 

 

Fica claro que, para Benjamin, a arte de narrar diz respeito a uma vivência que não 

existe mais, as grandes histórias transmitidas por anos de forma oral estavam embasadas 

em vivências experimentadas por seus narradores de forma heroica e profunda. Nesse 

sentido, é verdade que nossa sociedade não é mais capaz de produzir esse tipo de 

narrativa, pois com a modernização o sujeito está mais propenso a apenas ter experiências 

vazias e cotidianas, no trabalho, nos estudos intelectuais ou em seus lares comumente 

monótonos do que vivências épicas ou romanescas.  

Dessa forma, pensando nesse desaparecimento do narrador, que tipo de narrativas 

temos hoje? A possível resposta a essa questão aparece a partir da narrativa de nosso 



F. Fianco, M. Menegat – O Quarto de Despejo de Carolina Maria de Jesus 

  Revista Espaço Pedagógico, Passo Fundo, v. 32, e17518, 2025  4 

próprio inconsciente, e das dificuldades de o sujeito moderno lidar com seu vazio. O que se 

narra hoje é a experiência própria da vida cotidiana e seus lamentos pela falta de vivências 

importantes, o que leva diretamente ao vazio da existência. (Benjamin, 2008 [1936]). 

Nesse sentido, a autora Carolina Maria de Jesus é a narradora a que Benjamin se 

refere, mostrando a partir de dentro o contexto da miséria social em que vive. Em sua 

narrativa não há nada de heroico, nada de excepcional, mas, apesar disso, o que torna tudo 

mais impressionante é a competência que a autora mostra, sua visão sociopolítica, sua 

crítica e a capacidade de, mesmo com extrema dificuldade, organizar seu pensamento em 

torno dos inúmeros cadernos que nos deixou como herança.  

Pensando no sistema social do qual participamos, e que nos condena a essa 

narrativa sem narrador, os autores Zygmunt Bauman e Riccardo Mazzeo em seu texto A 

Salvação pela Literatura, propõe um importante questionamento logo nas primeiras linhas, 

a pergunta que se constrói é: diante de um sistema fragilizado, o que quebra primeiro? 

Riccardo, lembrando de uma conhecida citação de Bauman a partir da analogia da ponte 

que cai, compreende que sempre o mais fraco é o primeiro sacrificado, ou seja, em uma 

sociedade capitalista que vê o sujeito apenas como a peça de um sistema maior, no 

momento que esse sistema começa a ruir, as peças mais frágeis são as que quebram 

primeiro e por consequência, são descartadas.  

 
Uma sociedade que se mede pelas médias de renda em seu interior e variáveis baseadas 
apenas em consumo reduzem a classe desprivilegiada a uma vida de expectadores: eles 
se tornam uma espécie de corpo estranho, [...] algo não diferente de um tumor 
cancerígeno, cujo tratamento mais sensato é a extirpação, ou pelo menos o confinamento 
e/ou remissão forçados, induzidos e planejados (Bauman; Mazzeo, 2020, p. 34) 

 

Para eles, o sujeito que não conseguiu se adequar a esse sistema fica propenso a 

ruína, e com muita frequência é escamoteado para as periferias. Assim, a proposta do 

ensino de literatura como o espaço possível para a educação em direitos humanos, coloca 

o sujeito pensante de volta no jogo, fazendo com que ele possa, através da leitura e escrita, 

retomar o controle de sua vida. (Bauman; Mazzeo, 2020) 

Nesse texto, Bauman e Mazzeo defendem o acesso à literatura, vindo 

principalmente do olhar e da fala do professor, que, a partir do espaço que ocupa na vida 

de seus alunos apresenta o texto como um ressignificante da vida desses jovens. Além 

disso, defendem a importância do desenvolvimento das competências humanas como 

chave para viver em um mundo contemporâneo tão marcado pelo desconhecimento, pela 

rapidez e pela superficialidade. 

 
O que isso quer dizer é que, no tipo de sociedade hoje prevalecente, as probabilidades 
estão estabelecidas contra a aquisição, o controle e o desdobramento de competências 
cuja posse, combinada com a capacidade de utiliza-las, é, como argumentavam 
convincentemente Sen e Nussbaum, indispensável para uma vida humana digna e 
gratificante. As probabilidades também são contrárias a uma distribuição justa dessas 
competências. Eu sugeriria que a desigualdade ostensiva na distribuição desses bens 
constitui, hoje, a base da desigualdade social em todas as suas outras dimensões 
(Bauman; Mazzeo, 2020, p. 42). 

 



F. Fianco, M. Menegat – O Quarto de Despejo de Carolina Maria de Jesus 

  Revista Espaço Pedagógico, Passo Fundo, v. 32, e17518, 2025  5 

A literatura e as artes em geral abrem a possibilidade de pensar sobre o que 

acontece, nesse sentido valem mais do que dinheiro, ou valem de forma diferente, já que, 

citando um antigo ditado americano pouco lembrado nos dias de hoje, mas revivido por 

Bauman (2020, p. 42) nesse texto: “se eu lhe der um dólar e você me der um dólar, nós 

teremos um dólar cada; se eu lhe der um pensamento e você me der um pensamento, cada 

um de nós terá dois pensamentos”.  

Antes, porém, que passemos ao tema do trauma do ponto de vista psicanalítico, 

cumpre observar que Carolina Maria de Jesus talvez represente um novo tipo de narrador, 

para além das categorias apresentadas até então e canônicas nos estudos literários, a de 

narrador do irrepresentável.  

Seguindo os passos de Benjamin, reiteramos a ideia de que o narrador do romance 

relata sua experiência, suas viagens, as passagens do tempo e os deslocamentos no 

espaço, em oposição ao narrador pós-moderno, que, em sua mesmidade, em seu cotidiano 

monótono e maquinal, moderno, urbano e fabril, narra justamente a ausência das 

experiências, ou seja, a vida massificada em uma sociedade administrada. Nossa autora, 

por outro lado, parece em certa medida não se encaixar em nenhuma destas categorias 

anteriores: nem heroína romanesca protagonista de seu próprio enredo, tampouco 

burocrata materialmente confortável denunciando a vacuidade de seus dias, ela é uma 

mulher negra e pobre, arquetipicamente periférica, cuja vida é sempre incerta sem que ela 

seja a protagonista de suas desventuras e sim a vítima de seu enredo.  

Em vários trechos, como se verá adiante, ela se entende submetida a pressões 

externas e contextuais, se tivéssemos que aproximá-la de algum cânone narrativo este 

seria o trágico do sujeito que se esforça sempre malogradamente para se opor a forças que 

lhe excedem. Mas nem isso, pois aqui não figuram as Parcas nem as Erínias, senhoras do 

destino contra o qual se revolta o herói trágico, as potências dessa narrativa são o medo, o 

desprezo, o frio e a fome. Talvez resida justamente na psicanálise a capacidade de abordar 

este narrador que nos parece escapar da literatura, talvez seja necessária uma área do 

saber cuja tarefa pode ser descrita como perceber o que não é dito ao se dizer, o que é 

silenciado ao se narrar para que possamos nos aproximar de um narrador que em seu 

esforço existencial tenta colocar em palavras justamente a experiência do indizível. Talvez 

Benjamin já tenha intuído essa impossibilidade comunicativa que, não tendo sido superada 

na Primeira Grande Guerra, se apresenta nos arrabaldes brasileiros (e não só) ainda hoje: 

“Não se notou, ao final da guerra, que os combatentes voltavam mudos do campo de 

batalha; não mais ricos, e sim mais pobres em experiência comunicável?” (Benjamin, 2008 

[1936], p. 214). 

 
2 Reflexões sobre o trauma em psicanálise 
 

A psicanálise se ocupou desde seus primórdios com o estudo de pacientes 

traumatizados. Sigmund Freud iniciou seu estudos a partir da compreensão dos traumas 

de mulheres acometidas por sintomas histéricos, as quais, em função da repressão sexual 

imposta pela sociedade da época, frente a situações de abuso ou exposição sexual, não 



F. Fianco, M. Menegat – O Quarto de Despejo de Carolina Maria de Jesus 

  Revista Espaço Pedagógico, Passo Fundo, v. 32, e17518, 2025  6 

encontravam recursos psíquicos para dar conta do sofrimento, o que fazia-as prostrar-se 

de tal maneira que seus corpos não respondiam mais aos comandos psíquicos.  

Dessa maneira, os sintomas histéricos traumáticos foram compreendidos por Freud 

primeiramente como uma reação tardia a um trauma vivido no passado, e que após a 

reencenação da cena originária obrigaria o paciente a produzir um determinado sintoma 

físico para proteger-se da dor da experiência que causou o sofrimento. (Freud, 1996 [1893]). 

Além disso, Freud acrescenta:  

 
De maneira análoga, nossas pesquisas revelam para muitos, se não para a maioria dos 
sintomas histéricos, causas desencadeadoras que só podem ser descritas como traumas 
psíquicos. Qualquer experiência que possa evocar afetos aflitivos – tais como os de susto, 
angústia, vergonha ou dor física – pode atuar como um trauma dessa natureza; e o fato 
de isso acontecer de verdade depende, naturalmente, da suscetibilidade da pessoa 
afetada [...] Essas causas só podem exercer um efeito traumático por adição e constituem 
um conjunto por serem, em parte, componentes de uma mesma história de sofrimento. 
(Freud, 1996 [1893], p. 41-42). 

 

Não podemos deixar de mencionar o fato de que a maioria das pessoas que 

buscavam os serviços de Sigmund Freud vinham de famílias ricas e abastadas, podendo 

inclusive pagar pelos tratamentos oferecidos pela psicanálise no formato que se 

apresentava na época. De qualquer forma, o que nos interessa aqui é a compreensão dos 

efeitos do trauma psíquico, e como ele provém, segundo Freud, não apenas de um fato 

isolado, mas, muitas vezes, a partir de diversas cenas traumáticas, sendo repetidas de 

forma insistente psiquicamente. 

Mais tarde a psicanálise passou e se ocupar de traumas a partir das experiências 

de guerra desencadeados pelo avanço da primeira guerra mundial. Os soldados que 

retornavam dos campos de batalha com um nível de sofrimento até então inédito passaram 

a ser estudados por Freud de forma a compreender os efeitos da neurose traumática e 

como poderiam ser ajudados através do tratamento psicanalítico. Aqui incluímos a segunda 

tópica freudiana a partir do texto Além do Princípio do Prazer (1920), o qual entende o 

trauma a partir do exemplo da “vesícula viva”, a qual tenta se proteger do aumento das 

excitações exteriores a partir de uma camada protetora externa, que deixa passar apenas 

quantidades toleráveis de excitação, porém se essa camada protetora chamada por Freud 

de “para-excitações” vem a sofrer uma extensa efração, temos então o traumatismo. 

(Freud, 1996 [1920]). 

Assim, quando um excesso de desprazer, ou como costumamos chamar, de 

sofrimento, romper com a camada protetora do psiquismo, uma espécie de cicatriz queloide 

começa a se formar. A partir disso, podemos compreender os casos de traumatismos 

oriundos de questões sociais como as guerras, ou mesmo os aspectos sociais causados 

pelo sistema capitalista e as novas demandas contemporâneas.  

Para Laplanche e Pontalis, no Dicionário de Psicanálise, a noção de trauma ou 

traumatismo designa-se por  

 
Acontecimento da vida do sujeito que se define pela sua intensidade, pela incapacidade 
em que se encontra o sujeito de reagir a ele de forma adequada, pelo transtorno e pelos 
efeitos patogênicos duradouros que provoca na organização psíquica. Em termos 



F. Fianco, M. Menegat – O Quarto de Despejo de Carolina Maria de Jesus 

  Revista Espaço Pedagógico, Passo Fundo, v. 32, e17518, 2025  7 

econômicos o traumatismo caracteriza-se por um afluxo de excitações que é excessivo 
em relação à tolerância do sujeito e à sua capacidade de dominar e de elaborar 
psiquicamente estas excitações. (Laplanche; Pontalis, 1991, p. 522). 

 

Nesse sentido, caso o aparelho psíquico e suas defesas se sintam ameaçadas, a 

tarefa do sistema como um todo é mobilizar todas as forças que estão disponíveis para 

iniciar um contra-investimento, direcionando grandes quantidades de excitação a fim de 

tentar reestabelecer o funcionamento normal do psiquismo, a partir do princípio do prazer. 

Essa forma de ordenamento psíquico, na prática, gera no sujeito em sofrimento traumático 

uma espécie de conflito interno, pois, no intuito de reintegrar o sistema normal do aparelho 

os conteúdos circulam desordenados, causando no sujeito uma dificuldade de ordenamento 

interno. (Laplanche; Pontalis, 1991). 

Nos é indispensável a compreensão desses elementos do trauma e seu 

funcionamento, já que para a leitura proposta a seguir a dificuldade de ordenamento social 

e os aspectos sintomáticos da personagem desse estudo aparecem de forma evidente em 

sua narrativa.  

 

3 Carolina Maria de Jesus, a favela e o não-lugar social 

 

A personagem que iremos analisar nesse trabalho se mostra muito diferente dos 

clássicos estudos de caso transcritos ao longo dos anos pela tradição quer seja literária 

quer seja psicanalítica.  

Carolina Maria de Jesus é uma mulher traumatizada que fala de si em primeira 

pessoa, expondo a forma como se entende, sua visão de mundo e o que pensa sobre ele. 

Não possui formação acadêmica, nem dinheiro, e até onde sabemos não tem vínculos 

parentais, seu único apoio são os filhos que teve com um homem que escolheu não 

sustentar o lugar de pai e marido.  

Apesar da fala dura sobre seu lugar no mundo, Carolina não está presa ao 

ressentimento, mas assume uma posição crítica e realista sobre o que passa ao seu 

entorno o que torna seu relato não apenas mais um dos tantos textos chorosos que 

encontramos por aí, relatando mágoas e indignações sem sustentação política nem 

possibilidade de solução. A falta de ressentimento se explica pelo pouco valor social que a 

autora representava não apenas em seu contexto como, igualmente, com o qual 

concordava, escancarando aquela dominação simbólica conforme teorizada por Bourdieu 

(2020) através da qual os dominados passam a validar e reproduzir as categorias de 

pensamento e linguagem de seus dominadores. Por acreditar no pouco valor que tem 

dentro de seu contexto social, evidenciando a interseccionalidade de sua especificidade de 

gênero, mulher, de raça, negra, e de classe, pobre (Gonzales, 2020; Creenshaw, 2002), 

Carolina Maria de Jesus não desenvolve os mecanismos narcísicos necessários para 

acreditar que vale mais do que o mundo lhe está oferecendo, o que impossibilita o 

desenvolvimento do ressentimento como esse sentimento de inadequação entre o que se 

pensa de si, Narcisismo, e o que o contexto nos devolve, Princípio de Realidade. (Kehl, 

2020). 



F. Fianco, M. Menegat – O Quarto de Despejo de Carolina Maria de Jesus 

  Revista Espaço Pedagógico, Passo Fundo, v. 32, e17518, 2025  8 

Nossa personagem principal não apenas sabe quais os maiores problemas políticos 

do país e consequentemente de sua população como propõe soluções reais. Para ela “o 

governante do país precisa ter passado fome”, nesse sentido, se pensarmos que Carolina 

está no momento desse dito percorrendo os anos de 1960, quase podemos considerá-la 

uma profetisa, já que, anos mais tarde, o país enfrentaria uma revolução trabalhista que 

lançaria e subsequentemente elegeria um candidato à presidência da republica com o perfil 

e a proposta de trabalho tão insistentemente apontado por Carolina. Infelizmente, Carolina 

não viveu o suficiente para ver suas palavras tomarem forma e se tornarem reais, já que 

faleceu em 1977 aos 62, lamentavelmente imaginando que seus sonhos eram apenas uma 

utopia que nem mesmo seus filhos viveriam. 

Porém, nesse capítulo vamos nos ater ao que diz respeito aos aspectos psíquicos 

e sociais do sujeito que se apresenta no livro O Quarto de Despejo, Diário de uma Favelada. 

Infelizmente não tivemos o privilégio de conhecer a pessoa real de Carolina, nem mesmo 

conviver com seus próximos, dessa forma nossa análise seguirá pelos caminhos da 

narrativa contida em seu livro, a partir de suas próprias palavras. Assim, imaginaremos 

Carolina, em uma modesta tentativa de compreender parte da sua dor, e entender o que 

fez com que, mesmo com toda capacidade que possuía, nunca ter podido sair desse lugar 

em que se encontrava, destituída de espaço e de visibilidade. 

Começaremos conhecendo Carolina através de recortes de sua narrativa. A saber, 

o livro é escrito no formato de um diário, com datas e anotações pertinentes a seu tempo. 

Além disso, nessa publicação também foram respeitados o modo particular de escrever da 

autora, priorizando seu conteúdo, o que fez com que correções formais do texto fossem 

abandonadas, decidimos, portanto, por recortar os trechos mantendo esse mesmo formato, 

respeitando assim a associação proposta pela autora. 

 
21 DE MAIO Passei uma noite horrivel. Sonhei que eu residia numa casa residivel, tinha 
banheiro, cozinha, copa e até quarto de criada. Eu ia festejar o aniversário de minha filha 
Vera Eunice. Eu ia comprar-lhe umas panelinhas que há muito ela vive pedindo. Porque 
eu estava em condições de comprar. Sentei na mesa para comer. A toalha era alva ao 
lirio. Eu comia bife, pão com manteiga, batata frita e salada. Quando fui pegar outro bife 
despertei. Que realidade amarga! Eu não residia na cidade. Estava na favela. Na lama, as 
margens do Tietê. E com 9 cruzeiros apenas. Não tenho açúcar porque ontem eu saí e os 
meninos comeram o pouco que eu tinha. (Jesus, 2005, p. 35). 

 

O trecho apresentado acima se refere às primeiras palavras escritas por Carolina 

logo ao acordar. No texto, nos apresenta um sonho que teve no qual ela estava vivendo 

uma realidade diferente da sua, no sonho vivia em uma casa digna, tinha condições de 

oferecer algo aos filhos e finalmente, mas não menos importante, tinha acesso a uma mesa 

farta de alimentos. Em relação a este tema, Sándor Ferenczi compreende que:  

 
Assim, uma definição mais completa da função do sonho seria (em vez de: o sonho é uma 
realização de desejo”): todo e qualquer sonho, ainda o mais desagradável, é uma tentativa 
de levar acontecimentos traumáticos a uma resolução e a um domínio psíquico melhores, 
no sentido, poderíamos dizer, do “esprit dèscalier”, o que, na maioria dos sonhos, é 
facilitado por uma diminuição da inteligência crítica e pelo predomínio do princípio do 
prazer (2011 [1931], p. 128). 



F. Fianco, M. Menegat – O Quarto de Despejo de Carolina Maria de Jesus 

  Revista Espaço Pedagógico, Passo Fundo, v. 32, e17518, 2025  9 

 

Para Ferenczi (2011 [1931]), o sonho é uma via pelo qual o aparelho psíquico tenta 

ordenar os traumas e as intercorrências do dia-a-dia, assim, além dos conteúdos 

inconscientes que emergem como uma forma de “mensagem”, a escolha dos restos diurnos 

que fundamentam a coerência do sonho, são elegidas por uma tentativa saudável do 

psiquismo de dar conta do sofrimento.  

Assim, ao analisarmos o sonho descrito por Carolina, podemos perceber o processo 

psíquico através do qual acontece uma tentativa de reordenamento do trauma, mesmo que 

esse não possa ser de fato resolvido.  
 
20 DE MAIO [...] Abri a janela e vi as mulheres que passam rapidas com seus agasalhos 
descorados e gastos pelo tempo. Daqui a uns tempos estes palitol que elas ganharam de 
outras e que de há muito devia estar num museu, vão ser substituídos por outros. E os 
politicos que há de nos dar. Devo incluir-me, porque eu também sou favelada. Sou 
rebotalho. Estou no quarto de despejo, e o que está no quarto de despejo ou queima-se 
ou joga-se no lixo. [...] ...Quando um politico diz nos seus discursos que está ao lado do 
povo, que visa incluir-se na política para melhorar as nossas condições de vida pedindo o 
nosso voto prometendo congelar os preços, já está ciente que abordando este grave 
problema ele vence nas urnas. Depois divorcia-se do povo. Olha o povo com os olhos 
semi-cerrados. Com um orgulho que fere a nossa sensibilidade. (Jesus, 2005, p.33-34) 
5 DE JUNHO ...Mas eu já observei os nossos políticos. Para observá-los fui na 
Assembléia. A sucursal do Purgatório, porque a matriz é a sede do Serviço Social, no 
palacio do Governo. Foi lá que eu vi ranger de dentes. Vi os pobres sair chorando. E as 
lagrimas dos pobres comove os poetas. Não comove os poetas de salão. Mas os poetas 
do lixo, os idealistas das favelas, um expectador que assiste e observa as trajedias que 
os politicos representam em relação ao povo. (Jesus, 2005, p. 47). 
 

Os dois fragmentos acima fazem parte das anotações de dias diferentes. Carolina 

demonstra uma visão lúcida da realidade e uma capacidade de escrita dotada de 

competência, transformando compreensões do que escuta ao seu redor em um texto 

organizado e coerente. Nesse sentido, percebemos aqui a importância da literatura na vida 

da autora. Só a partir da escrita, suas percepções conseguem tomar forma, e se tornar uma 

ideia.  

Para Bauman, um dos lugares onde essas competências podem ser desenvolvidas 

é na escola, através do vínculo genuíno com aquele que educa:  
 
Quais são as cartas que o professor ou professora dão a juventude? Essas cartas são, 
como diriam Amartya Sen e Martha Nussbaum, “competências”: aptidões e tendências 
que constituem as condições necessárias, e talvez suficientes, para uma vida decente e 
digna, produtiva e gratificante – como, por exemplo, entre outras sensibilidade (olhos e 
ouvidos bem abertos para as visões e sons do mundo, para aquilo que ele pode oferecer, 
para os outros que nele habitam, para aquilo que eles podem oferecer e para o que eles 
necessitam a fim de serem capazes de cumprir suas promessas) [...] (Bauman; Mazzeo, 
2020, p. 38-39). 
 

Podemos imaginar que Carolina Maria de Jesus, em algum momento de sua vida, 

pode estabelecer vínculo genuíno que lhe possibilitasse tamanha competência para 

defender-se das mentiras do mundo, e frente a isso assumir uma posição crítica. A partir 

disso, algo foi possível prevalecer, de forma que o trauma não fosse forte o suficiente para 

engolir o pouco que restava em si. 



F. Fianco, M. Menegat – O Quarto de Despejo de Carolina Maria de Jesus 

  Revista Espaço Pedagógico, Passo Fundo, v. 32, e17518, 2025  10 

Aqui vemos pequenos indícios da construção desse lugar de competência e 

criatividade, junto a um outro: 

 
1 DE JUNHO [...] Eu nada tenho que dizer da minha saudosa mãe. Ela era muito boa. 
Queria que eu estudasse para professora. Foi as contigencias da vida que lhe 
impossibilitou concretizar o seu sonho. Mas ela formou o meu carater, ensinando-me a 
gostar dos humildes e dos fracos. É por isso que eu tenho dó dos favelados. (Jesus, 2005, 
p. 43-44.). 

7 DE JUNHO [...] ...Quando eu era menina o meu sonho era ser homem para defender o 
Brasil porque eu lia a Historia do Brasil e ficava sabendo que existia guerra. Só lia os 
nomes masculinos como defensor da patria. Então eu dizia para a minha mãe: 
—Porque a senhora não faz eu virar homem? 
Ela dizia: 
—Se você passar por debaixo do arco-iris você vira homem. (Jesus, 2005, p. 48). 

 

Uma pequena lembrança da mãe é mencionada nos dois trechos destacados, o que 

comprova o vínculo inicial que possibilitou que Carolina encontrasse através da criatividade 

um meio de sobreviver ao trauma. 

Assim afirma Bauman e Mazzeo: 

 
Sim nós podemos buscar individualmente, e individualmente encontrar salvação na 
literatura, ou num filme, uma canção, uma pintura - todas essas criações que nós 
abarcamos sob o nome de “arte”, no sentido de obras de imaginação, capaz em seu voo 
– exatamente como os ocupantes empobrecidos e indolentes de Totó – de deixar para 
trás as duras realidades de seu lar sem teto – aquele deserto desolado confiscado em 
vista de um poço de petróleo (Bauman; Mazzeo, 2020, p. 43). 

 

Além de todas as questões de classe, apontadas através da narrativa de 

dificuldades financeiras que Carolina esboça nas diversas páginas de seu livro, precisamos 

tratar da questão racial envolvendo seus traumas e suas angústias. Para isso, utilizaremos 

os recortes a seguir. 
 
16 DE JUNHO [...] ...Eu escrevia peças e apresentava aos diretores de circos. Eles 
respondia-me:  
—É pena você̂ ser preta.  
Esquecendo eles que eu adoro a minha pele negra, e o meu cabelo rústico. Eu até acho 
o cabelo de negro mais iducado do que o cabelo de branco. Porque o cabelo de preto 
onde põe, fica. É obediente. E o cabelo de branco, é só́ dar um movimento na cabeça ele 
já sai do lugar. E indisciplinado. Se é que existe reincarnações, eu quero voltar sempre 
preta.  
...Um dia, um branco disse-me:  
—Se os pretos tivessem chegado ao mundo depois dos brancos, aí os brancos podiam 
protestar com razão. Mas, nem o branco nem o preto conhece a sua origem.  
O branco é que diz que é superior. Mas que superioridade apresenta o branco? Se o negro 
bebe pinga, o branco bebe. A enfermidade que atinge o preto, atinge o branco. Se o branco 
sente fome, o negro também. A natureza não seleciona ninguém. (Jesus, 2005, p. 58). 

29 DE JUNHO [...] A Florenciana, a morta de fome. Vinha reclamando que a sua filha 
Vilma não havia ganhado nada. E havia participado da corrida, precisava uma medalha. 
Quem chegou em primeiro lugar foi a Iracema. A Florenciana é preta. Mas é tão diferente 
dos pretos por ser muito ambiciosa. Tudo que ela faz é visando lucro. Creio que se ela 
fosse dona de matadouro havia de comer os chifres e os cascos dos bois. (Jesus, 2005, 
p. 67). 



F. Fianco, M. Menegat – O Quarto de Despejo de Carolina Maria de Jesus 

  Revista Espaço Pedagógico, Passo Fundo, v. 32, e17518, 2025  11 

15 DE JULHO [...] Quando cheguei na favela tinha um purtuguês vendendo miudo de vaca. 
Comprei meio quilo de bucho. Mas eu não gosto de negociar com purtuguês. Eles não tem 
iducação. São obcenos, pornográficos e estúpidos. Quando procura uma preta é 
pensando explora-la. Eles pensam que são mais inteligentes do que os outros. O 
purtuguês disse para a Fernanda que lhe dava um pedaço de fígado se ela lhe aceitasse. 
Ela não quiz. Tem preta que não gosta de branco. Ela saiu sem comprar. Ele deixou de 
vender por ser atrevido. (Jesus, 2005, p. 83). 

21 DE JULHO [...] ...Enquanto eu estava na rua o Alexandre maltratou a mãe do soldado 
Edison. Quando eu cheguei ele começou insultar-me:  
—Negra suja. Ordinaria. Vagabunda. Lixeira. (Jesus, 2005, p. 88). 

 

Os recortes acima nos ajudarão a compreender um aspecto singular do trauma na 

população negra. Para isso, utilizaremos o texto de Frantz Fanon intitulado O Preto e 

Psicopatologia que se propõe a explicitar as diferenças, negligenciadas pelos maiores 

teóricos, a cerca da realidade presenciada pela população negra que reside em locais 

predominantemente brancos. Para Fanon, negar essa diferença obriga uma adaptação 

falha da teoria, o que torna as compreensões sobre os materiais recalcadas e seu retorno, 

a partir do sofrimento psíquico do negro, sem qualquer sentido.  

 
Em seguida, há o inconsciente. O drama desenrolando-se à luz do dia, o negro não tem 
tempo de “inconscientizá-lo”. O branco, em certa medida, consegue fazê-lo; é que, no seu 
caso, surge um novo elemento: a culpabilidade. O complexo de superioridade dos pretos, 
seu complexo de inferioridade ou seu sentimento igualitário são conscientes. Eles os 
utilizam o tempo todo. Eles existencializam seu drama. Não há neles a amnésia afetiva 
que caracteriza a neurose-tipo. Cada vez que lemos uma obra de psicanálise, discutimos 
com nossos professores ou conversamos com doentes europeus, ficamos impressionados 
com a inadequação dos esquemas correspondentes diante da realidade que oferece o 
preto. Progressivamente concluímos que há substituição de dialética quando se passa da 
psicologia do branco para a do negro. (Fanon, 2008, p. 134). 

 

A partir disso, compreendemos que o trauma, para o sujeito negro é constante, se 

repetindo insistentemente no dia-a-dia, assim o processo de recalque proposto pela teoria 

freudiana clássica não abarca totalmente os efeitos psíquicos dessa forma de sofrimento. 

Fanon chama atenção para a diferença que se estabelece nessa situação, pois, segundo 

ele, o negro não tem tempo para ficar enfermo, para curar-se, conseguir lutar pelos seus 

desejos ou mesmo conquistar espaço digno de vida em sociedade. 

 
O preto, diante da atitude subjetiva do branco, percebe a irrealidade de muitas proposições 
que tinha absorvido como suas. Ele começa então a verdadeira aprendizagem. E a 
realidade se revela extremamente resistente... Mas alguém poderá pretender que 
descrevo um fenômeno universal, – o critério da virilidade sendo justamente a adaptação 
ao social. Responderemos então que esta crítica é inadequada, pois mostramos 
justamente que, para o preto, há um mito a ser enfrentado. Um mito solidamente 
enraizado. O preto o ignora enquanto sua existência se desenvolve no meio dos seus; 
mas ao primeiro olhar branco, ele sente o peso da melanina. (Fanon, 2008, p. 133). 
 

Ao lermos o livro de Carolina Maria de Jesus, O Quarto de Despejo: Diário de Uma 

Favelada, sentimos, em sua narrativa, o peso e a dor das questões raciais acrescidas a sua 

situação de abandono, fome e negligência. Em diversos momentos lemos os abusos 

cometidos sobre ela em função de sua cor, e a constatação indevida de que sua condição 



F. Fianco, M. Menegat – O Quarto de Despejo de Carolina Maria de Jesus 

  Revista Espaço Pedagógico, Passo Fundo, v. 32, e17518, 2025  12 

é consequência do mesmo. Carolina é uma mulher que possui diversos traumas, que se 

repetem durante todos os dias de sua vida adulta, tornando seu psiquismo e sua 

capacidade de enfrentamento das adversidades completamente diferentes do sujeito 

branco.  

 

Considerações finais 
 

Ao tomarmos contato com o livro de Carolina Maria de Jesus, uma coisa 

imediatamente fica clara, algo de valor pode ser produzido em meio ao sofrimento. A autora, 

através de sua narrativa, nos mostra os efeitos reais e subjetivos causados pela pobreza, 

negligência e preconceito de quem mora na favela da cidade de São Paulo em uma época 

na qual os acessos a sistemas e projetos sociais eram ainda mais difíceis que nos dias 

atuais. 

O objetivo desse trabalho foi compreender como uma produção com um valor tão 

grande pode se construir em meio a tantas dificuldades, como Carolina utilizou da literatura 

como processo subjetivante e meio de formação de si finalmente porque, apesar de ter 

conseguido reconhecimento após a descoberta e publicação de seus cadernos, a autora 

manteve certos limites e dificuldades, não podendo concretizar muitas coisas que desejava, 

mesmo diante da possibilidade de fama e dinheiro. 

Através desse trabalho, compreendemos que as dificuldades que Carolina enfrentou 

não se limitavam ao concreto como comida, dinheiro ou moradia, mas se estendiam a um 

trauma tão profundo que envolvia sua cor, o lugar de onde veio, e os maltratos que passou 

e seguia passando.  

Fica claro que a dor sentida e expressa nas várias páginas, incansavelmente 

escritas pela autora, era interna e externa, e, apesar de todas as competências, a solidão 

na qual estava aprisionada era maior. Nesse sentido, Carolina conseguiu sobreviver e dar, 

anos mais tarde, oportunidade aos três filhos que criou com tanto zelo, porém, não pode 

dar uma oportunidade a si, de ser olhada e cuidada. A literatura salva, dá possibilidade e 

abre caminhos àqueles que assim desejarem, e para nós resta uma obra de grande valor 

social, político e, principalmente, humano.  

Ao escolher a literatura e a autonarrativa como veículo de formação de si mesma e 

de sua família, possibilitando que muitas outras gerações tomassem contato com seus 

textos e sua experiência de vida através da literatura, Carolina nos ensina que o amor, amor 

pelos filhos, amor pelo saber, amor pelos livros e pela escrita, é o caminho mais poderoso 

como mecanismo de enfrentamento de uma cultura de ódio, de discriminação de gênero e 

raça, de violência. Que o registro de sua dor possa nos inspirar e se transformar em força 

para perseverarmos na tarefa de levarmos a cabo uma plena educação em direitos 

humanos em nossas atividades, sejam elas profissionais, sejam elas como cidadãos.  

 

 

 

Referências 



F. Fianco, M. Menegat – O Quarto de Despejo de Carolina Maria de Jesus 

  Revista Espaço Pedagógico, Passo Fundo, v. 32, e17518, 2025  13 

 

BAUMAN, Zygmunt; MAZZEO, Ricardo. A salvação pela literatura. In: BAUMAN, Zygmunt; 
MAZZEO, Ricardo. O Elogio da Literatura. Zahar: Rio de Janeiro, 2020, p. 39-50. 

BENJAMIN, Walter. O narrador: primeira versão. In: BENJAMIN, Walter. Magia e 
Técnica, Arte e Política: ensaios sobre literatura e história da Cultura. Tradução de 
Sérgio Paulo Rouanet, Prefácio de Jeanne Marie Gagnebin. 7. ed. São Paulo: Brasiliense, 
2008. p. 213-239. 

BOURDIEU, Pierre. A Dominação Masculina: a condição feminina e a violência 
simbólica [La Domination Masculine]. Tradução de Maria Helena Kühner. 18. ed. Rio de 
Janeiro: Bertrand Brasil, 2020.  

CRENSHAW, Kimberlé. Documento para o encontro de especialistas em aspectos da 
discriminação racial relativos ao gênero. Revista Estudos Feministas, v. 10, n. 01, p. 
171-188, 2002.  

FANON, Frantz. O Preto e a Psicopatologia. In: FANON, Frantz. Pele Negra Mascaras 
Brancas. EDUFBA: Salvador, 2008, p. 127-174. 

FERENCZI, Sándor. Reflexões sobre o trauma. In: FERENCZI, Sándor. Obras 
Completas, Psicanálise IV. 2. ed. São Paulo: Martins Fontes, 2011. p. 109-137. 

FREUD, Sigmund. Além do princípio do prazer [1920]. In: FREUD, Sigmund. Obras 
Psicológicas Completas de Sigmund Freud: edição standard brasileira, volume XVIII; - 
Rio de Janeiro: Imago, 1996. p. 13-75. 

FREUD, Sigmund. Sobre o mecanismo psíquico dos fenômenos histéricos: comunicação 
preliminar [1893]. In: FREUD, Sigmund. Obras Psicológicas Completas de Sigmund 
Freud: edição standard brasileira, volume II. Rio de Janeiro: Imago, 1996. p. 39-53. 

GONZALES, Lélia. Por um Feminismo Afro-Latino-Americano. Rio de Janeiro: Zahar 
Editora, 2020.  

JESUS, Carolina Maria de. Quarto de Despejo, Diário de uma Favelada. Editora Ática: 
São Paulo, 2005. 

KEHL, Maria Rita. Ressentimento. São Paulo: Boitempo, 2020.  

LAPLANCHE, Jean; PONTALIS, Jean-Bertrand. Vocabulário da Psicanálise. Tradução 
de Pedro Tamen. São Paulo: Martins Fontes, 1991. 


