
 Recebido: 16.09.2025 — Aprovado: 09.12.2025 
ISSN on-line: 2238-0302   https://doi.org/10.5335/rep.v32.17571  

Revista Espaço Pedagógico, Passo Fundo, v. 32, e17571, 2025 | Disponível em https://ojs.upf.br/index.php/rep  

Amorosidade na educação: 
reflexões com bell hooks e Paulo Freire 

 

Lovingness in education: 
reflections with bell hooks and Paulo Freire 

 

Amorosidad en la educación: 
reflexiones con bell hooks y Paulo Freire 

 
 

Paulo César Carbonari1  ✉ 

 

Resumo 

O amor, a amorosidade, na educação é abordado com as contribuições de bell hooks e Paulo Freire. O 
tema é articulado ao debate sobre a dialogicidade na educação. O artigo inicia situando a posição 
freiriana e em seguida reconstrói elementos da contribuição de bell hooks. A proposta visa trazer estas 
contribuições para colocar a amorosidade na agenda dos processos educativos tendo como pano de 
fundo tempos de disseminação do ódio como prática e discurso político e pedagógico. É um trabalho de 
revisão bibliográfica. Resulta numa apresentação de algumas das obras de bell hooks colocando em 
relação a amorosidade de hooks com a dialogicidade freiriana. 
Palavras-chave: Amorosidade. Educação. Dialogicidade. Paulo Freire. bell hooks.  

 

Abstract 

Love, lovingness, in education is addressed through the contributions of bell hooks and Paulo Freire. The 
theme is articulated within the debate on dialogicity in education. The article begins by situating Freire's 
position and then reconstructs elements of bell hooks's contribution. The proposal aims to bring these 
contributions to bear on the agenda of educational processes against the backdrop of times of 
dissemination of hate as a political and pedagogical practice and discourse. This is a bibliographical 
review. It results in a presentation of some of bell hooks' works, relating hooks' lovingness to freirian 
dialogicity. 
Keywords: Lovingness. Education. Dialogicity. Paulo Freire. bell hooks. 

 

Resumen 

El amor, la amorosidad, en la educación se aborda a través de las contribuciones de bell hooks y Paulo 
Freire. El tema se articula en el debate sobre la dialogicidad en la educación. El artículo comienza 
situando la posición de Freire y luego reconstruye elementos de la contribución de bell hooks. La 
propuesta busca incorporar estas contribuciones a la agenda de los procesos educativos en un contexto 
de propagación del odio como práctica y discurso político y pedagógico. Es un trabajo de revisión 
bibliográfica. El resultado es una presentación de algunas obras de bell hooks, relacionando su 
amorosidad con la dialogicidad freiriana. 
Palabras clave: Amorosidad. Educación. Dialogicidad. Paulo Freire. bell hooks. 
 

  

 
1 Universidade Federal da Fronteira Sul, Realeza/PR – Brasil. 

https://doi.org/10.5335/rep.v32.17571
https://ojs.upf.br/index.php/rep
http://seer.upf.br/index.php/rep
https://orcid.org/0000-0003-2271-3194
mailto:carbonari.paulo@gmail.com


P. C. Carbonari – Amorosidade na educação 

  Revista Espaço Pedagógico, Passo Fundo, v. 32, e17571, 2025 2 

A ação educativa é prática relacional que tem diferentes intensidades, diversas 

possibilidades e múltiplos comprometimentos. Ela indica como se dá o exercício da 

liberdade nesta relação.  

O menor grau é aquele estabelecido nas relações bancarizadas de educação; o 

maior será possível em relações construídas como práxis de libertação. Relações 

promotoras da vida, aumentam a amorosidade, enquanto aquelas que são “necrófilas” 

exigem o máximo de afastamento e descomprometimento com as alteridades. Estes são 

pressupostos que podem provocar o início de uma reflexão a este respeito no contexto do 

debate sobre a dialogicidade.  

Apontar pistas para a reflexão sobre estas questões é a finalidade do que se buscará 

aqui, com subsídios no pensamento freiriano e em sua interlocutora, bell hooks.  

 

* * * 

 

Não há amorosidade em relações de opressão, assim como não há amorosidade 

em situações não dialógicas e antidialógicas. Aquelas práticas orientadas por posturas 

“necrófilas” e que pretendem fazer do/a outro/a um “ser menos”, atacando a vocação 

humana, não se orientam pela amorosidade, pelo contrário. A negação da humanidade do/a 

outro pela opressão é a inauguração do ódio e da segregação, é prática do opressor, não 

do/a oprimido/a. Ela é própria de uma “visão necrófila”, na qual o amor “é um amor às 

avessas – um amor à morte, não à vida” (Freire, 1975, p. 50).2 

A necrofilia é caracterizadora da prática violenta da opressão e que leva ao 

desenvolvimento de uma “consciência fortemente possessiva”. Para Freire (1975, p. 48-

49), “fora da posse direta, concreta, material, do mundo e dos homens (e das mulheres), os 

opressores não se podem entender a si mesmos. Não podem ser”, e, em consequência, 

“tendem a transformar tudo o que os cerca em objetos de seu domínio”. Ela faz dos/as 

oprimidos/as “coisas”: “algo que é como se fosse inanimado”. Para Erich Fromm, a necrofilia 

se orienta por uma “tendência sadista”: “o fim do sadismo é converter um homem em coisa, 

algo animado em algo inanimado, já que mediante o controle completo e absoluto o viver 

perde uma qualidade essencial da vida: a liberdade” (Fromm, 1965 apud Freire, 1975, p. 

50, tradução nossa). Destruir a liberdade, raiz da opressão, é característica central da 

necrofilia. Como “amor às avessas”, faz “deter a ânsia de busca, a inquietação, o poder de 

criar, que caracterizam a vida, os opressores matam a vida” (Freire, 1975, p. 50). A 

educação bancária é o modo próprio de expressão necrófila na educação: “No momento 

mesmo em que se funda num conceito mecânico, estático, especializado da consciência e 

em que transforma por isto mesmo, os educandos em recipientes, em quase coisas, não 

pode esconder sua marca necrófila” (Freire, 1975, p. 76). Enfim, quando “seres duplos”, 

“‘hospedeiros’ do opressor” (Freire, 1975, p. 32), os/as oprimidos/as podem reproduzir 

mimeticamente práticas necrófilas, já que se tornam “dependentes emocionais” do 

 
22 Trabalhamos mais detalhadamente o assunto, inclusive com o resgate das contribuições de Erich Fromm, no 
artigo Necrofilia: repercussão ética, política e educacional (Carbonari, 2020). 



P. C. Carbonari – Amorosidade na educação 

  Revista Espaço Pedagógico, Passo Fundo, v. 32, e17571, 2025 3 

opressor: “este caráter de dependência emocional e total dos oprimidos que os pode levar 

a manifestações que Fromm chama de necrófilas. De destruição da vida. Da sua ou da do 

outro, oprimido também” (Freire, 1975, p. 56). Assim que, o desafio está em promover 

práticas “biófilas”, que se traduzem em amorosidade, mas que não se viabilizam sem o 

enfrentamento e a superação da necrofilia. O processo exige “desavessar”, reverter do 

avesso, de modo que o amor se realize como amor e não como “amor” destrutivo de si 

mesmo, já que amor à morte. O amor amoroso, com o perdão da redundância, é sempre 

amor à vida.  

A prática da amorosidade é requisito fundamental da educação com prática da 

liberdade. Ela ocorre na educação que se faz práxis de libertação, no exercício do “ser 

mais”, do “libertando-se”, sempre abertos, dada a consciência da inconclusão. O ato de 

amor se opõe ao “gesto piegas e sentimental” próprio das estratégias de manipulação do 

opressor/práticas próprias daqueles que não amam “essa gente”, mas “apenas se amam” 

(Freire, 1975, p. 45).  

A luta pela libertação é ela mesma um “ato de amor” que se opõe ao desamor da 

opressão (Freire, 1975, p. 32). Diz:  

 
Na verdade, porém, por paradoxal que possa parecer, na resposta dos oprimidos à 
violência dos opressores é que vamos encontrar o gesto de amor. Consciente ou 
inconscientemente, o ato de rebelião dos oprimidos, que é sempre tão ou quase tão 
violento quanto a violência que os cria, este ato dos oprimidos, sim, pode inaugurar o amor. 
(Freire, 1975, p. 46).  

 
Por isso, o amor é um ato revolucionário:  

 
O importante, por isto mesmo, é que a luta dos oprimidos [das oprimidas] se faça para 
superar a contradição em que se acham. Que esta superação seja o surgimento do 
homem [e da mulher] novo – não mais opressor, não mais oprimido, mas homem [e 
mulher] libertando-se (Freire, 1975, p. 46, grifo nosso). 

 

O diálogo, “exigência existencial” da práxis de libertação, tem na amorosidade, sua 

centralidade: “não há diálogo, porém, se não há um profundo amor ao mundo e aos homens 

[e mulheres]. Não é possível a pronúncia do mundo, que é um ato de criação e recriação, 

se não há amor que a infunda” (Freire, 1975, p. 93-94). O amor é “fundamento do diálogo”. 

O amor dialógico também é “compromisso” com a “causa da libertação”, a luta dos/as 

oprimidos/as, já que desta forma vai “libertar” o que estava impedido. Este é um amor 

corajoso, um “ato de valentia”, que “não pode ser piegas”; um “ato de liberdade”, que “não 

pode ser pretexto para a manipulação, senão gerador de outros atos de liberdade” (Freire, 

1975, p. 94). Ao amor se junta à humildade, à fé na humanidade, à confiança, à esperança 

e à veracidade como elementos constitutivos do diálogo, e por extensão, do amor.  

O diálogo, como encontro (em comunhão) para a pronunciar o mundo,3 para 

transformar a realidade, para promover a superação de toda a opressão, inclusive aquela 

que contraditoriamente habita o/a oprimido/a, é realização concreta, práxis (ação e reflexão 

 
3 “O diálogo é este encontro dos homens, mediatizados pelo mundo, para pronunciá-lo, não se esgotando, 
portanto, na relação eu-tu” (Freire, 1975, p. 93). 



P. C. Carbonari – Amorosidade na educação 

  Revista Espaço Pedagógico, Passo Fundo, v. 32, e17571, 2025 4 

juntas) do amor. Mas um amor que não é incondicional, assim como o diálogo não é 

possível com todos: “não é possível o diálogo entre os que querem a pronúncia do mundo 

e os que não a querem; entre os que negam aos demais o direito de dizer a palavra e os 

que se acham negados deste direito” (Freire, 1975, p. 93). Isso por que: “É preciso primeiro 

que, os que assim se encontram negados no direito primordial de dizer a palavra, 

reconquistem esse direito, proibindo que este assalto desumanizante continue” (Freire, 

1975, p. 93).4 Isso porque, assim como o diálogo, o amor é uma relação horizontal, 

impossível de existir na opressão.  

Mas o amor esperado por Freire é um “amor ecológico”, talvez até mais, um “amor 

cósmico”: “se não amo o mundo, se não amo a vida, se não amo os homens [e as mulheres], 

não me é possível o diálogo” (Freire, 1975, p. 94). Esta postura abre espaço para que o 

amor, a amorosidade, esteja na centralidade da ação dialógica como ação cultural que 

promove a co-laboração, a união, a organização e a síntese cultural, totalmente distinta da 

ação antidialógica, orientada e bases necrófilas.  

Entendemos que é o amor que faz “deter” a violência da opressão. O amor é que 

faz promover a liberdade, o diálogo, o Ser Mais, como direito de todos/as os/as seres 

humanos/as – e faz destruir todos os privilégios, particularmente aqueles que se mantém 

com a opressão. Desafiante este modo dialógico de viver! Mas necessário!  

 

* * * 

 

 No livro Tudo sobre o amor: novas perspectivas (2021b),5 bell hooks6 entende o 

amor como “ética da vida”, não só como um sentimento. Preocupa-se em refletir sobre um 

dos principais problemas das sociedades contemporâneas: como as pessoas (em geral, e 

as pessoas negras, especialmente), desenvolvem sua capacidade de amar dentro de uma 

cultura patriarcal, racista e niilista. Na Introdução observa que o amor cumpre um papel 

fundamental nos movimentos por justiça social: “Todos os grandes movimentos por justiça 

social de nossa sociedade têm enfatizado fortemente uma ética do amor” (hooks, 2021b, p. 

33). Observa, no entanto, que “os jovens continuam relutantes em abraçar a ideia do amor 

como uma força transformadora. Para eles, o amor é para os ingênuos, os fracos, os 

românticos incorrigíveis” (hooks, 2021b, p. 33). Observa também que são as mulheres as 

que mais praticam o amor, ainda que sejam os homens os que mais falem dele e, quando 

elas o fazem, são suspeitas. Segundo ela,  

 
4 “A amorosidade implicada no diálogo não inclui a gratuidade com quem não quer dialogar e contra ele se 
posiciona. Não é, portanto, um “amar os inimigos” de modo incondicional. Se é que algum amor pode ser 
devotado a eles, será o amor que os quer ver livres do jugo do ódio opressivo que os faz dominadores, 
opressores, aquele amor que faz a ação revolucionária cotra eles ser um ato de amor” dissemos no primeiro 
capítulo. 
5 Primeiro livro da chamada Trilogia do Amor. A ele se seguiu: Salvação: pessoas negras e amor (2001) e 
Comunhão: a busca feminina pelo amor (2002) todos traduzidos pela Editora Elefante.  
6 Mantemos a grafia do nome como solicitado por ela, como ato político que valoriza o coletivo. Como ela diz a 
respeito da grafia de seu pseudônimo, em Erguer a voz: “o eu não como ‘um eu’, mas a junção de ‘muitos eus’, 
o eu como a incorporação de uma realidade coletiva passada e presente, família e comunidade” (hooks, 2019, 
p. 69).  



P. C. Carbonari – Amorosidade na educação 

  Revista Espaço Pedagógico, Passo Fundo, v. 32, e17571, 2025 5 

 
Ensinados a acreditar que o lugar do aprendizado é a mente, e não o coração, muitos de 
nós pensamos que o ato de falar de amor com qualquer intensidade emocional será 
percebido como fraqueza e irracionalidade. E é especialmente difícil falar de amor quando 
o que temos a dizer chama a atenção para o fato de que sua falta é mais comum que sua 
presença, para o fato de que muitos de nós não temos certeza do que estamos dizendo 
quando falamos de amor ou de como expressá-lo (hooks, 2021b, p. 40-41).  

 

Ainda assim, “Todo mundo quer saber mais sobre o amor” (hooks, 2021b, p. 41). E 

conclui que o título do livro quer indicar que “queremos viver numa cultura em que o amor 

possa florescer. Ansiamos por acabar com o desamor, tão prevalente em nossa sociedade. 

Este livro nos diz como regressar ao amor” (hooks, 2021b, p. 43). O livro oferece  

 
[...] formas novas e radicais de pensar a arte de amar, apresentando uma perspectiva 
esperançosa e alegre sobre o poder transformador do amor. Ele nos permite saber o que 
precisamos para amar de novo. Reunindo a sabedoria do amor, ele nos possibilita saber 
o que devemos fazer para sermos tocados por sua graça (hooks, 2021b, p. 43). 

 

O amor é uma construção que se vai fazendo ao longo da vida e “para amar 

verdadeiramente, devemos aprender a misturar vários ingredientes – carinho, afeição, 

reconhecimento, respeito, compromisso e confiança, assim como honestidade e 

comunicação aberta” (hooks, 2021b, p. 47). hooks chama o investimento de sentimentos e 

emoções para a realização do amor com a pessoa amada de “catexia” – por vezes 

confundido com o amor. Abuso e negligência são avessos e não podem coexistir com o 

afeto e o cuidado, próprios do amor – ainda que o cuidado seja “uma dimensão do amor, 

mas somente cuidar não significa que estamos amando” (hooks, 2021b, p. 50). Por isso, a 

violência intrafamiliar, particularmente contra mulheres e crianças, não tem qualquer 

possibilidade de justificação, ainda que, por vezes, pessoas a ela se submetam e que a 

experiência do carinho, junto com a da crueldade, seja vivida no seio familiar. Relata que 

aos 25 anos aprendeu, com Scott Peck,7 que o amor é “a vontade de se empenhar ao 

máximo para promover o próprio crescimento espiritual ou o de outra pessoa” (Peck apud 

hooks, 2021b, p. 52), mas que teve dificuldade de encontrar as condições concretas para 

realizar o que aprendeu, tendo que viver a prática do amor em “contexto insatisfatório”. 

Observa que o amor, neste sentido, é mais uma prática do que um sentimento: “começar 

por sempre pensar no amor como uma ação, em vez de um sentimento, é uma forma de 

fazer com que qualquer um que use a palavra dessa maneira automaticamente assuma 

responsabilidade e comprometimento” (hooks, 2021b, p. 55, grifo nosso), de modo que, por 

isso “quando amamos, expressamos cuidado, afeição, responsabilidade, respeito, 

compromisso e confiança” (hooks, 2021b, p. 55). 

No capítulo 2, sobre a Justiça: lições de amor na infância, diz que “o amor é o que 

o amor faz, e é nossa responsabilidade dar amor às crianças”. Isso por que, “Quando as 

 
7 Refere-se a M. Scott Peck, em A trilha menos percorrida: uma nova visão da psicologia sobre o amor, os 
valores tradicionais e o crescimento espiritual (1978) – traduzido no Brasil pela Editora Best Seller (2004). 
Posicionamento baseado em Erich Fromm [autor de A arte de amar (1956/1971), em quem também Freire se 
baseia. 



P. C. Carbonari – Amorosidade na educação 

  Revista Espaço Pedagógico, Passo Fundo, v. 32, e17571, 2025 6 

amamos, reconhecemos com nossas próprias ações que elas não são propriedades, que 

têm direitos – os quais nós respeitamos e garantimos. Sem justiça, não pode haver amor” 

(hooks, 2021b, p. 72).  

No capítulo 3, Honestidade: seja verdadeira com o amor, mostra que o amor não 

convive com a mentira: “para sermos amorosos, precisamos estar dispostos a ouvir as 

verdades uns dos outros e, o mais importante, reafirmar o valor de dizer a verdade. As 

mentiras podem fazer as pessoas se sentirem melhor, mas não nos ajudam a conhecer o 

amor” (hooks, 2021b, p. 91).  

No capítulo 4, Compromisso: que o amor seja o amor-próprio, abre dizendo: “o 

compromisso de dizer a verdade estabelece os fundamentos para a abertura e a 

honestidade, que são a pulsação do amor” (hooks, 2021b, p. 93). Amar-se é fundamental 

para a prática do amor, mas não um amar-se egoísta ou egocêntrico:  

 
Amor-próprio é a base de nossa prática amorosa. Sem ele, nossos outros esforços 
amorosos falham. Ao dar amor a nós mesmos, concedemos ao nosso ser interior a 
oportunidade de ter o amor incondicional que talvez tenhamos sempre desejado receber 
de outra pessoa. Quando interagimos com os outros, o amor que damos e recebemos 
sempre é necessariamente condicional (hooks, 2021b, p. 106).  

 

No capítulo 5, Espiritualidade: o amor divino, começa dizendo: “viver a vida em 

contato com espíritos divinos nos permite ver a luz do amor em todos os seres vivos. Essa 

luz é uma força vital que ressuscita. Uma cultura que está morta para o amor só pode ser 

ressuscitada pelo despertar espiritual” (hooks, 2021b, p. 109). Ela entende que  

 
A vida espiritual tem a ver, em primeiro lugar, com o compromisso com uma forma de 
pensar e agir que honre os princípios de interconexão e simbiose. Quando falo do 
espiritual, me refiro ao reconhecimento dentro de cada um de que existe um lugar de 
mistério na nossa vida onde forças que estão além do desejo ou da vontade humana 
alteram as circunstâncias e/ou nos guiam e nos direcionam (hooks, 2021b, p. 115) [forças 
que chama de “espírito divino”].  

 

Como diz: “o compromisso com a vida espiritual necessariamente significa que 

abraçamos o princípio eterno de que o amor é tudo, todas as coisas, nosso verdadeiro 

destino”. Conclui enfática: “todo despertar para o amor é um despertar espiritual” (hooks, 

2021b, p. 115).  

O capítulo 6, ao qual nos deteremos mais, Valores: viver segundo uma ética 

amorosa, começa com a seguinte afirmação: “despertar para o amor só pode acontecer se 

nos desapegarmos da obsessão pelo poder e pela dominação” (hooks, 2021b, p. 123). 

Afirma que “uma ética amorosa pressupõe que todos têm o direito de ser livres, de viver 

bem e plenamente” (hooks, 2021b, p. 123). Sugere que a presença da ética amorosa em 

todas as dimensões da vida implicaria “abraçar a mudança”, bem no sentido do sugerido 

por Erich Fromm (1971) no final de A arte de amar. Segundo ela, “o compromisso com uma 

ética amorosa transforma nossa vida ao nos oferecer um conjunto diferente de valores pelos 

quais viver” (hooks, 2021b, p. 124), fazendo escolhas nas quais a “crença de que a 

honestidade, a franqueza e a integridade pessoal precisam ser expressas nas decisões 

públicas e privadas” (hooks, 2021b, p. 124). Considerando o entorno de sua vida, diz: “não 



P. C. Carbonari – Amorosidade na educação 

  Revista Espaço Pedagógico, Passo Fundo, v. 32, e17571, 2025 7 

conheço ninguém que tenha adotado uma ética amorosa e não tenha se tornado uma 

pessoa mais alegre e mais realizada” (hooks, 2021b, p. 124). Ao contrário, uma vida 

antiética equivaleria a comer ultraprocessados que nunca nutrirão e saciarão: “nossa alma 

sente essa falta quando agimos de maneira antiética, nos comportando de formas que 

rebaixam o nosso espírito e desumanizam os outros” (hooks, 2021b, p. 124). Para que a 

ética amorosa possa se realizar, “inspirando as mudanças necessárias”, há que encarar o 

“medo coletivo que a sociedade tem do amor” (hooks, 2021b, p. 127). A superação deste 

medo é caminho que exige escolha, e “a escolha por amar é uma escolha por conectar – 

por nos encontrarmos no outro” (hooks, 2021b, p. 129). Assim que, “uma vez que muitos 

de nós estão aprisionados pelo medo, só podemos nos mover em direção a uma ética 

amorosa por meio de um processo de conversão” (hooks, 2021b, p. 129-130), que é capaz 

de restaurar a “sensação de esperança”. Para abraçar uma ética amorosa há que se “utilizar 

todas as dimensões do amor – “cuidado, compromisso, confiança, responsabilidade, 

respeito e conhecimento” – em nosso cotidiano” (hooks, 2021b, p. 130). Para fazer isso há 

que “cultivar a consciência”: “estar consciente permite que examinemos nossas ações 

criticamente para ver o que é necessário para que possamos dar carinho, ser responsáveis, 

demonstrar respeito e manifestar disposição de aprender” (hooks, 2021b, p. 130). Ela 

ressalta que o conhecimento: “elemento essencial do amor é vital” (hooks, 2021b, p. 130). 

Junto com ele, a educação. O patriarcado – que ainda é a norma dos que estão no poder 

– exerce um papel deseducativo, mas “a reeducação é sempre possível” (hooks, 2021b, p. 

132), as pessoas afetadas negativamente pelas instituições patriarcais e pela dominação 

masculina podem ser reeducadas, sobretudo para superar a divisão entre os que seriam 

supostamente superiores (os homens) e as que seriam inferiores (as mulheres) – o mesmo 

vale para o racismo. Para ela, “a dominação não pode existir em qualquer situação social 

em que prevaleça uma ética amorosa” (hooks, 2021b, p. 134), daí porque para sua vigência 

é necessário enfrentar todas as práticas de dominação, aliás um de seus exercícios e fazer 

este enfretamento. O desafio está que esta ética amorosa também influencie as políticas 

públicas. Ela observa que “quando pequenas comunidades organizam sua vida em torno 

de uma lógica amorosa, todos os aspectos do dia a dia podem ser proveitosos para todo 

mundo” (hooks, 2021b, p. 135). Observa que “para vivermos nossa vida com base em 

princípios de uma ética amorosa (demonstrando cuidado, respeito, conhecimento, 

integridade e vontade de cooperar), temos de ser corajosos” (hooks, 2021b, p. 137). Há a 

necessidade de enfrentar o medo: “aprender como encarar nossos medos é uma das 

formas de abraçar o amor” (hooks, 2021b, p. 137). 

O capítulo 7, Ganância: simplesmente ame, inicia com uma constatação:  

 
Em nossa sociedade inúmeras pessoas se sentem alienadas, excluídas, sozinhas. 
Isolamento e solidão são causas centrais da depressão e do desespero. São, também, o 
resultado da vida numa cultura em que as coisas recebem mais importância que as 
pessoas. O materialismo cria um mundo de narcisismo, no qual o foco da vida é apenas 
comprar e consumir. Em uma cultura narcísica, o amor não pode desabrochar (hooks, 
2021b, p. 139).  

 



P. C. Carbonari – Amorosidade na educação 

  Revista Espaço Pedagógico, Passo Fundo, v. 32, e17571, 2025 8 

E completa: “a ganância e a exploração se tornam a norma quando uma ética de 

dominação prevalece. Elas trazem consigo alienação e falta de amor” (hooks, 2021b, p. 

139-140). Conclui dizendo que: “a ganância subordina o amor e a compaixão; viver com 

simplicidade abre espaço para eles. Viver com simplicidade é a principal forma de resistir à 

ganância diariamente. [...] Todos nós podemos resistir à tentação da ganância. Podemos 

trabalhar para transformar políticas públicas. Podemos desligar a televisão. Podemos 

demonstrar respeito ao amor” (hooks, 2021b, p. 158). E segue: “Para salvar o nosso 

planeta, podemos parar com o desperdício inconsequente [...] reciclar e apoiar estratégias 

de sobrevivência ecologicamente avançadas [...] celebrar e honrar o comunalismo e a 

interdependência, compartilhando recursos”. E completa: “Todos esses gestos mostram 

respeito e gratidão pela vida” (hooks, 2021b, p. 159). Finaliza: “Viver com simplicidade faz 

com que amar seja simples. A escolha por viver com simplicidade necessariamente 

intensifica a nossa capacidade de amar” (hooks, 2021b, p. 159). 

O capítulo 8, Comunidade: uma comunhão amorosa,8 trata de uma das questões 

centrais na produção de hooks, a comunidade, a comunhão, que também é central em 

Freire (nos libertamos e nos educamos “em comunhão”). Parte da constatação de que “para 

garantir a sobrevivência humana em todos os lugares do mundo, mulheres e homens se 

organizam em comunidades” (hooks, 2021b, p. 161). Para ela, são as comunidades que 

“alimentam a vida” (“não as famílias nucleares nem o ‘casal’, e tampouco a dureza 

individualista”). Reconhece e reflete sobre a importância da família nuclear e até da família 

estendida, insuficientes para a realização do amor, ainda que a família estendida seja “um 

bom lugar para aprender o poder da comunidade” (hooks, 2021b, p. 164), mesmo que não 

seja e nem substitua a comunidade. Ela também reflete sobre a amizade: “amizades 

amorosas nos dão espaço para experimentarmos a alegria da comunidade num 

relacionamento em que aprendemos a processar todos os nossos problemas, a lidar com 

diferenças e conflitos enquanto nos mantemos vinculados” (hooks, 2021b, p. 165-166). Por 

isso que, “aprender a amar em amizades nos fortalece de formas que nos permitem levar 

esse amor para outras interações com a família ou com laços românticos” (hooks, 2021b, 

p. 166). A compaixão e o perdão são laços que sustentam a comunidade amorosa. Afirma 

que “o perdão é um ato de generosidade” (hooks, 2021b, p. 170). Mas, o perdão não é 

capaz de fazer com que tudo “fique bem ou maravilhoso”, isto porque fazer parte de uma 

“comunidade amorosa não significa que não vamos encarar conflitos, traições, ações 

positivas com resultados negativos ou coisas ruins acontecendo com pessoas boas” 

(hooks, 2021b, p. 171). O que o amor pode fazer é permitir “enfrentar essas realidades 

 
8 Para o aprofundamento deste, ver, entre outras, a obra Ensinando Comunidade: uma pedagogia da esperança 
(hooks, 2021a). A obra é escrita praticamente uma década depois de Ensinando a Transgredir (hooks, 2013) e 
como sua continuidade. Em razão de não termos condições de trabalhá-la neste momento, trazemos um 
pequeno trecho: “a educação progressista, educação como prática de liberdade, prepara-nos para confrontar 
sentimentos de perda e para restaurar nosso senso de conexão. Ela nos ensina a criar uma comunidade. Neste 
livro, identifico muitos elementos que dificultam a conexão, ainda que reconheça todo o nosso trabalho que 
constrói e sustenta a comunidade. Ensinando comunidade: uma pedagogia da esperança oferece sabedoria 
prática sobre o que fazemos e podemos continuar a fazer para tornar a sala de aula um lugar de apoio à vida e 
de expansão da mente, um lugar de mutualidade libertadora onde o professor ou a professora trabalhe em 
parceria com o estudante”. 



P. C. Carbonari – Amorosidade na educação 

  Revista Espaço Pedagógico, Passo Fundo, v. 32, e17571, 2025 9 

negativas de uma forma que afirma e eleva a vida” (hooks, 2021b, p. 171). A comunidade 

amorosa não exclui a possibilidade de “ficar sozinho/a”, que não é solidão, ou de entender 

o valor do recolhimento, um “recolhimento proveitoso”, fundamental. Até porque “o 

movimento que parte do estar só para a comunidade aumenta a nossa capacidade de 

companheirismo” (hooks, 2021b, p. 173), sendo que “por meio do companheirismo, 

aprendemos como servir uns aos outros”, visto que “o serviço é outra dimensão do amor 

comunal” (hooks, 2021b, p. 173). Observa também que “a disposição para se sacrificar é 

uma dimensão necessária da prática do amor e da vida em comunidade” (hooks, 2021b, p. 

174). Ela “reflete nossa consciência da interdependência”, pois, “apreciar os benefícios de 

viver e amar em comunidade nos empodera para lidar com estranhos sem ter medo, e lhes 

estender o dom da abertura e do reconhecimento” (hooks, 2021b, p. 174). Conclui que “é o 

amor que estabelece as bases para a construção de uma comunidade com estranhos. O 

amor que criamos em comunidade permanece conosco aonde quer que vamos. Orientados 

por esse conhecimento, fazemos de qualquer lugar um local em que podemos regressar ao 

amor” (hooks, 2021b, p. 176). 

O capítulo 9, Reciprocidade: o coração do amor, começa com a constatação de que: 

“se, durante a maior parte de nossa vida, não fomos guiados no caminho do amor, 

geralmente não saberemos como começar a amar, o que deveríamos fazer e como 

deveríamos agir” (hooks, 2021b, p. 179). Faz uma crítica profunda à dominação patriarcal, 

que impede o amor:  

 
Para conhecer o amor, devemos abrir mão do nosso apego ao pensamento machista em 
todas as formas pelas quais ele se apresenta em nossa vida. Esse apego sempre nos fará 
voltar ao conflito de gênero, uma forma de pensar nos papéis sexuais que diminui 
mulheres e homens. Para praticar a arte do amor, primeiro temos que escolher o amor – 
admitir para nós mesmas que queremos conhecer o amor e amar, ainda que não saibamos 
o que isso significa. Os profundamente cínicos, que deixaram completamente de acreditar 
no poder do amor, precisam ter fé e dar um passo em direção ao desconhecido (hooks, 
2021b, p. 187).  

 

Ela observa que: “o compartilhamento generoso de recursos é uma forma concreta 

de expressar amor. [...] Uma vez que embarcamos no caminho do amor, vemos como é 

fácil doar”.  Completa dizendo que “Um presente útil que todo praticante do amor pode 

oferecer é o perdão. Ele não apenas permite que nos movamos para além da culpa, 

deixando de ver os outros como a causa de nosso desamor constante, como nos possibilita 

experimentar a capacidade de agir, sabendo que podemos ser responsáveis por dar e 

encontrar amor” (hooks, 2021b, p. 195). Isto porque, “Dar nos põe em comunhão com todos. 

É uma forma de compreendermos que há realmente o suficiente de tudo para todos” e, ao 

“darmos uns aos outros, aprendemos a experimentar a reciprocidade” (hooks, 2021b, p. 

196). Conclui que: “doar cura o espírito. Somos exortados pela tradição espiritual a 

presentear aqueles que conhecem o amor. O amor é uma ação, uma emoção participativa” 

(hooks, 2021b, p. 197). 

O capítulo 10, Romance: o doce amor, inicia com a afirmação de que “para regressar 

ao amor, para alcançar o amor que sempre quisemos mas nunca tivemos, para ter o amor 



P. C. Carbonari – Amorosidade na educação 

  Revista Espaço Pedagógico, Passo Fundo, v. 32, e17571, 2025 10 

que queremos mas não estamos preparados para dar, procuramos relacionamentos 

românticos” (hooks, 2021b, p. 199) e conclui dizendo:  

 
No contexto dos vínculos românticos, o amor nos oferece uma chance única de sermos 
transformados dentro de uma atmosfera celebratória e acolhedora. Sem ‘cair de amores’, 
podemos reconhecer aquele momento de conexão misteriosa entre a nossa alma e a de 
outra pessoa como a tentativa do amor de nos chamar de volta para o nosso verdadeiro 
self. Intensamente conectados com outra alma, nos tornamos ousados e corajosos (hooks, 
2021b, p. 218).  

 

O capítulo 11, Perda: amar na vida e na morte, inicia com “o amor nos faz sentir 

mais vivos. Quando vivemos num estado de desamor, sentimos que poderíamos muito bem 

estar mortos; tudo dentro de nós é silêncio e imobilidade [...]. Culturas de dominação 

cortejam a morte” (hooks, 2021b, p. 221). Observa que “em contraste com o amor, a morte 

toca a todos nós em algum momento. [...] a realidade de que vamos todos morrer cria 

grande preocupação, medo e angústia” (hooks, 2021b, p. 222). Há uma distinção entre 

amar a morte, contra o amor à vida, de saber amar em contextos de morte: “o amor não 

conhece a vergonha. Ser amoroso é estar aberto ao luto, a ser tocado pela dor, mesmo 

quando é uma dor interminável” (hooks, 2021b, p. 230). Conclui dizendo que:  

 
aceitar a morte com amor significa que abraçamos a realidade do inesperado, de 
experiências que não podemos controlar [...]. A morte está sempre ali para nos lembrar 
que nossos planos são transitórios. Ao aprender a amar, aprendemos a aceitar a 
mudança. Sem mudança, não podemos crescer. Nosso desejo de crescer no espírito e na 
verdade é como nos posicionamos diante da vida e da morte, prontos para escolher a vida 
(hooks, 2021b, p. 234).  

 

O capítulo 12, Cura: o amor redentor, inicia com a afirmação: “o amor cura”, enfatiza: 

“a rememoração atenta nos permite reunir outra vez os pedaços e os cacos de nosso 

coração. É assim que a cura começa” (hooks, 2021b, p. 237-238) e ressalta a importância 

da “interdependência saudável” (hooks, 2021b, p. 242) para a cura, que é um “ato de 

comunhão”. Fala da compaixão como caminho de empatia para a cura e do perdão como 

via para apoio mútuo. Também afirma que “o amor redime”, pois, “renovando nossa fé na 

promessa do amor, a esperança é nossa cúmplice” (hooks, 2021b, p. 247).  

O capítulo 13, último, Destino: os anjos falam de amor, trata do amor divino na 

experiência dos anjos: “a presença de anjos, de espíritos angelicais, nos recorda que existe 

um reino de mistério que não pode ser explicado pelo intelecto e pela vontade humana” 

(hooks, 2021b, p. 262). Conclui que: “quando os anjos falam de amor, eles nos falam que 

apenas amando adentramos um paraíso terreno. Eles nos dizem que o paraíso terreno é 

nosso lar, e o amor, nosso verdadeiro destino” (hooks, 2021b, p. 263). É evidente a 

influência cristã, particularmente de sua experiência com as igrejas cristãs do sul dos 

Estados Unidos, mas também a presença da tradição oriental, sobretudo pelo budismo do 

monge Thich Nhat Hanh. Assim que, sua posição é iluminada por uma rica e diversificada 

bibliografia, mas também por suas convicções religiosas. 

 

* * * 



P. C. Carbonari – Amorosidade na educação 

  Revista Espaço Pedagógico, Passo Fundo, v. 32, e17571, 2025 11 

Relações pedagógicas construídas em liberdade se inserem num movimento de 

transformação do mundo e de todas as relações em vista do “ser mais” e requerem a 

promoção da amorosidade e do prazer de ensinar e aprender.  

Ensinando a transgredir, de bell hooks, obra confessadamente inspirada em Paulo 

Freire, “têm o objetivo de ser um comentário construtivo”, pois quer que os ensaios ali 

publicados sejam “esperançosos e exuberantes”, tragam “o prazer e a alegria que sinto 

quando dou aula; são ensaios de celebração”. Eles “ressaltam que o prazer de ensinar é 

um ato de resistência que se contrapõe ao tédio, ao desinteresse e à apatia ontopresentes 

que tanto caracterizam o modo como professores e alguns se sentem diante do aprender e 

do ensinar, diante da experiência da sala de aula” (hooks, 2013, p. 21). Na conclusão da 

apresentação da obra ela diz:  

 
com estes ensaios, somo minha voz ao apelo coletivo pela renovação e pelo 
rejuvenescimento de nossas práticas de ensino. Pedindo a todos que abram a cabeça e o 
coração para conhecer o que está além das fronteiras do aceitável, para pensar e 
repensar, para criar novas visões, celebro um ensino que permita as transgressões – um 
movimento contra as fronteiras e para além delas. É esse movimento que transforma a 
educação na prática da liberdade (hooks, 2013, p. 23-24). 

 

No primeiro dos ensaios desta obra, Pedagogia engajada, hooks diz que “a 

educação como prática da liberdade é um jeito de ensinar que qualquer um pode aprender”. 

Esclarece que o fazer educação deste modo é “mais fácil” para educadores/as que “creem 

que sua vocação tem um aspecto sagrado; que creem que nosso trabalho não é o de 

simplesmente partilhar informação, mas sim o de participar do crescimento intelectual e 

espiritual dos nossos alunos”,  que significa “ensinar de um jeito que respeite e proteja as 

almas de nossos alunos é essencial para criar as condições necessárias para que o 

aprendizado possa começar do modo mais profundo e mais íntimo” (hooks, 2013, p. 24). 

Mas esta intimidade se constrói “transgredindo as fronteiras”, sobretudo aquelas que 

“fecham cada aluno numa abordagem do aprendizado como uma rotina de linha de 

produção”. Ela também requer aproximação entre educador/a e educando/a “com a vontade 

e o desejo de responder ao ser único de cada um, mesmo que a situação não permita o 

pleno surgimento de uma relação baseada no reconhecimento mútuo” (hooks, 2013, p. 25).  

Ela passa a descrever como estes elementos estão no pensamento de Paulo Freire 

e de Thich Nhat Hanh, professor e monge budista vietnamita. Sobre Freire declara que  

 
Foi a insistência de Freire na educação como prática da liberdade que me encorajou a 
criar estratégias para o que ele chamava de ‘conscientização’ em sala de aula. Traduzindo 
esse termo como consciência e engajamento críticos, entrei nas salas de aula convicta de 
que tanto eu quanto todos os alunos tínhamos de ser participantes ativos, não 
consumidores passivos. [...] A obra de Freire afirmava que a educação só pode ser 
libertadora quando todos tomam posse do conhecimento como se este fosse uma 
plantação em que todos temos de trabalhar (hooks, 2013, p. 26).  

 

Segundo hooks, Thich Nhat Hanh “sempre compara o professor a um médico ou 

curador” e “apresenta uma maneira de pensar sobre a pedagogia que põe em evidência a 



P. C. Carbonari – Amorosidade na educação 

  Revista Espaço Pedagógico, Passo Fundo, v. 32, e17571, 2025 12 

integridade, uma união de mente, corpo e espírito” (hooks, 2013, p. 26). Depois de comparar 

estas contribuições com sua própria experiência, observa que  

 
A educação progressiva e holística, a ‘pedagogia engajada’, é mais exigente que a 
pedagogia crítica ou feminista convencional. Ao contrário destas duas, ela dá ênfase ao 
bem-estar. Isso significa que os professores devem ter o compromisso ativo com um 
processo de autoatualização que promova seu próprio bem-estar. Só assim poderão 
ensinar de modo a fortalecer e capacitar os alunos (hooks, 2013, p. 28).  

 

E, mais adiante, dirá que “pedagogia engajada não busca simplesmente fortalecer 

e capacitar os alunos” (hooks, 2013, p. 35). Na verdade, deve viabilizar o “partilhar” e o 

“confessar” também por parte dos/as educadores/as, de modo que “toda sala de aula em 

que for aplicado um modelo holístico de aprendizado será também um local de crescimento 

para o professor, que será fortalecido e capacitado por esse processo”, afinal, “quando os 

professores levam narrativas de sua própria experiência para a discussão em sala de aula, 

elimina-se a possibilidade de atuarem como inquisidores oniscientes e silenciosos” (hooks, 

2013, p. 35). Há um correr risco mútuo por educadores/as e educandos/as se exporem 

uns/umas aos/às outros/as, num ambiente de partilha e confissão – palavra forte. 

No ensaio Abraçar a mudança, reflete sobre o ensino num mundo multicultural no 

qual o desafio de reconhecer e respeitar as diversidades é central. Observa que, no entanto, 

há uma “falta de disposição” para fazer a educação deste modo. Estes temas despertam 

“sentimentos apaixonados” e em sua abordagem “sempre existe a possibilidade de 

confrontação, expressão vigorosa das ideias e até de conflito” (hooks, 2013, p. 56). 

Situações que podem comprometer a desejada “segurança” no ambiente de sala de aula, 

entendendo-a quando “o professor dá aula a um grupo de estudantes silenciosos que só 

respondem quando são estimulados” (hooks, 2013, p. 56). Por outro lado,  

 
A experiência dos professores universitários que educam para a consciência crítica indica 
que muitos alunos, especialmente os de cor [expressão comum na cultura norte-
americana, incomum no Brasil], não se sentem ‘seguros’ de modo algum nesse ambiente 
aparentemente neutro. É a ausência do sentimento de segurança que, muitas vezes, 
promove o silêncio prolongado ou a falta de envolvimento dos alunos (hooks, 2013, p. 57).  

 

É “objetivo central da pedagogia transformadora” fazer da sala de aula um lugar 

onde “todos sintam a responsabilidade de contribuir”, sendo que a diversidade não é motivo 

para evitar ou escamotear, mas para o desenvolvimento de estratégias que criem este 

ambiente adequado à participação – “Quem fala? Quem ouve? E por quê?”, são questões 

a serem observadas para “criar uma comunidade de aprendizado que abrace plenamente 

o multiculturalismo” (hooks, 2013, p. 57), o que implica superar as práticas bancárias de 

educação.  

Para hooks, espaços de participação da diversidade exigem construir uma 

“comunidade de aprendizagem” na qual haja “abertura e rigor intelectual”, com segurança, 

o que significa “compromisso partilhado e de um bem comum que nos une” e no qual o que 

“todos nós partilhamos é o desejo de aprender – de receber ativamente um conhecimento 

que intensifique nosso desenvolvimento intelectual e nossa capacidade de viver mais 



P. C. Carbonari – Amorosidade na educação 

  Revista Espaço Pedagógico, Passo Fundo, v. 32, e17571, 2025 13 

plenamente no mundo” (hooks, 2013, p. 57-58). Para isso, segundo relata de sua própria 

experiência, “um dos jeitos de construir a comunidade na sala de aula é reconhecer o valor 

de cada voz individual” – a singularidade na comunidade – o que requer que “ouvir um ao 

outro (o som de vozes diferentes), escutar um ao outro, é um exercício de reconhecimento. 

Também garante que nenhum aluno permaneça invisível na sala” (hooks, 2013, p. 58). 

Observa que, ainda que a intervenção verbal seja fundamental, para aqueles que não 

querem usar a própria voz, “ele faz sentir sua presença por meio de ‘sinalização’ (mesmo 

que ninguém consiga ler os sinais)” (hooks, 2013, p. 58). Confessa que ela mesma, com 

toda sua experiência, ao entrar pela primeira vez numa sala de aula multicultural e 

multiétnica “não sabia como lidar eficazmente com tanta ‘diferença’”. Uma situação 

partilhada pela maioria dos/as educadores/as. Alerta que, isso não pode alimentar “o 

espírito da inclusão pró-forma” (hooks, 2013, p. 61), aquela prática do “tokenismo” 

denunciada já por Martin Luther King,9 prática comum para escamotear. No ensaio A 

construção de uma comunidade pedagógica diz que “a prática do diálogo é um dos meios 

mais simples com que nós, como professores, acadêmicos e pensadores críticos, podemos 

começar a cruzar as fronteiras, as barreiras que podem ser ou não erguidas pela raça, pelo 

gênero, pela classe social, pela reputação profissional e por um sem-número de outras 

diferenças” (hooks, 2013, p. 175). 

É no ensaio Eros, erotismo e o processo pedagógico, que vai problematizar e refletir 

mais diretamente sobre a intimidade pedagógica. Ela começa constatando que “os 

professores raramente falam sobre o lugar de Eros ou do erótico em nossas salas de aula”. 

Isto, segundo ela, é porque são “formados no contexto filosófico do dualismo metafísico 

ocidental”, que leva a aceitar que “existe uma cisão entre o corpo e a mente” (hooks, 2013, 

p. 253). Em consequência, o ato de ensinar acontece como “se apenas a mente estivesse 

presente, e não o corpo”: “o que fazer com o corpo na sala de aula?” (hooks, 2013, p. 253). 

Historicamente a educação parece tomar como dado o pressuposto de que “a 

paixão não tem lugar na sala de aula”. Na prática, “a repressão e a negação nos possibilitam 

esquecer e, depois, buscar desesperadamente nos recuperar, recuperar nossos 

sentimentos e paixões, em algum lugar isolado – depois da aula” (hooks, 2013, p. 254). 

Mas, o desafio para quem atua no campo do pensamento crítico é que “entremos na sala 

de aula ‘inteiras’, não como ‘espíritos desencarnados’”; a paixão tem “lugar na sala de aula”, 

e o Eros e o erótico “não tem que ser negados” para acontecer a aprendizagem (hooks, 

2013, p. 255). Afirma diretamente que, “um dos princípios centrais da pedagogia crítica 

feminista é a insistência em não ativar a cisão entre mente e corpo [...] e nos permite estar 

presente por inteiro – e, consequentemente, com todo o coração – na sala de aula” (hooks, 

2013, p. 256). Ela também reforça que esta prática educativa se “arraiga no pressuposto 

de que o conhecimento e o pensamento crítico na sala de aula devem informar nossos 

hábitos de ser e modos de viver fora da escola” (hooks, 2013, p. 256). Recorda que as 

 
9 Entre outros no livro o livro Por que não podemos esperar (King, 1964). Perguntado sobre os ganhos do 
Movimento dos Direitos Civis, Malcolm X respondeu: “Que ganhos? Tudo o que você conseguiu foi um 
tokenismo – um ou dois negros em um emprego, ou em um balcão de almoço, para que o resto de vocês fique 
quieto” (1963, tradução livre). [no original: What gains? All you have gotten is tokenism–one or two Negroes 
in a job or at a lunch counter so the rest of you will be quiet]. Ver também Lomax, 1963.   



P. C. Carbonari – Amorosidade na educação 

  Revista Espaço Pedagógico, Passo Fundo, v. 32, e17571, 2025 14 

práticas feministas sempre foram comprometidas com isso, até porque ensinam modos 

outros – mais integrados e integrais – de lidar com estas dimensões da vida. Ela diz que, 

para compreender o lugar de Eros e do erotismo na sala de aula tem-se que “deixar de 

entender essas forças somente em termos sexuais, embora essa dimensão não deva ser 

negada” (hooks, 2013, p. 257). Ora, se a pedagogia crítica “procura transformar a 

consciência, proporcionar aos alunos modos de saber que lhes permitam conhecer-se 

melhor e viver mais plenamente no mundo, em certa medida ela tem de se basear na 

presença do erótico em sala de aula para auxiliar o processo de aprendizado” (hooks, 2013, 

p. 257). O erótico, como alerta, orientando-se por referências que traz à citação, não se 

reduz ao sexual, ainda que o inclua. Desconsiderar a pulsão sexual é abdicar da condição 

natural do humano. Há ali uma força que impele inclusive a aprender, a se atualizar, para 

se recolocar na relação com os/as outros/as. Uma energia que pode “revigorar as 

discussões e excitar a imaginação crítica” (hooks, 2013, p. 258). Buscar conhecimento que 

nos “permita unir teoria e prática é uma dessas paixões [aquelas que nos tornam íntegros 

e que expandirão nossa vida]”. É quando um/a professor/a assim se orienta que consegue 

inspirar em sala de aula e promove a transformação das relações superando dicotomias e 

contradições (hooks, 2013, p. 258).  

A autora afirma que “quando Eros está presente na sala de aula, é certo que o amor 

vai florescer” (hooks, 2013, p. 262). Lembra que é o convencionalismo da separação entre 

público e privado que faz “crer que não há lugar para o amor na sala de aula”. A paixão 

aplaudida por muitos no filme Sociedade dos poetas mortos (1990), dificilmente ganha força 

para ser realizada nos espaços escolares efetivos. Na verdade, “os professores que amam 

os alunos e são amados por eles ainda são ‘suspeitos’ [e ...] parte dessa suspeita se deve 

à ideia de que a presença de sentimentos, de paixões, pode impedir a consideração objetiva 

dos méritos de cada aluno”. Ela está baseada num pressuposto falso: “de que a educação 

é neutra, de que existe um terreno emocional ‘plano’ no qual podemos nos situar para tratar 

a todos de maneira igualmente desapaixonada”. Na realidade os laços entre professores e 

alunos sempre existiram, sendo tradicionalmente tratados como “exclusivos e não 

inclusivos”, manifestar carinho e afeto se opõe à “privacidade da paixão” (hooks, 2013, p. 

262). Ela encerra o ensaio dizendo que educadores/as “têm de encontrar de novo o lugar 

de Eros dentro de nós e, juntos, permitir que a mente e o corpo sintam e conheçam o desejo” 

(hooks, 2013, p. 264).  

O livro é encerrado com o último ensaio intitulado Êxtase. Ensinar e aprender sem 

limites, onde declara de si mesma  

 
Comecei esta coletânea de ensaios confessando que não queria ser professora. Depois 
de vinte anos de docência, posso confessar que muitos de meus momentos mais alegres 
ocorrem dentro da sala de aula, a qual, mais que a maioria das experiências da vida, me 
aproxima do êxtase (hooks, 2013, p. 272).  

 

E mais, ainda que a academia, a escola, o ambiente educativo, não seja um paraíso:  

 
O aprendizado é um lugar onde o paraíso pode ser criado. A sala de aula, com todas as 
suas limitações, continua sendo um ambiente de possibilidades. Nesse campo de 



P. C. Carbonari – Amorosidade na educação 

  Revista Espaço Pedagógico, Passo Fundo, v. 32, e17571, 2025 15 

possibilidades temos a oportunidade de trabalhar pela liberdade, de exigir de nós e dos 
nossos camaradas uma abertura da mente e do coração que nos permita encarar a 
realidade ao mesmo tempo em que, coletivamente, imaginamos esquemas para cruzar 
fronteiras, para transgredir. Isso é a educação como prática da liberdade (hooks, 2013, p. 
273). 

 

* * * 

 

A vida não se realiza sem amor, sem amor à vida – o amor à morte, que é uma 

contradição in terminis, é destruição da vida. O amor à vida (a “biofilia”) é central para a 

educação como prática da liberdade, que é aquela que tem na dialogicidade seu modo de 

realização, que também haveria de ser um “modo de vida”. 

A contribuição de bell hooks, interlocutora profícua de Paulo Freire, traz subsídios 

para refletir sobre a dialogicidade, sobretudo com ênfase na amorosidade, elemento nuclear 

para a viabilização da intimidade pedagógica. 

 

Referências 

 

CARBONARI, Paulo César. Necrofilia: repercussão ética, política e educacional – estudo 
em Paulo Freire e Erich Fromm. Revista Espaço Pedagógico, Passo Fundo, v. 27, n. 3, p. 
734-749, Set./Dez. 2020. Disponível em: 
https://ojs.upf.br/index.php/rep/article/view/12378. Acesso em: 14 dez. 2025. 
 
FREIRE, Paulo. Pedagogia do Oprimido. 2. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1975. 
 
FROMM, Erich. A arte de amar. Trad. Milton Amado. São Paulo: Itatiaia, 1971. 
 
FROMM, Erich. O coração do homem. Seu gênio para o bem e para o mal. Trad. Octávio 
Alves Velho. Rio de Janeiro: Zahar, 1965. 
 
hooks, bell. Ensinando a transgredir: a educação como prática da liberdade (1994). Trad. 
Marcelo Brandão Cipolla. São Paulo: WMF Martins Fontes, 2013. 
 
hooks, bell. Ensinando Comunidade: uma pedagogia da esperança. Trad. Kenia Cardoso. 
São Paulo: Elefante, 2021a. 
 
hooks, bell. Erguer a voz. Trad. Cátia Bocaiuva Maringolo. São Paulo: Elefante, 2019. 
 
hooks, bell. Tudo sobre o Amor. Novas perspectivas. Trad. Stephanie Borges. São Paulo: 
Elefante, 2021b. 
 
KING, Martin Luther. Why We Can´t Wait. New York: Harper & Row, 1964. 
 
LOMAX, Louis. A Summing-up: Louis Lomax interviews Malcolm X. Teaching American 
History, 1963. Disponível em: https://teachingamericanhistory.org/document/a-summing-
up-louis-lomax-interviews-malcolm-x/. Acesso em: 10 jan. 2022. 

https://ojs.upf.br/index.php/rep/article/view/12378
https://teachingamericanhistory.org/document/a-summing-up-louis-lomax-interviews-malcolm-x/
https://teachingamericanhistory.org/document/a-summing-up-louis-lomax-interviews-malcolm-x/

