
 Recebido: 07.10.2025 — Aprovado: 02.12.2025 
ISSN on-line: 2238-0302   https://doi.org/10.5335/rep.v32.17663  

Revista Espaço Pedagógico, Passo Fundo, v. 32, e17663, 2025 | Disponível emhttps://ojs.upf.br/index.php/rep/index 

Educação em Direitos Humanos de perspectiva crítica e 
decolonial: amorosidade e ética das emoções no confronto 

com a cultura do ódio 
 

Human Rights Education from a Critical and Decolonial Perspective: Loving 
Pedagogy and the Ethics of Emotions in Confronting the Culture of Hate  

 

Educación en Derechos Humanos desde una Perspectiva Crítica y 
Decolonial: Amorosidad y Ética de las Emociones en el Confronto con la 

Cultura del Odio 
 

Eliana Batista Souza1  ✉ 

Carlos Francisco de Sousa Reis2  ✉ 
 

Resumo 

O artigo analisa a cultura do ódio como estrutura que se alimenta da falta de sentido produzida pela 
promessa não cumprida do capitalismo e pela lógica de culpabilização do outro, amplificada por 
arquiteturas digitais e pela crise das democracias representativas. Examina o percurso da educação em 
direitos humanos (EDH), formula uma perspectiva crítica e decolonial organizada em cinco eixos - 
relações étnico-raciais, de gênero, afetivo-sexuais, mais-que-humanas e ética das emoções - e 
argumenta que amorosidade e ética das emoções constituem práticas políticas capazes de reconfigurar 
as relações educativas. Discute impactos na escola brasileira, evidencia a centralidade da formação 
docente e propõe a transversalidade da EDH como condição para currículos e ambientes de cuidado, 
solidariedade e resistência. 
Palavras-chave: educação em direitos humanos; cultura do ódio; amorosidade; ética das emoções; 
formação docente 
 

Abstract 

The article analyzes the culture of hate as a structure fueled by the meaning-void generated by 
capitalism’s unfulfilled promise and by a logic of scapegoating, amplified by digital architectures and the 
crisis of representative democracies. It traces the trajectory of human rights education (HRE), advances 
a critical decolonial perspective organized around five axes - ethno-racial, gender, affective-sexual, more-
than-human relations, and an ethics of emotions - and argues that loving pedagogy and an ethics of 
emotions work as political practices capable of reshaping educational relations. It examines impacts on 
brazilian schools, underscores the centrality of teacher education, and proposes HRE transversality as a 
precondition for curricula and environments grounded in care, solidarity, and resistance.  
Keywords: human rights education; culture of hate; loving pedagogy; ethics of emotions; teacher 
education. 

 

Resumen 

El artículo analiza la cultura del odio como estructura alimentada por el vacío de sentido generado por la 
promesa incumplida del capitalismo y por una lógica de culpabilización del otro, amplificada por 
arquitecturas digitales y por la crisis de las democracias representativas. Examina el recorrido de la 
educación en derechos humanos (EDH), propone una perspectiva crítica y decolonial organizada en 
cinco ejes -relaciones étnico-raciales, de género, afectivo-sexuales, más-que-humanas y ética de las 

— 
1 Universidade Federal do Ceará, Fortaleza/CE – Brasil.  
2 Universidade de Coimbra, Coimbra – Portugal. 

https://doi.org/10.5335/rep.v32.17663
http://seer.upf.br/index.php/rep
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.pt_BR
mailto:afroeliana@gmail.com
mailto:csreis@uc.pt
https://orcid.org/0000-0002-9486-7216
https://orcid.org/0000-0002-9675-3810


E. B. Souza, C. F. S. Reis – Educação em Direitos Humanos de perspectiva crítica e decolonial 

  Revista Espaço Pedagógico, Passo Fundo, v. 32, e17663, 2025  2 

emociones - y sostiene que la amorosidad y la ética de las emociones operan como prácticas políticas 
capaces de reconfigurar las relaciones educativas. Analiza impactos en la escuela brasileña, destaca la 
centralidad de la formación docente y defiende la transversalidad de la EDH como condición para 
currículos y entornos de cuidado, solidaridad y resistencia.  
Palabras clave: educación en derechos humanos; cultura del odio; amorosidad; ética de las emociones; 
formación docente. 

 

Introdução  

 

Nas últimas décadas, assistimos à intensificação da chamada cultura do ódio, que 

se manifesta de modo cada vez mais evidente nas práticas sociais, políticas e educativas. 

Se, por um lado, os direitos humanos foram consolidados em documentos internacionais 

como a Declaração Universal dos Direitos Humanos (DUDH) (AGNU, 1948) e fortalecidos 

por múltiplas iniciativas da Organização das Nações Unidas (ONU) e de organismos 

nacionais, por outro, sua efetivação segue marcada por resistências, negações e tentativas 

de deslegitimação. No Brasil, essas tensões se expressam com clareza no campo da 

educação, em que professoras e professores tornaram-se alvo de ataques, perseguições e 

censuras por parte de grupos que não reconhecem a centralidade da dignidade humana 

como princípio inegociável. 

Assim, a escola, instituição situada nesse contexto social, também é atravessada 

por discursos que banalizam a violência, desprezam a diferença e naturalizam 

desigualdades. O que vemos, muitas vezes, é a construção de um clima de medo e 

desconfiança, que fragiliza a prática docente e compromete o papel emancipador da 

educação. Esse cenário não decorre apenas de políticas educacionais descontinuadas ou 

da falta de investimentos estruturais; reflete, sobretudo, um projeto social que busca minar 

a força transformadora da educação e, mais especificamente, da Educação em Direitos 

Humanos (EDH). 

Diante disso, é urgente reafirmar a centralidade da EDH como prática pedagógica e 

política capaz de enfrentar a cultura do ódio. Ela não pode ser compreendida apenas como 

um conjunto de normativas e diretrizes, mas como uma experiência que atravessa o 

currículo, as relações interpessoais e as dimensões éticas e afetivas da educação formal. 

Sua efetividade depende da capacidade de integrar a reflexão crítica e decolonial à prática 

cotidiana, reconhecendo os sujeitos em sua pluralidade de vozes, histórias e contextos. 

Nessa direção, a perspectiva crítica e decolonial da EDH, que aqui assumimos, 

busca romper com o universalismo abstrato que marcou os discursos inaugurais dos 

direitos humanos. Mais do que repetir fórmulas jurídicas ou princípios formais, trata-se de 

escutar vozes historicamente silenciadas, problematizar as hierarquias impostas pelo 

colonialismo e afirmar que direitos humanos só existem quando dialogam com as lutas 

concretas de povos e comunidades. Essa abordagem permite que a EDH seja não apenas 

instrumento de defesa contra violações, mas também caminho de construção de mundos 

possíveis, nos quais a justiça, a equidade e a dignidade de todos os seres estejam no centro 

da vida social. 

É nesse horizonte que se inscreve a noção de amorosidade, compreendida aqui não 

como sentimento individual e romântico, mas como prática ética, política e pedagógica. 



E. B. Souza, C. F. S. Reis – Educação em Direitos Humanos de perspectiva crítica e decolonial 

  Revista Espaço Pedagógico, Passo Fundo, v. 32, e17663, 2025  3 

Inspirada em Paulo Freire, bell hooks e Marina Garcés, a amorosidade traduz uma 

promessa pautada na capacidade de educadoras e educadores de confrontar a cultura do 

ódio com práticas que cultivem cuidado, respeito e reconhecimento mútuo. A ela se articula 

a ética das emoções, eixo da Educação em Direitos Humanos crítica e decolonial proposta 

por Zembylas (2017a), que entende os afetos como parte constitutiva da luta por direitos e 

não como dimensão secundária ou meramente subjetiva: educar para os direitos humanos 

é também educar para sentir, reconhecer e elaborar as emoções que emergem no confronto 

com injustiças e violências. 

Nesse sentido, este artigo tem como objetivo refletir sobre o papel da Educação em 

Direitos Humanos na resistência à cultura do ódio, enfatizando a amorosidade e a ética das 

emoções como fundamentos para a prática educativa em contextos marcados pela 

violência simbólica e material. Para isso, retomaremos brevemente o percurso histórico da 

EDH, analisaremos os impactos da cultura do ódio na escola e defenderemos a 

necessidade de currículos de formação docente que assumam a EDH de maneira crítica e 

decolonial. Ao final, argumentaremos que a amorosidade, longe de postura ingênua ou 

conciliatória, constitui um ato de coragem e de resistência, capaz de afirmar a dignidade de 

todos os seres frente às forças que buscam negá-la. 

 

Breve percurso da Educação em Direitos Humanos 

 

A Educação em Direitos Humanos constitui uma das vertentes mais importantes das 

lutas pela afirmação da dignidade humana nos séculos XX e XXI. Seu ponto de partida mais 

visível costuma ser associado à Declaração Universal dos Direitos Humanos (DUDH), 

aprovada pela Assembleia Geral das Nações Unidas em 1948, logo após os horrores da 

Segunda Guerra Mundial. O artigo 26 da DUDH estabelece que a educação deve visar ao 

pleno desenvolvimento da personalidade humana e ao fortalecimento do respeito aos 

direitos humanos e às liberdades fundamentais. Ainda que formulada em um contexto 

marcado por forte influência eurocêntrica e pelas disputas geopolíticas do pós-guerra, essa 

disposição abriu caminho para a compreensão de que a educação não pode se restringir à 

transmissão de conteúdos, mas deve ser um espaço de formação ética, política e cidadã. 

Desde então, diversas iniciativas internacionais reforçaram a centralidade da 

educação na promoção dos direitos humanos. Entre elas, destacam-se a Conferência 

Mundial sobre Direitos Humanos, realizada em Viena em 1993, que resultou na Declaração 

e Programa de Ação de Viena, conclamando os Estados a incluir a EDH em seus sistemas 

educativos. Em 1994, a ONU instituiu a Década das Nações Unidas para a Educação em 

Direitos Humanos (1995–2004), com o objetivo de incentivar os países a elaborar planos 

nacionais e inserir os direitos humanos de maneira sistemática nos currículos escolares. 

Como continuidade, em 2005 foi criado o Programa Mundial para a Educação em Direitos 

Humanos, ainda em vigor, dividido em fases que priorizam diferentes públicos e estratégias 

de implementação. 

No Brasil, esse movimento internacional encontrou eco, sobretudo, a partir da última 

Constituição Nacional, que consolidou um marco democrático após mais de duas décadas 



E. B. Souza, C. F. S. Reis – Educação em Direitos Humanos de perspectiva crítica e decolonial 

  Revista Espaço Pedagógico, Passo Fundo, v. 32, e17663, 2025  4 

de ditadura civil-militar. A Carta Magna de 1988 consagrou a dignidade da pessoa humana 

como fundamento da República (art. 1º, III), além de assegurar direitos sociais, civis e 

políticos que ampliaram o horizonte de cidadania. Esse contexto democrático favoreceu a 

formulação de políticas específicas voltadas para a EDH, como o Programa Nacional de 

Direitos Humanos (PNDH) em suas várias versões e, em 2003, a criação do Comitê 

Nacional de Educação em Direitos Humanos. 

Dois documentos são especialmente relevantes nesse percurso: o Plano Nacional 

de Educação em Direitos Humanos (PNEDH), lançado em 2003 e atualizado em 2006, e 

as Diretrizes Nacionais para a Educação em Direitos Humanos, aprovadas pelo Conselho 

Nacional de Educação em 2012. O PNEDH (Brasil, 2004, 2007, 2018), assim, estabeleceu 

cinco grandes eixos de atuação: educação básica, educação superior, educação não 

formal, educação de profissionais dos sistemas de justiça e segurança, e educação e mídia. 

Já as Diretrizes Nacional para a Educação em Direitos Humanos (DNEDH) (Brasil, 2013) 

trouxeram orientações normativas para que os sistemas de ensino incluíssem a EDH em 

seus currículos, projetos pedagógicos e práticas formativas. Esses avanços demonstram 

que o Brasil, ao menos no plano formal, assumiu compromissos importantes para 

consolidar a Educação em Direitos Humanos como política pública. 

No entanto, a trajetória da EDH no Brasil sempre esteve acompanhada de tensões. 

Ao mesmo tempo em que documentos oficiais destacam sua relevância, não foram poucos 

os movimentos sociais e coletivos de educadoras/es que denunciaram a distância entre as 

normativas e a prática concreta nas escolas e universidades. A EDH muitas vezes 

permaneceu restrita a projetos pontuais, sem efetiva transversalidade nos currículos. Além 

disso, a ascensão de discursos conservadores a partir da década de 2010 intensificou o 

cenário de disputas, especialmente com iniciativas que buscaram censurar ou criminalizar 

professores/as em nome de uma suposta “neutralidade escolar”. O “Escola sem Partido” é 

exemplo emblemático desse movimento, que ataca justamente os princípios da EDH ao 

restringir a liberdade docente e silenciar temas como diversidade, equidade e justiça social 

(Peixoto Filho; Souza; Silva, 2019). 

É nesse ponto que se evidenciam as ambiguidades do percurso da EDH: ao mesmo 

tempo em que se consolidaram marcos legais e normativos importantes, multiplicaram-se 

as resistências sociais e políticas contra sua efetivação. A cultura do ódio, alimentada por 

setores que rejeitam a diferença e a pluralidade, encontrou na escola um de seus principais 

alvos, transformando professores/as em símbolos de uma luta ideológica artificialmente 

construída. Nesse contexto, torna-se evidente que a EDH não pode ser reduzida à 

formalidade de documentos ou planos de ação; ela precisa ser compreendida como prática 

viva, atravessada por disputas, afetos e resistências. 

Nessa direção, retomar brevemente o percurso da EDH nos ajuda a perceber que 

sua história é feita tanto de conquistas quanto de tensões. Se, de um lado, temos a 

consolidação de compromissos internacionais e nacionais que reconhecem a importância 

da educação para a realização dos direitos humanos, de outro, assistimos ao avanço de 

forças que buscam negar esses mesmos direitos. Esse paradoxo, longe de exceção, revela 

o caráter político da EDH: ela não é neutra nem consensual, mas um campo em permanente 



E. B. Souza, C. F. S. Reis – Educação em Direitos Humanos de perspectiva crítica e decolonial 

  Revista Espaço Pedagógico, Passo Fundo, v. 32, e17663, 2025  5 

disputa, no qual a amorosidade e a ética das emoções podem constituir caminhos para 

resistir e (re)existir frente às ofensivas do ódio. 

 

Educação em Direitos Humanos de perspectiva crítica e decolonial 

 

As narrativas fundadoras da Educação em Direitos Humanos foram historicamente 

atravessadas por uma perspectiva universalista e eurocêntrica. A DUDH representa um 

marco inegável, mas também expressa a visão de mundo dos países que a elaboraram, 

em grande parte potências coloniais ou seus aliados. Essa matriz universalista, embora 

importante para afirmar princípios comuns, frequentemente ignorou vozes e experiências 

de povos submetidos à colonização, ao racismo estrutural e às múltiplas formas de 

opressão que seguem atravessando as sociedades contemporâneas. 

É nesse ponto que a perspectiva crítica e decolonial torna-se fundamental. Pensar 

a EDH de modo crítico e decolonial significa reconhecer que os direitos humanos não são 

dados prontos e acabados, mas processos em permanente disputa, construídos a partir de 

diferentes “lugares de fala” (Ribeiro, 2019) e experiências históricas. Significa também 

problematizar o monopólio das epistemologias ocidentais e abrir espaço para outros 

saberes, narrativas e práticas que ampliem o horizonte da dignidade humana. 

A EDH crítica e decolonial, como aqui defendemos, estrutura-se a partir de cinco 

eixos fundamentais: 

1. A Educação das Relações Étnico-raciais que reconhece que o racismo é elemento 

constitutivo das sociedades contemporâneas e que a luta contra ele precisa estar 

no centro das práticas educativas. A EDH só é possível quando incorpora a história, 

a memória e os saberes de populações negras, indígenas e de outros grupos 

racializados, rompendo com currículos que silenciam ou marginalizam essas 

existências. 

2. A Educação das Relações de Gênero que afirma a equidade de gênero como 

princípio inegociável, enfrentando a colonialidade de gênero e, consequentemente, 

o patriarcado e suas múltiplas expressões no cotidiano escolar. Isso implica 

problematizar os estereótipos e abrir espaço para que as identidades de gênero 

possam se expressar com dignidade, para repensar a masculinidade e combater o 

sexismo. 

3. A Educação das Relações afetivo-sexuais que reconhece a pluralidade das formas 

de amar, desejar e se relacionar, afirmando a legitimidade de identidades e matizes 

afetivo-sexuais marginalizados. A EDH, nesse sentido, questiona a 

heteronormatividade compulsória e combate as discriminações às pessoas 

LGBTQIAPN+. 

4. A Educação das Relações Mais-que-humanas que amplia a noção de direitos para 

além da centralidade exclusiva da experiência humana, compreendendo que 

fazemos parte da natureza e que a vida planetária precisa ser defendida em sua 

totalidade. Propõe, assim, uma ética ecológica e interdependente, em que os 



E. B. Souza, C. F. S. Reis – Educação em Direitos Humanos de perspectiva crítica e decolonial 

  Revista Espaço Pedagógico, Passo Fundo, v. 32, e17663, 2025  6 

direitos humanos se entrelaçam com os direitos da Terra em direção a uma 

cidadania planetária. 

5. A Ética das emoções que elabora as dimensões afetivas como centrais no processo 

educativo. A EDH, nesse sentido, não se limita ao conhecimento cognitivo ou 

normativo; exige também a capacidade de sentir, elaborar e transformar emoções 

diante das injustiças. Raiva, indignação, tristeza e compaixão não são obstáculos 

ao pensamento crítico, mas motores que impulsionam práticas pedagógicas de 

resistência e transformação. 

Esses cinco eixos articulam uma compreensão de direitos humanos que não é 

apenas jurídica ou abstrata, mas vivida nas práticas escolares e nos corpos dos sujeitos 

que habitam a escola. Ao trazer as relações étnico-raciais, de gênero, afetivo-sexuais, mais-

que-humanas e emocionais para o centro do debate, a EDH crítica e decolonial rompe com 

a fragmentação que separa o cognitivo do afetivo, o humano da natureza, o universal do 

local. 

Importa ressaltar, no entanto, que essa perspectiva não substitui os marcos 

internacionais dos direitos humanos, mas os radicaliza a partir de vozes e lutas históricas 

silenciadas. Enquanto a matriz eurocêntrica tende a propor uma visão abstrata de 

humanidade, a EDH crítica e decolonial insiste na pluralidade de humanidades possíveis, 

reconhecendo que não há dignidade sem o enfrentamento das estruturas coloniais que 

moldaram a modernidade ocidental. 

No cotidiano escolar, assumir essa educação implica rever currículos, metodologias 

e relações pedagógicas. Significa valorizar outras epistemologias; criar espaços de diálogo 

que reconheçam a legitimidade das diferenças; e cultivar práticas pedagógicas que 

articulem razão e emoção, conhecimento e cuidado. Essa prática não é isenta de conflitos: 

pelo contrário, assume o confronto como parte inevitável da luta por direitos. O que a 

diferencia, porém, é que esse confronto é atravessado pela amorosidade, que transforma 

a resistência em gesto ético e político de afirmação da vida. 

Assim, a EDH crítica e decolonial não se apresenta como um novo modelo a ser 

simplesmente incorporado, mas como um horizonte de (re)existência, em que as 

instituições educativas podem se tornar espaços de reinvenção de mundos. Frente à cultura 

do ódio, essa abordagem permite compreender a amorosidade e a ética das emoções não 

como fragilidade, mas como potência: potência de resistir, de cuidar, de educar e de viver 

em dignidade. 

 

Cultura do ódio e seus reflexos na educação 

 

O termo cultura do ódio tem sido empregado para designar práticas sociais e 

políticas que se alimentam do desrespeito, da violência simbólica e da negação do outro 

como sujeito de direitos. Mais do que episódios isolados de agressividade, trata-se de um 

fenômeno estrutural, articulado a projetos de poder baseados no medo, na exclusão e na 

desumanização. Essa cultura, contudo, não surge do vazio: é alimentada pela falta de 

sentido que atravessa as sociedades contemporâneas, causada, entre outros fatores, pela 



E. B. Souza, C. F. S. Reis – Educação em Direitos Humanos de perspectiva crítica e decolonial 

  Revista Espaço Pedagógico, Passo Fundo, v. 32, e17663, 2025  7 

frustração diante da promessa não cumprida de um futuro melhor sob o capitalismo 

(Garcés, 2023). 

Nessa perspectiva, Garcés (2023) observa que essa promessa moderna de 

progresso e bem-estar, ao não se realizar em termos coletivos, converte-se em mecanismo 

de culpabilização. O fracasso é deslocado para o outro: a pessoa imigrante, a mulher, a 

pessoa negra, a pessoa LGBTQIAPN+, a pessoa com deficiência. Dessa forma, a lógica da 

culpabilização atua como dispositivo de contenção social, desviando o olhar da estrutura 

que fabrica promessas inalcançáveis e canalizando a frustração para corpos e existências 

historicamente excluídos. 

Na atualidade, essa lógica dissemina-se com rapidez, potencializada pelas redes 

digitais e pela engrenagem algorítmica de propagação de discursos extremistas. As 

plataformas, ao privilegiarem conteúdos que despertam medo, ressentimento e ódio, 

amplificam esse processo de responsabilização do outro. Assim, a promessa de futuro 

melhor, sempre adiada, é substituída por uma busca incessante de culpados, convertendo 

a insatisfação social em combustível para o extremismo. 

Esse cenário encontra terreno fértil na crise das democracias representativas, que 

já não oferecem respostas às desigualdades estruturais nem alternativas à sensação de 

vazio e desamparo. A promessa capitalista falha, mas se mantém viva ao alimentar 

narrativas que transferem a culpa para grupos vulnerabilizados, reforçando dinâmicas de 

exclusão e legitimando práticas autoritárias. 

Esse quadro não permanece restrito à esfera político-partidária ou digital: invade 

também os espaços educativos, onde se torna ainda mais perverso por atingir o próprio 

processo de formação humana (Peixoto Filho; Souza; Silva, 2019). No campo da educação 

formal, a cultura do ódio se manifesta de modo particularmente intenso. Professoras e 

professores passaram a ser alvos de campanhas de difamação, perseguições institucionais 

e até mesmo agressões físicas, muitas vezes por abordarem temas relacionados a direitos 

humanos como a diversidade de gênero, a sexualidade, a equidade racial ou crítica social. 

A docência, já marcada por condições precárias de trabalho e baixos salários, tornou-se 

ainda mais vulnerável diante de discursos que deslegitimam a função educativa como 

prática de emancipação. O que está em jogo, então, não é apenas a autonomia docente, 

mas a própria possibilidade de os espaços de educação formal se afirmarem como espaços 

de construção democrática. 

A cultura do ódio expressa na educação formal, no entanto, não se limita a ataques 

diretos às/aos profissionais. Ela se traduz também em políticas de censura curricular, que 

buscam excluir dos programas de ensino conteúdos que abordem desigualdades históricas 

ou direitos de populações marginalizadas. No Brasil, exemplos como o projeto “Escola sem 

Partido” ilustram a tentativa de transformar a educação em território de silenciamento, em 

que a diversidade é percebida como ameaça e o pensamento crítico é substituído por uma 

noção distorcida de neutralidade. Essas iniciativas reforçam um ambiente de medo, no qual 

estudantes e professores/as são desencorajadas/os a problematizar injustiças sociais. 

É preciso compreender, porém, que a cultura do ódio é alimentada, sobretudo, por 

setores que encontram na negação dos direitos humanos uma estratégia de mobilização 



E. B. Souza, C. F. S. Reis – Educação em Direitos Humanos de perspectiva crítica e decolonial 

  Revista Espaço Pedagógico, Passo Fundo, v. 32, e17663, 2025  8 

política. A retórica que associa os direitos humanos à impunidade, por exemplo, ou que 

acusa educadores/as de doutrinação, serve ao propósito de enfraquecer práticas 

pedagógicas críticas e decoloniais a fim de manter as estruturas de poder. 

Essa cultura afeta profundamente o clima escolar. O medo constante de 

perseguições gera insegurança entre docentes, dificulta o estabelecimento de vínculos 

pedagógicos e corrói o sentido coletivo da escola. A escola, que deveria ser espaço de 

acolhimento e formação integral, segue, então, reproduzindo violências e inequidades 

(Bourdieu; Passeron, 2021). 

Desse modo, a violência não é apenas um desvio, mas uma estrutura que organiza 

as relações sociais e educativas; não deve, portanto, ser vista como exceção, e sim como 

expressão de uma lógica ampla de desumanização, pela qual a vida de determinados 

grupos é considerada descartável ou indigna. 

É nesse cenário que a Educação em Direitos Humanos revela sua potência. Ao se 

contrapor à cultura do ódio, a EDH afirma a dignidade como princípio irrenunciável e cria 

possibilidades de reconfigurar as relações educativas. Para isso, é necessário compreender 

que o enfrentamento do ódio não pode ocorrer apenas no plano normativo ou jurídico; exige 

práticas pedagógicas que mobilizem afetos, reconheçam a pluralidade e fortaleçam a 

capacidade de educadoras/es e estudantes de resistirem coletivamente. 

Nessa direção, tais constatações devem reforçar a urgência de construir currículos 

e práticas que coloquem os direitos humanos no centro da experiência escolar. Mais do que 

reagir às ofensivas, trata-se de cultivar estratégias de (re)existência que façam dos espaços 

educativos espaços de cuidado e solidariedade. É nesse horizonte que se inscrevem a 

amorosidade e a ética das emoções, dimensões que discutiremos a seguir como 

fundamentos para enfrentar a violência e afirmar a vida em sua dignidade. 

 

Amorosidade e ética das emoções como práticas políticas 

 

Freire (2010, 2013) afirmou a amorosidade como princípio pedagógico inegociável. 

Ele defendeu que educar é ato político e de coragem, que exige reconhecer no outro a sua 

humanidade e recusar a desumanização como método. A escolha ética de estar ao lado 

dos oprimidos/as só é possível se for amorosa, porque o amor funda o compromisso com 

a libertação. 

Seguindo os passos de Freire, hooks (2021a, 2021b) aprofundou a ideia de que o 

amor é prática de liberdade, de modo que, para ela, a sala de aula pode ser espaço de 

resistência quando se organiza em torno do cuidado, do respeito e do reconhecimento 

mútuo. O amor, segundo hooks, não é mero afeto individual, mas prática pedagógica e 

comunitária que se opõe ao medo e à violência. 

A partir das reflexões sobre a promessa de Garcés (2023), a amorosidade de Freire 

(2010, 2013) e as elaborações sobre o amor de hooks (2021a, 2021b), compreendemos 

que viver coletivamente é assumir compromissos éticos e afetivos com um futuro comum. 

A promessa, nessa direção, inseparável da amorosidade, é gesto pedagógico que aponta 

para a possibilidade de outros mundos, mesmo em contextos de crise e incerteza. 



E. B. Souza, C. F. S. Reis – Educação em Direitos Humanos de perspectiva crítica e decolonial 

  Revista Espaço Pedagógico, Passo Fundo, v. 32, e17663, 2025  9 

Mais que isso, compreende-se que as emoções não são experiências privadas ou 

espontâneas: são práticas sociais e políticas, construídas e reguladas em contextos 

históricos e culturais (Zembylas, 2016, 2017a, 2017b). Assim, medo, raiva, compaixão e 

esperança emergem nas escolas não apenas como sentimentos individuais, mas como 

efeitos de relações de poder que decidem quem pode falar, quem pode sentir e quais vidas 

merecem ser dignas de luto ou de cuidado. 

No entanto, é preciso ter cuidado com a sentimentalidade barata (cheap 

sentimentalism) (Zembylas, 2016), quando emoções como a compaixão se reduzem a 

piedade superficial, sem conduzir à ação transformadora. Para superá-la, Zembylas (2016) 

propõe uma orientação crítico-sentimental, que não rejeita os afetos, mas os problematiza 

e ressignifica, de modo que a compaixão torne-se solidariedade crítica; a indignação, 

energia de resistência; a tristeza, vínculo coletivo; e a esperança, compromisso de 

transformação. 

É nesse diálogo com Freire, Garcés e Zembylas que situamos a proposta da ética 

das emoções como eixo da Educação em Direitos Humanos decolonial. A ética das 

emoções parte da constatação de que o ódio não é apenas ideia, mas emoção cultivada e 

disseminada. Enfrentá-lo requer práticas pedagógicas que acolham, transformem e 

ressignifiquem sentimentos em compromisso político com a dignidade humana. 

Na escola, isso implica reconhecer a raiva diante do racismo como energia legítima 

de luta antirracista; acolher a tristeza como experiência compartilhada de solidariedade; 

deslocar a compaixão de um lugar paternalista para um compromisso ético com a vida do 

outro. Mais do que legitimar o sentir, a ética das emoções cria condições para que os afetos 

se tornem práticas políticas de resistência e (re)existência. 

Assim, a amorosidade e a ética das emoções não são ornamentos suaves diante da 

dureza do ódio, mas práticas políticas radicais que se inscrevem em promessas enquanto 

compromisso com a consciência planetária. Ao cultivar vínculos, promessas e afetos, 

rompe-se com a cisão moderna entre razão e emoção e afirma-se a educação como espaço 

integral de luta pela dignidade. 

 

Formação docente e enfrentamento ao ódio 

 

Se a cultura do ódio se manifesta de modo tão contundente na sociedade, torna-se 

inevitável problematizar a formação inicial de professoras e professores. Afinal, em que 

medida os cursos de Pedagogia no Brasil têm preparado educadoras e educadores para 

enfrentar a violência simbólica e material que atinge a escola? E como a Educação em 

Direitos Humanos, em sua dimensão crítica e decolonial, comparece - ou é silenciada - nos 

currículos formativos? 

Souza, Reis e Ribeiro (2025) revelam um quadro ambíguo. Ao analisar currículos 

de cursos de Pedagogia, a autora e os autores identificaram que, por um lado, há evidências 

de inserção da EDH nos documentos institucionais, seja por meio de disciplinas específicas, 

seja em ementas que mencionam princípios de cidadania, diversidade e direitos; por outro, 

essa presença é marcada por lacunas, fragilidades e, muitas vezes, superficialidade. Ela e 



E. B. Souza, C. F. S. Reis – Educação em Direitos Humanos de perspectiva crítica e decolonial 

  Revista Espaço Pedagógico, Passo Fundo, v. 32, e17663, 2025  10 

eles revelam que, em muitos casos, os direitos humanos aparecem apenas como referência 

normativa, sem articulação com metodologias e práticas pedagógicas que deem conta da 

complexidade das tensões contemporâneas. 

Essa ausência – ou presença tímida – da EDH nos currículos compromete a 

preparação docente para lidar com situações concretas de discriminação, violência e 

exclusão. Sem formação sólida em direitos humanos, as/os educadoras/es tendem a se 

sentir isoladas/os e despreparadas/os para mediar os conflitos inerentes das relações. Além 

disso, a violência vivenciada, aprofunda o clima de insegurança e contribui para a 

precarização da docência, que passa a ser exercida sob constante ameaça. 

É nesse ponto que a EDH decolonial pode se tornar eixo estruturante da formação 

docente. Ao integrar as dimensões étnico-raciais, de gênero, afetivo-sexuais, mais-que-

humanas e a ética das emoções, permite que futuras/os docentes compreendam a escola 

como espaço de disputa, mas também de (re)existência. Essa abordagem não apenas 

fornece ferramentas teóricas, mas convoca a prática pedagógica como ato político e afetivo, 

capaz de resistir ao ódio com coragem e amorosidade. 

Para tanto, é fundamental que os currículos de formação docente: 

• incorporem a transversalidade da EDH - não apenas em disciplinas isoladas, mas 

como princípio orientador dos projetos pedagógicos, articulado às práticas de 

estágio e extensão; 

• promovam experiências de formação integral - que articulem o conhecimento 

acadêmico às vivências comunitárias, aproximando estudantes de realidades 

concretas de violação e resistência; 

• valorizem a dimensão afetiva da docência - reconhecendo, com base na ética das 

emoções (Zembylas, 2016, 2017), que o enfrentamento ao ódio passa pela 

capacidade de elaborar coletivamente sentimentos de medo, indignação e 

esperança; 

• reconheçam a pluralidade de saberes - incluindo epistemologias negras, indígenas, 

feministas e decoloniais, que ampliam a compreensão de direitos humanos para 

além do marco normativo eurocêntrico. 

Ao lado dessas transformações curriculares, é necessário também fortalecer 

políticas institucionais de proteção docente. A formação inicial não pode carregar sozinha 

a responsabilidade de enfrentar a cultura do ódio, mas precisa ser acompanhada de 

condições de trabalho dignas, redes de apoio e estratégias coletivas que deem suporte às 

práticas educativas. Ainda assim, a universidade tem papel central em preparar sujeitos 

que compreendam a docência como prática ética e política e que assumam a amorosidade 

como escolha consciente diante da violência. 

Assim, a formação docente em direitos humanos não deve ser pensada como 

acréscimo eventual ao currículo, mas como dimensão constitutiva da identidade 

profissional. Mais do que formar técnicos/as da educação, trata-se de formar sujeitos 

integrais para educar crianças integrais (Souza, 2025). Em tempos de ódio e intolerância, 

essa formação integral é condição para que a escola siga sendo espaço de esperança, de 

dignidade e de reinvenção de mundos possíveis. 



E. B. Souza, C. F. S. Reis – Educação em Direitos Humanos de perspectiva crítica e decolonial 

  Revista Espaço Pedagógico, Passo Fundo, v. 32, e17663, 2025  11 

Considerações finais 

 

A reflexões que aqui apresentamos ajuda-nos a compreender que a cultura do ódio 

não é fenômeno episódico, mas estrutura que se alimenta de uma dupla engrenagem: a 

falta de sentido produzida pela promessa não cumprida do capitalismo e a lógica de 

culpabilização do outro, amplificada por arquiteturas digitais e por crises das democracias 

representativas. Ao adentrar a escola, esse dispositivo corrói vínculos, deslegitima a 

docência e reforça práticas de exclusão. 

Nesse contexto, a Educação em Direitos Humanos, concebida a partir da 

perspectiva crítica e decolonial, constitui resposta ética e política indispensável. Quando 

articula os cinco eixos aqui propostos - relações étnico-raciais, de gênero, afetivo-sexuais, 

mais-que-humanas e ética das emoções -, a EDH desloca o foco do mero cumprimento 

normativo para a experiência viva de aprender e conviver com dignidade. Amorosidade e 

ética das emoções não são ornamentos discursivos: são gramáticas de ação que 

convertem afetos em compromisso público, transformando indignação em resistência, 

compaixão em solidariedade crítica e esperança em prática. 

Por isso, defender a EDH é defender condições materiais e simbólicas para a 

docência: proteção institucional, formação integral, currículos transversais e espaços de 

cuidado. É também reconhecer a escola como lugar de conflito e, justamente por isso, de 

criação política. Em vez de capitular ao medo e ao silenciamento, cabe às instituições 

educativas cultivar promessas que possam ser compartilhadas - promessas que, 

diferentemente das promessas vazias do mercado, se cumpram no comum. 

Em suma, enfrentar a cultura do ódio exige reconstruir sentidos, reparar laços e 

afirmar vidas. A escola tem papel decisivo nessa tarefa: quando escolhe a amorosidade 

como método e a ética das emoções como horizonte, ela não apenas protege, mas inaugura 

mundos possíveis. 

 

Referências 

 

AGNU. Declaração Universal dos Direitos Humanos. Paris, 1948. Disponível em: 
https://www.unicef.org/brazil/declaracao-universal-dos-direitos-humanos. Acesso em: 3 
nov. 2023 

BOURDIEU, Pierre; PASSERON, Jean-Claude. A reprodução: Elementos para uma 
teoria do sistema de ensino. São Paulo: Editora Vozes, 2021.  

BRASIL. [Constituição (1988)]. Constituição da República Federativa do Brasil de 
1988.  

BRASIL. Plano Nacional de Educação em Direitos Humanos. Brasília: Secretaria 
Especial de Direitos Humanos, Ministério da Educação, Ministério da Justiça, UNESCO, 
2004. Acesso em: 1 nov. 2023. 



E. B. Souza, C. F. S. Reis – Educação em Direitos Humanos de perspectiva crítica e decolonial 

  Revista Espaço Pedagógico, Passo Fundo, v. 32, e17663, 2025  12 

BRASIL. Plano Nacional de Educação em Direitos Humanos. Brasília: Secretaria 
Especial de Direitos Humanos, Ministério da Educação, Ministério da Justiça, UNESCO, 
2007. Disponível em: http://portal.mec.gov.br/docman/2191-plano-nacional-pdf/file. 
Acesso em: 1 nov. 2023 

BRASIL. Educação em Direitos Humanos: Diretrizes Nacionais. Brasília; Coordenação 
Geral da Educação em SDH/ PR, Direitos Humanos, Secretaria Nacional de Promoção e 
Defesa dos Direitos Humanos, 2013. Disponível em: chrome-
extension://efaidnbmnnnibpcajpcglclefindmkaj/http://portal.mec.gov.br/index.php?option=c
om_docman&view=download&alias=32131-educacao-dh-diretrizesnacionais-
pdf&Itemid=30192. Acesso em: 1 nov. 2023. 

BRASIL. Plano Nacional de Educação em Direitos Humanos. Brasília: Secretaria 
Especial de Direitos Humanos, Ministério da Educação, Ministério da Justiça, UNESCO, 
2018. Disponível em: https://www.gov.br/mdh/pt-br/navegue-por-temas/educacao-em-
direitos-humanos/DIAGRMAOPNEDH.pdf. Acesso em: 1 nov. 2023. 

FREIRE, Paulo. Pedagogia da autonomia. Saberes necessários à prática educativa. Rio 
de Janeiro (RJ): Paz e Terra, 2010.  

FREIRE, Paulo. Pedagogia do oprimido. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2013.  

GARCÉS, Marina. El tiempo de la promesa. Barcelona: Editorial Anagrama, 2023.  

hooks, bell. Enseñar a transgredir. Madrid: Capitán Swing Libros, 2021a.  

hooks, bell. Ensinando comunidade: Uma pedagogia da esperança. Tradução: Kenia 
Cardoso. São Paulo, SP: Editora Elefante, 2021b.  

PEIXOTO FILHO, José Pereira; SOUZA, Eliana Batista; SILVA, Gleice Tatiana Marques 
Barbosa. O “Escola sem Partido”, os Direitos Humanos e a formação humana das futuras 
gerações brasileiras. In: NUNES, César Augusto R. R.; GOMES, Catarina (org.). Direitos 
Humanos: Educação e Democracia. São Paulo: Brasílica, 2019. p. 179-200.  

RIBEIRO, Djamila. Lugar de fala. São Paulo: Sueli Carneiro, 2019.  

SOUZA, Eliana Batista. Formadores integrais para crianças integrais: uma análise dos 
cursos de pedagogia do Brasil no quadro dos Direitos Humanos. 2025. Tese (Doutorado 
em Educação) — Universidade Federal do Ceará, Fortaleza, 2025. 

SOUZA, Eliana Batista; REIS, Carlos Francisco de; RIBEIRO, Luís Távora. Quando a 
dignidade não cabe na ementa uma análise da formação inicial de pedagogas(os) no 
Brasil. Diálogo Educacional, v. 25, n. 86, p. 1342-1355, set. 2025.  

ZEMBYLAS, Michalinos. Toward a Critical-Sentimental Orientation in Human Rights 
Education. Educational Philosophy and Theory, v. 48, n. 11, p. 1151–1167, 18 set. 
2016.  



E. B. Souza, C. F. S. Reis – Educação em Direitos Humanos de perspectiva crítica e decolonial 

  Revista Espaço Pedagógico, Passo Fundo, v. 32, e17663, 2025  13 

ZEMBYLAS, Michalinos. Re-contextualising human rights education: some decolonial 
strategies and pedagogical/curricular possibilities. Pedagogy, Culture & Society, v. 25, n. 
4, p. 487-499, 2 out. 2017a.  

ZEMBYLAS, Michalinos. Cultivating Critical Sentimental Education in Human Rights 
Education. International Journal of Human Rights Education, v. 1, n. 1, 16 out. 2017b.  


