
 Recebido: 16.10.2025 — Aprovado: 11.12.2025 
ISSN on-line: 2238-0302   https://doi.org/10.5335/rep.v32.17721 

Revista Espaço Pedagógico, Passo Fundo, v. 32, e17721, 2025 | Disponível em https://ojs.upf.br/index.php/rep/index 

(Des)obediências pedagógicas: arte-educação, resistência e 
direitos humanos na escola 

 

Pedagogies (Dis)obedient: art education, resistance, and human rights in 
school 

 

(Des)obediencias pedagógicas: arte-educación, resistencia y derechos 
humanos en la escuela 

 

Edgar de Barros Santos1  ✉ 

Marco Antonio Torres2  ✉ 

 

Resumo 

O artigo relata o projeto pedagógico "Dandaras", desenvolvido em 2015–2016 em uma escola pública 
de Minas Gerais, que articulou arte-educação, direitos humanos e práticas críticas para enfrentar 
racismo, machismo e LGBTQIA+fobia de forma interseccional. A partir de métodos inspirados em Brecht 
e Boal, são descritas oficinas, intervenções e produções artísticas que promoveram sensibilização, 
diálogo e mudança de atitudes entre estudantes, docentes e comunidade. O relato autoetnográfico 
analisa desafios institucionais, estratégias de resistência e contragolpes pedagógicos, aponta ganhos na 
formação de letramento sobre gênero, raça e sexualidade e defende a arte, a educação crítica e a 
interseccionalidade como recursos potencialmente promotores de alianças afetivas em uma cultura de 
direitos humanos na escola. 
Palavras-chave: docência; autoetnografia; interseccionalidade; educação crítica; LGBTQIA+ 

 

Abstract 

This article reports on the “Dandaras” pedagogical project, developed in 2015–2016 at a public school in 
Minas Gerais, Brazil, which integrated art education, human rights, and critical practices to address 
racism, sexism, and LGBTQIA+phobia through an intersectional approach. Drawing on methods inspired 
by Brecht and Boal, the article describes workshops, interventions, and artistic productions that fostered 
awareness, dialogue, and changes in attitudes among students, teachers, and the community. The 
autoethnographic account analyzes institutional challenges, resistance strategies, and pedagogical 
counterattacks, highlights advances in literacy regarding gender, race, and sexuality, and advocates for 
art, critical education, and intersectionality as resources with the potential to promote affective alliances 
within a human rights culture in schools. 
Keywords: teaching practice; autoethnography; intersectionality; critical education; LGBTQIA+ 

 

Resumen 

El artículo relata el proyecto pedagógico “Dandaras”, desarrollado entre 2015 y 2016 en una escuela 
pública de Minas Gerais, Brasil, que articuló la educación artística, los derechos humanos y prácticas 
críticas para enfrentar el racismo, el machismo y la LGBTQIA+fobia de manera interseccional. A partir 
de métodos inspirados en Brecht y Boal, se describen talleres, intervenciones y producciones artísticas 
que promovieron la sensibilización, el diálogo y el cambio de actitudes entre estudiantes, docentes y la 
comunidad. El relato autoetnográfico analiza los desafíos institucionales, las estrategias de resistencia y 
los contragolpes pedagógicos, señala avances en la formación sobre género, raza y sexualidad, y 
defiende el arte, la educación crítica y la interseccionalidad como recursos potencialmente promotores 
de alianzas afectivas en una cultura de derechos humanos en la escuela. 
Palabras clave: prática docente; autoetnografía; interseccionalidad; educación crítica; LGBTQIA+  

 
1 Universidade Federal de Ouro Preto, Mariana/MG – Brasil. 
2 Universidade Federal de Ouro Preto, Mariana/MG – Brasil. 

http://seer.upf.br/index.php/rep
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.pt_BR
mailto:edgar.barros@aluno.ufop.edu.br
mailto:marcoatorres@ufop.edu.br
https://orcid.org/0009-0001-7180-7456
https://orcid.org/0000-0002-7120-3820


E. B. Santos, M. A. Torres – (Des)obediências pedagógicas 

  Revista Espaço Pedagógico, Passo Fundo, v. 32, e17721, 2025  2 

 

Introdução: sobre encontros profícuos entre trajetórias severinas 

 

Ao longo da minha trajetória de vida enfrentei uma série de barreiras e desafios 

impostos pelas violências LGBTQIA+fóbicas com as quais meu corpo/ser gay/bicha/veado 

foi recepcionado, lido e tratado nos ambientes educacionais que frequentei. Em muitos 

momentos sofri agressões psicológicas e até mesmo, físicas. Entretanto, apesar das 

violências, ao retornar para a sala de aula como professor eu já possuía mais recursos 

intelectuais, vivências e referências outras que me fizeram estar atento às diversas 

estratégias de assujeitamento/sujeição (Butler, 2020a) que esses poderes gerenciavam: 

seus modos mais escrachados e/ou implícitos e dissimulados. Essa carga de vivências 

também acabou por nutrir uma atitude dissidente, crítica e aguerrida. Sendo assim, nas 

dinâmicas de poder e resistência (Foucault, 2021), acabei por me tornar um professor que 

sempre tentou manter um alinhamento entre o conteúdo que leciono e todas as marcas da 

diferença (suas reverberações violentas e excludentes) que observava significativas e 

pujantes na comunidade escolar. Foi a partir de uma observação crítica e afetiva, vendo 

minhas próprias dores enquanto sujeito/corpo gay/bicha/veado sendo reencenadas, ao 

passo que enfrentava as próprias tensões de uma prática docente gay/bicha/veada (afetiva 

e afetada), que trabalhei arduamente para transformar meu exercício docente em uma 

atitude de acolhimento às diferenças, fazendo frente às práticas excludentes. 

Fruto dessas observações e saberes empíricos, desenvolvi em minha pesquisa de 

mestrado, e agora, no doutorado, aprofundo uma revisão crítica, sistemática (Tonello; 

Ferreira, 2024), autoetnográfica (Motta; Barros, 2015) e escrevivente (Duarte; Nunes, 

2020) dos modos pelos quais eu me tornei um determinado tipo de professor. Ou seja, 

analisando os modos de subjetivação (Foucault, 2021; Butler, 2020a) e as dinâmicas de 

poder e resistência que atravessam e governam a minha fabricação enquanto um 

corpo/sujeito gay/bicha/veado que leciona no ensino de base do sistema público brasileiro 

em escolas públicas do interior de Minas Gerais. Do mesmo modo, pretendo analisar 

algumas das práticas educacionais inclusivas que desenvolvi ao longo desses mais de dez 

anos de docência no ensino infantil, fundamental e médio. Práticas essas onde, em 

determinado momento, passei a abraçar as diferenças (e todas as tensões que as 

envolviam) como recurso pedagógico dotado de alta potencialidade transformadora 

(Miskolci, 2012). 

No presente artigo exploraremos como a arte-educação, as metodologias 

pedagógicas críticas e a interseccionalidade foram mobilizadas como ferramentas de 

resistência e transformação, tendo como perspectiva teórico metodológica, combater a 

discriminação e promover os direitos humanos na escola. Essa análise faz parte de um 

projeto de pesquisa mais amplo, sobre gênero e sexualidade nos ambientes educacionais, 

coordenado pelo co-autor desse texto. 

A escola, historicamente, foi um espaço de normatização dos sujeitos — um lugar 

onde a diferença era, quando muito, tolerada. Negros, indígenas, mulheres e pessoas 

LGBTQIA+ enfrentaram (e ainda enfrentam) barreiras para acessar esse espaço em 

condições de dignidade. Como aponta Miskolci (2012), “a gente aprende a ensinar como 



E. B. Santos, M. A. Torres – (Des)obediências pedagógicas 

  Revista Espaço Pedagógico, Passo Fundo, v. 32, e17721, 2025  3 

 

se ensinar fosse um processo bem-sucedido em que no final, todo mundo pensa como 

você, age como você e vive como você”. Felizmente, começamos a reavaliar essa lógica, 

e a educação tem se tornado, ainda que lentamente, um campo fértil para a transformação 

por meio do reconhecimento das diferenças. Aqui entendemos reconhecimento a partir de 

Judith Butler (2015), os modos que o sujeito é produzido diante de si mesmo, do outro e 

do coletivo, marcado pelas vozes que o habitam e pela reflexividade que consegue 

articular. Essa perspectiva dialoga diretamente com os princípios do Plano Nacional de 

Educação em Direitos Humanos (PNEDH) (Brasil, 2003), que reconhece a educação, e a 

escola, como meio privilegiado para a promoção da dignidade, da justiça e da igualdade. 

 

Discussão 

 

Formação acadêmica, militância política, prática docente e trabalho artístico sempre 

se entrelaçaram na minha trajetória, compondo uma tessitura onde os saberes não se 

separam, mas se alimentam mutuamente. Foi nesse entrecruzamento que, em 2016, 

produzi como trabalho de conclusão da licenciatura em Artes Cênicas a monografia 

intitulada “Pensando a constituição do sujeito LGBT no contexto escolar: práticas 

pedagógicas de diversidade”. Nela, analisei um projeto desenvolvido na escola onde 

atuava, refletindo sobre as possibilidades de construção de práticas pedagógicas que 

reconhecessem e valorizassem a diversidade no espaço escolar. Embora essa monografia 

não tenha sido publicada, ela permanece como um marco importante na minha trajetória 

e, neste artigo proponho revisitar e elaborar essas memórias por meio da análise do projeto 

“Dandaras”. Nesse projeto, me aprofundei nas questões de gênero, sexualidade e relações 

étnico-raciais através das artes, sob a lente dos direitos humanos — perspectiva que, como 

vimos anteriormente, é central para pensar a escola como espaço de proteção, 

transformação e resistência. 

Segundo Moehlecke (2023), os direitos humanos constituem um conjunto complexo 

de marcos legais, transformações nas dinâmicas de poder da sociedade, disputas pela 

ausência ou presença do Estado na regulação de determinadas esferas da vida social e, 

sobretudo, expressam os elementos da busca por uma vida digna por parte de diferentes 

grupos e sujeitos historicamente marginalizados. Essa compreensão amplia o escopo da 

educação em direitos humanos, deslocando-a do campo meramente normativo para uma 

prática viva, situada e transformadora — uma prática que se constrói na intersecção entre 

saberes, afetos, lutas e experiências. Ou seja, a educação em direitos humanos não se 

limita à transmissão de normas e documentos legais. Ela se constrói na vivência cotidiana, 

na valorização da diferença e na promoção de práticas que desafiem estruturas de 

exclusão. 

Segundo Carrara (2009) a naturalização das diferenças nos séculos XIX e XX resultou 

em restrições de acesso à cidadania para negros, indígenas, mulheres e pessoas 

LGBTQIA+. Por isso, é urgente formar pessoas sensibilizadas e capacitadas para enfrentar 

a LGBTfobia, o racismo e o machismo dentro do trinômio família-escola-sociedade. Nessa 

seara, vale pontuar que de acordo Moehlecke (2023), na perspectiva moderna do direito é 



E. B. Santos, M. A. Torres – (Des)obediências pedagógicas 

  Revista Espaço Pedagógico, Passo Fundo, v. 32, e17721, 2025  4 

 

necessário que saiamos da posição passiva para uma posição ativa nas disputas sociais 

que garantem acesso à direitos. Tanto o Estado, quando seus agentes e a sociedade civil 

têm a responsabilidade de produzir as condições necessárias para que esses direitos se 

efetivem. Tomando essa premissa como basilar, o PNEDH vê na educação, e na escola, 

um lugar privilegiado para a efetivação dessa atitude ativa na promoção dos direitos 

humanos.  

O projeto “Dandaras” nasceu dessa urgência: como uma proposta de reconhecimento 

das identidades e da promoção dos direitos humanos por meio do ensino das artes. 

Entendendo a diferença como saber e como potência pedagógica para a promoção de uma 

cultura escolar centrada nos direitos humanos. 

 

Metodologias 

 

No trabalho que será relatado a seguir, parti dos princípios citados anteriormente: 

os de reconhecimento da diferença como ferramenta de grande potencialidade pedagógica 

para escola. Atravessado por essa perspectiva não normativa – frente a uma cultura 

cis/heteronormativas, misógina e racista – e com o intuito de buscar metodologias que nos 

permitam, dentro da escola, contribuir para o fomento, sensibilização e aprendizado a 

através dos direitos humanos, o trabalho a seguir desenvolveu-se ao longo dos anos de 

2015 e 2016 em uma escola no interior de Minas Gerais, na disciplina “Artes, Cultura e 

Educação Patrimonial” e com alunos do ensino fundamental. 

Tive como referência inicial para desenvolvimento de minhas metodologias as 

teorias e práticas vivenciadas por Bertolt Brecht em seu teatro épico – teatro esse que, 

segundo Bornheim (1992) surge e se desenvolve numa forte relação política pedagógica 

que se propõe, de certa forma, a modificar os sujeitos entendendo-os como seres 

históricos. O que mais me interessou em Brecht foi o conceito de distanciamento que ele 

constrói em seu teatro. Bornheim (1992) cita três definições de Brecht para o conceito de 

distanciamento. A primeira definição explica que distanciar um acontecimento ou um 

caráter significa antes de tudo retirar do acontecimento ou do caráter aquilo que parece 

óbvio, o conhecimento, o natural, e lançar sobre eles o espanto e a curiosidade. A segunda 

definição dá um passo a mais e define que a finalidade dessa técnica do efeito de 

distanciamento era emprestar ao espectador uma atitude crítica e de investigação em 

relação aos acontecimentos que deveriam ser apresentados. Para isso os meios eram os 

artísticos. A terceira definição diferencia a empatia do distanciamento. Segundo o 

teatrólogo, a empatia torna cotidiano o acontecimento especial; já o distanciamento, ao 

contrário, torna especial o cotidiano.  

A técnica do distanciamento, surge como meio para alcançar um objetivo maior: o 

desenvolvimento do pensamento crítico sobre o mundo — uma espécie de pedagogia do 

espectador. Essa abordagem fundamenta a criação de suas peças didáticas, óperas, o 

teatro épico e a sistematização do trabalho do ator. No entanto, como destaca Bornheim 

(1992), para Brecht o distanciamento é apenas uma técnica, um método provisório, que 

não deve ser encarado como definitivo ou acabado. 



E. B. Santos, M. A. Torres – (Des)obediências pedagógicas 

  Revista Espaço Pedagógico, Passo Fundo, v. 32, e17721, 2025  5 

 

Como evidenciado por Deslandes (2010), dentro do processo de proposição de um 

projeto de intervenção sobre essa temática, devemos buscar a observação do cotidiano 

escolar de forma crítica e distanciada, para assim, desnaturalizá-lo. Ou, como diria 

Bornheim (1992) sobre o teatro distanciado brechtiano, “olhar os fatos por trás dos fatos” . 

Para Deslandes (2010), será somente na observação crítica da realidade social que 

poderemos intervir nesses processos. 

Em resumo, foquei no conceito de distanciamento para desenvolver uma 

concepção própria de métodos que chamasse os sujeitos ao pensamento crítico enquanto 

espectadores e agentes dos fazeres artísticos. A ideia de um método vivo (Gatti, 2002) e 

o conceito de distanciamento crítico foram mobilizados para justificar as práticas que 

relatarei: uma arte com compromisso histórico/social, que incentiva o pensamento crítico 

através das linguagens artísticas, com foco nas questões levantadas pelo que chamamos 

de novos movimentos sociais (Facchini, 2020), almejando construir uma cultura dos 

direitos humanos na escola. 

Foi nessa perspectiva do distanciamento, com o objetivo de estranhamento do 

cotidiano para alcançarmos uma reflexão crítica, abordando de forma transversal as 

questões de raça, sexualidade e gênero através de diversas linguagens artísticas que nos 

serviram de método. Algumas dessas atividades foram previamente planejadas e previstas 

dentro de sequências didáticas. Entretanto, muitas outras são imanentes do processo de 

desenvolvimento e percepção das demandas que surgiram ao decorrer das atividades: o 

método vivo (Gatti, 2002).  

Dito isso, passemos ao relato. 

 

Dandaras: relações étnico-raciais e de gênero na escola 

 

Como anteriormente mencionado por Deslandes (2010), as propostas de 

intervenção pedagógica surgem de um olhar crítico e sensível em relação às questões dos 

direitos humanos que se traduzem no cotidiano escolar em casos de racismo, 

LGBTQIA+fobia, machismo, capacitismo e demais discriminações e barreiras ao acesso 

pleno à educação. No meu caso, o olhar crítico propiciado pelas minhas investigações, 

pelas minhas vivências artísticas, militância nos movimentos sociais e demais 

experiências, me fez observar nas escolas onde iniciei minha trajetória enquanto docente, 

desde os primeiros momentos em sala de aula, como um lugar pouco afeito às diferenças 

e distante de uma ideia educacional pautada nos direitos humanos. 

Naquela escola não era diferente. Os alunos e alunas xingavam-se constantemente 

usando termos racistas, LGBTQIA+fóbicos e machistas. As meninas xingavam os meninos 

de “mulherzinha”, como se ser mulher ou ter elementos do que se poderia atribuir aos 

papéis de gênero femininos fosse algo desprezível. O xingamento “viado” era a palavra 

mais mencionada nesses atritos e brincadeiras insidiosas e, quando não, deliberadamente 

praticavam exclusão e ataques contra aqueles que diziam ser “boiola” ou “maria macho”. 

Os próprios alunos negros não se reconheciam como tais e praticavam racismo 

com seus colegas dentro de uma lógica que hoje entendemos como colorismo (Góes, 



E. B. Santos, M. A. Torres – (Des)obediências pedagógicas 

  Revista Espaço Pedagógico, Passo Fundo, v. 32, e17721, 2025  6 

 

2022). Mesmo aqueles de pele preta mais retinta, se embasbacaram quando disse “Vocês, 

como pessoas pretas...” tomando a palavra “preto/preta” como aquela que carregava uma 

cadeia de signos do xingamento racista que conviviam. Aliás, a maioria das crianças onde 

lecionei eram negras, e nenhuma criança ou pessoa negra era representada nos murais e 

imagens humanas pintadas nas paredes das escolas. Quando eu levava sonoridades 

africanas, ameríndias e indígenas para nossas atividades, mais que depressa os 

comentários da cosmovisão “chuta que é macumba” emergiam. Certa vez, tive que me 

explicar para a coordenação de outra escola, levando a letra traduzida de uma canção em 

iorubá para reunião, pois segundo ela, deveríamos evitar conflitos com os funcionários, 

professores e pais evangélicos.  

Frequentemente os meninos faziam brincadeiras que investiam sobre o corpo das 

meninas, sem nenhum consentimento. Quando não, disputas entre as próprias eram 

formas de chamar à atenção dos meninos. Vez ou outra, relatavam a segunda jornada em 

casa, fazendo trabalhos de cuidados como o asseio do ambiente, das roupas e o preparo 

da comida, bem como o cuidado com os demais irmãos mesmo que isso significasse não 

se dedicar aos estudos. No período menstrual, desapareciam das atividades 

extracurriculares como as ofertadas pela Educação Integral. 

Todas as situações mencionadas anteriormente criavam situações que cerceavam 

minha docência, bem como o tempo e energia gastos em resolver (superficialmente) os 

conflitos. O tempo de aula e recursos perdidos, incalculáveis. Dar aula era perder, 

diariamente, pelo menos quarenta por cento da hora/aula tentando dar encaminhamentos 

para esses desgastes sem de fato atacar a raiz dos problemas. 

Aquelas situações me desgastavam, desgastavam os alunos e desgastavam meus 

colegas de trabalho. Entretanto, os demais pareciam que já estavam anestesiados quanto 

à situação e simplesmente seguiam a rotina, dia após dia como se aquela situação já 

fizesse parte da paisagem, da imagem, do retrato do que era o cotidiano daquela escola. 

Como disse Rubem Alves (1992), seus olhares e ouvidos de adultos já estavam 

acostumados a serem limpa-trilhos, apenas removendo os obstáculos imediatos do 

caminho, na pressa das obrigações de um cotidiano atabalhoado pelos excessos de 

demandas, burocratizações e automatismos. Deste modo, havia a necessidade de pensar 

os processos de reconhecimento da diferença não apenas diante do coletivo e do outro, 

mas no modo como cada sujeito se colocava diante de si mesmo (Butler, 2015). 

  Segundo Deslandes (2010), a constatação de uma situação-problema se faz 

necessária para traduzir de forma concreta o problema existente e, dessa forma, convencer 

os outros atores quanto a necessidade da intervenção. Sendo eu um estudante de arte, 

vindo de anos de práticas artísticas, militante e bicha afetiva, afetada, eu não via aquela 

rotina com a mesma naturalidade que os demais. Então, me sentei e redigi um documento 

propondo o projeto “Dandaras”, onde trabalharia as questões gênero e relações étnico-

raciais ao longo de todo o resto do ano letivo. Fiz a leitura do mesmo em uma reunião 

pedagógica com a coordenação e as demais professoras e apresentei a situação-

problema. A equipe prontamente me apoiou. Entretanto, sugeriram que eu trabalhasse a 

questão durante o mês da consciência negra. Expliquei que, como dito no volume “Temas 



E. B. Santos, M. A. Torres – (Des)obediências pedagógicas 

  Revista Espaço Pedagógico, Passo Fundo, v. 32, e17721, 2025  7 

 

Transversais” dos PCNs (1998) e na lei 11.645/2008 (Brasil, 2008) as questões das 

relações étnico-raciais, da sexualidade e do gênero deveriam ser prioritariamente 

trabalhadas de forma transversal e não tematizadas apenas em um momento exclusivo do 

ano letivo. 

E aqui tivemos o nosso primeiro momento de resistência à mudança: enfrentar a 

prática da tematização desses assuntos dentro de uma agenda que isola essas questões 

como temática para determinada data do cronograma de ensino. O que nos leva a outro 

enfrentamento: confrontar a ideia da lógica das datas comemorativas como norte para as 

práticas educacionais nos currículos da educação artística. Embora essas duas questões 

quanto a datas comemorativas me pareciam estar superadas nos currículos, na vivência 

escolar vi o oposto acontecer. Ao decorrer do projeto, sempre foi um desconforto ter que 

recorrentemente entrar em desgastes com a equipe como um todo, defendendo minhas 

poucas horas/aula com os alunos das demandas das datas comemorativas. Nesse cenário, 

as estratégias adotadas por mim foram as de em alguns momentos deliberadamente me 

negar a trabalhar em equipe, em outros momentos revezar-me com meus colegas no 

atendimento à essas demandas e/ou assimilar essas datas e demandas como parte do 

projeto. 

O projeto teve início no meio do ano de 2016 ao experimentarmos atividades 

desenvolvidas por Augusto Boal (2009) em seu Teatro do Oprimido. Elas me auxiliaram no 

entendimento sobre opressões, na busca da conscientização dos alunos perante suas 

realidades. Nesse sentido, pretendi utilizar das práticas listadas no livro “Jogos para atores 

e não-atores” (Boal, 2002) de forma aberta à modificação dos próprios exercícios. Ou seja, 

sem tentar uma reprodução deles, tomando-os apenas como base para nossas vivências. 

Começamos com uma oficina para entendermos a diferença entre vítima e 

oprimido. Em um momento o/a aluno/a deixava ser carregado/a, sem resistência, em um 

estado corporal de passividade que Boal (2009) vai entender como próprio da postura de 

vítima.  Em outro momento o aluno/a deveria fazer de tudo para não ser carregado/a, 

mesmo que acabasse sendo. Para Boal (2009), essa atitude configuraria o oprimido: o que, 

apesar das imposições, tem consciência e por isso se incomoda e luta. 

Em seguida, fizemos diversos jogos com base em uma segunda técnica do Teatro 

do Oprimido: o teatro-imagem. Foram eles: jogo no estilo "estátua" onde os alunos 

deveriam relacionar suas imagens com as dos outros participantes; jogo no estilo estátua, 

onde um aluno molda o corpo do outro explorando as diversas possibilidades de 

expressão; imagem de transição: jogo no estilo estátua onde o aluno deve moldar uma 

cena que representasse uma das problemáticas da diferença (relações étnico-raciais, de 

gênero e sexualidade)3. No segundo momento os alunos deveriam mostrar como seria o 

mundo ideal, sem os problemas levantados pela primeira cena/imagem. Em um terceiro 

momento, deveriam fazer a "imagem de transição", onde explorariam possibilidades de 

solução para o problema elencado. 

 
3 Antes de iniciarmos esse processo aconteceram rodas de conversa e pesquisas na internet sobre 
essas relações e suas problemáticas: racismo, misoginia e LGBTQIA+fobia.  



E. B. Santos, M. A. Torres – (Des)obediências pedagógicas 

  Revista Espaço Pedagógico, Passo Fundo, v. 32, e17721, 2025  8 

 

Através desse exercício os alunos exploram suas percepções sobre os assuntos, 

expondo preconceitos e vendo seus pontos de vista de forma distanciada ao analisar as 

imagens/cenas que produziram. Depois de criar e recriar essas imagens elaboraram-se 

cenas de expressão corporal utilizando cartazes, narração e sons que expressassem os 

conteúdos trabalhados a partir do exercício. As cenas foram apresentadas aos demais 

alunos e funcionários da escola.   

Da mesma forma que meus colegas de trabalho, muitos estudantes também não 

estavam sensibilizados o suficiente para entender a urgência dessas questões. O riso, a 

brincadeira como forma de fazer rir, era uma constante nessas interações violentas bem 

como o elemento que sempre utilizavam para justificar, endossar e menorizar a violência 

que praticavam. Inspirado pelas análises de Bergson (2001) sobre a função do riso como 

diferenciação, correção e punição social – ou seja, como exercício de poder (Foucault, 

2021) – vi nesse elemento um ponto por onde poderíamos começar a construção dessa 

sensibilização, desse distanciamento para o estranhamento necessário. Abrindo espaços 

para a crítica a essa forma insidiosa e recreativa de punição por onde também se exerce 

o racismo, a LGBTQIA+fobia e o machismo, entre outras formas de discriminação. 

Então, dei início à etapa que chamei de “sensibilização” com a seguinte sequência 

pedagógica: 

“Você já avaliou seu riso hoje?”: em oficina, disponibilizei para as/os estudantes 

entre o sexto e o nono ano, uma série de revistas e livros que seriam descartados. Foram 

convidados a selecionar e recortar imagens que os faziam rir, que achavam cômicas ou 

que poderiam de alguma forma “tirar sarro” livremente. Eles riram muito fazendo a 

atividade. Depois pedi para que cada um explicasse os motivos de terem selecionado suas 

imagens. Na sequência analisamos quais identidades, sujeitos, culturas e demais 

elementos estavam presentes nessas imagens e o que isso nos dizia sobre o riso como 

forma de racismo, LGBTQIA+fobia e machismo. Os risos durante a atividade foram aos 

poucos minguando ao passo que refletíamos como em determinados momentos o cômico 

pode ser usado para discriminar. Ao final, tiveram como comando fabricarem cartazes a 

partir de nossos diálogos e as imagens que selecionaram. 

Sentindo na pele: Em conversa com a coordenação, soube que aquela comunidade 

tinha autos índices de violência doméstica. O que explicava, em parte, o comportamento 

machista que observava nas interações entre meninos e meninas. Então, propus, na 

sequência, a atividade que chamei de “sentindo na pele”. Os meninos mostravam como 

costumavam paquerar as meninas e em seguida as meninas mostravam seu ponto de vista 

reproduzindo o comportamento masculino. Ao final, em roda de conversa discutimos os 

papéis de gênero na sociedade e as violências que emergiam da cultura machista e das 

masculinidades tóxicas. 

Dandara Avisa: Após assistir aos filmes documentários "Lixo extraordinário" 

(Walker, 2011) sobre o trabalho social desenvolvido pelo artista Viki Muniz, "A cor do 

trabalho" (Olavo, 2014) que fala sobre as relações de trabalho e racismo no Brasil, ao vídeo 

"Negras em Marcha" de Luana Hansen (2015), e ouvir as músicas "Não foi Cabral" da Mc 

Carol (s.d) e "Canto das três raças" Clara Nunes (2020), construímos um mural com a face 



E. B. Santos, M. A. Torres – (Des)obediências pedagógicas 

  Revista Espaço Pedagógico, Passo Fundo, v. 32, e17721, 2025  9 

 

de uma mulher negra inspirando-nos em Dandara. O mural foi feito através de materiais 

reutilizados e com inspiração na estética do Viki Muniz (Walker, 2011). 

A coordenação da escola pediu que o mural “Dandara Avisa” fosse exposto na 

“Festa da Família” e que acrescentássemos frases que descreviam, de forma romantizada, 

o que seria uma família. Então, decidi colocar ao lado dessas frases os dados sobre a 

violência doméstica no Brasil. O mural com as contradições entre o ideal de família a 

realidade dos dados sobre a violência foi exposto na festa. Convidei as mães e pais 

presentes para lerem no microfone os dados e frases dispostos nos cartazes. 

 
Figura 1 - Estranhamento, diagnóstico e situação-problema 

 

Fonte: acervo pessoal. 

 

As reações quanto aos cartazes sobre as funções do riso na sociedade, a reação 

dos meninos e meninas ao inverterem os papéis de gênero e as interações com a mural 

“Dandara avisa”, foram das mais diversas. Discentes, docentes e demais funcionários, bem 

como a comunidade, reagiam surpresos, espantados e reflexivos sobre as questões 

levantadas. Dessa forma, essas atividades não serviram apenas como técnicas de 

estranhamento, da crítica, de sensibilização e do próprio processo de ensino-

aprendizagem em direitos humanos através das artes. Mas, também, como forma de 

diagnóstico e apresentação da situação-problema para a comunidade escolar (Deslandes, 

2010). 



E. B. Santos, M. A. Torres – (Des)obediências pedagógicas 

  Revista Espaço Pedagógico, Passo Fundo, v. 32, e17721, 2025  10 

 

As atividades mencionadas anteriormente se inseriram como a tentativa de busca 

por uma sensibilização necessária para darmos os passos seguintes: elencarmos as 

categorias dos sujeitos, seus discursos e suas problemáticas como saberes dentro de um 

processo de aprendizado que, de alguma forma, pudesse contribuir para a promoção dos 

direitos humanos. 

 

(Des)obediências pedagógicas: o contragolpe. 

  

A coordenação, em contexto geral, parecia apoiar as minhas práticas e se 

mostrava, a priori, aberta para a recepção das atividades que eu propunha. Porém, certa 

vez fui recepcionado na escola com o recado de que deveria passar na secretaria para 

pegar um material que tinham comprado especificamente para as aulas de Arte. Chegando 

lá, recebi em mãos uma quantidade grande de panos de prato de tecido cru, massinha de 

biscuit e telas para pintura. A missão era dar oficinas de pintura em pano de prato e de 

modelagem de bonequinhas com biscuit exclusivamente para as meninas. Foi um pedido 

com tom de comando que não me deixava espaço para negação. Eu recolhi o material e o 

levei para o armário da sala que usava para ministrar as aulas/oficinas. 

Apesar daquele parecer um afronte a todo o debate que eu já vinha fazendo na sala 

de aula, vi naquele comando uma oportunidade de contragolpe. Semanas atrás, em uma 

das oficinas da educação integral, as meninas tinham sido incumbidas de fabricar salgados 

utilizando a cozinha da escola. A dinâmica, em si, de ocupar a cozinha e de interagir com 

as mulheres que lá trabalhavam, bem como de lidar com os alimentos poderia ter sido uma 

ótima ideia. E, em certa medida, o foi. Entretanto, enquanto as meninas cozinhavam, os 

meninos foram levados para a quadra e assim que os salgados estavam prontos, as 

meninas serviram a mesa para os meninos e ambos se sentaram para comer. Não preciso 

nem dizer com quem ficou a tarefa de limpar a bagunça depois. 

Na mesma época, em comemoração ao “Dia da Consciência Negra”, organizaram 

um desfile com o intuito inicial de valorizar a beleza negra. Mais que depressa, montou-se 

um salão de beleza com esforços múltiplos para alisar o cabelo das meninas para o desfile. 

As meninas que resistiam eram interpeladas com comentários racistas sobre seus cabelos, 

enquanto as que se sentavam nas cadeiras, envoltas a secadores e chapinhas tinham seus 

cabelos puxados de um lado para o outro. Frases como “Vai desfilar com esse cabelo todo 

pro alto?” ecoavam entre os zunidos dos motores. 

Em outra ocasião, na sala dos professores, uma das professoras mostrou sua nova 

capinha de celular dizendo que agora ela estava com um celular “bem de bixa”, “bem 

boiola”. Eu retruquei dizendo que, apesar deu ser uma bicha, não usava capinha daquele 

modelo e que a afirmação dela não fazia sentido. Eu o disse com sorriso nos lábios, em 

tom de brincadeira. Entretanto, outra professora se indignou com o fato deu ter me dito 

bicha e prontamente exclamou “Também não vamos escrotizar, né? Tudo bem cada um 

ter suas preferências, mas aqui não é lugar para essa exposição toda”. Nessa situação, a 

primeiro momento, o que me chocou foi o fato dessa indignação ter vindo de uma pessoa 

que dizia absurdos sobre sua intimidade no ambiente de trabalho, sem o menor pudor. 



E. B. Santos, M. A. Torres – (Des)obediências pedagógicas 

  Revista Espaço Pedagógico, Passo Fundo, v. 32, e17721, 2025  11 

 

Entretanto, para ela, soava obsceno eu me reconhecer, me afirmar, de forma empoderada 

como bicha naquele espaço, contradizendo e revertendo a lógica da moral homofóbica 

daquela situação. Minha ética bicha feriu os ouvidos daquela colega que não se detinha 

em falar de suas desventuras sexuais naquele mesmo espaço. O processo de 

reconhecimento pode ser aqui compreendido como mobilizador de micropolíticas nas 

relações de poder e resistência. Todavia, ainda que o sujeito tenha certa reflexividade 

sobre si, como menciono, existe uma zona opaca, onde o que digo em relação a mim se 

mescla e se perde naquilo que o outro e o coletivo me informou. A isto podemos chamar 

de opacidade no processo de reconhecimento (Butler, 2015). 

Pois bem, ao receber aqueles materiais em mãos, decidi que iríamos sim realizar 

pinturas em pano de prato e modelar bonequinhas em biscuits. Entretanto, ao nosso sabor. 

Todas essas atividades fariam parte do projeto que vinha desenvolvendo e seriam 

realizadas por meninas e meninos igualitariamente. 

Panos de prato feministas: Dos panos de prato que recebi em mãos para que 

fossem pintados pelas meninas, com o intuito que presenteassem suas mães no Natal, 

fizemos uma versão feminista. Levei as e os estudantes para o laboratório de informática 

e por conta própria selecionaram frases feministas que seriam pintadas nos panos. Juntei-

me a alunas que faziam aulas de pintura daquela técnica, que eram oferecidas no salão 

paroquial da comunidade. Elas me ensinaram as técnicas e juntos repassamos para os 

demais. Todos aprenderam a tirar o decalque, lidar com as tintas e demais materiais, 

técnicas de sombreamento e acabamento em flores. Envolvemos nossas frases feministas 

com flores, em temas e cores diversas. Sob a ótica crítica feminista e em uma atmosfera 

de ajuda mútua, denúncia e acolhimento, diálogos sobre sororidade entre aquelas e 

aqueles adolescentes e sobre suas mães, vizinhas, avós surgiam envoltos às lembranças 

das violências que já tinham presenciado em suas famílias. Selecionaram e pintaram nos 

panos frases como “Se ele teve a coragem de te bater, você deve ter a coragem de 

denunciá-lo. Ligue 180”, “Seja você a mulher da sua vida” e “Lugar de mulher é onde ela 

quiser”. 

Namoradeiras: Da modelagem de biscuit, inspiramo-nos nas tradicionais 

“namoradeiras mineiras”, figuras do artesanato popular que representam mulheres 

apoiadas em janelas (Silveira, 2019). Para essa modelagem, também tivemos como 

referência as obras de Frida Kahlo, cuja estética valoriza a identidade feminina e indígena 

(Herrera, 2002). Ou seja, as/os estudantes deveriam trazer a estética e as características 

das mulheres que conviviam, das suas irmãs, tias, primas, mães e avós, das mulheres 

negras, indígenas, latinas e caribenhas. Uma das alunas, que tinha feito aulas de 

modelagem com o biscuit, construiu um modelo que adoramos e, então, todos nos 

inspiramos na estética que ela tinha criado para sua namoradeira, pois traduzia muito bem 

todas as referências que tínhamos evocado. Também misturamos a técnica do biscuit com 

a da construção de bonecas de arames e papelão que vinha trabalhando com as crianças 

do terceiro ao quarto ano dos anos iniciais. Desenvolvemos outros estilos. Entretanto, 

tivemos como inspiração as namoradeiras construídas pelos alunos e alunas dos anos 

finais. 



E. B. Santos, M. A. Torres – (Des)obediências pedagógicas 

  Revista Espaço Pedagógico, Passo Fundo, v. 32, e17721, 2025  12 

 

Oratórios: notei um interesse muito grande, principalmente dos meninos, em 

trabalhos de construção que envolviam miniaturas e maquetes. Então, propus construirmos 

maquetes que, inspirados nos oratórios mineiros, representassem os movimentos 

LGBTQIA+, Negro e Feminista. Foram fabricados dois oratórios: um intersecionando as 

questões de gênero e raça, tendo como inspiração a crítica feminista racializada e as 

referências do nosso projeto geral “Dandaras: relações étnico-raciais e de gênero na 

escola”; e um segundo inspirado nas questões gênero e sexualidade, com foco nas 

questões do movimento LGBTQIA+. Novamente voltamos para as pesquisas na internet, 

selecionamos referências estéticas, frases e dados nos quais os alunos se debruçaram 

durante as oficinas. 

 
Figura 2 - Artes plásticas 

 
Fonte: acervo pessoal. 

 

Além dessas atividades manuais que surgiram como contragolpe à proposta 

machista que tinha recebido e às violências machistas, racistas e homofóbicas 

anteriormente mencionadas, ao longo do ano letivo realizamos uma série de outras 

atividades com produtos artísticos distintos, que foram expostos e apresentados no que eu 

terminei por intitular de “Mostra de Artes e Direitos Humanos”. Foram elas: 

Seminários: Os alunos foram divididos e orientados em grupos de pesquisa que 

deveriam apresentar trabalhos sobre os movimentos sociais (Negro, LGBT, Feminista) e 

os Direitos Humanos trazendo dados e pautas desses movimentos para serem discutidos. 

Sarau “Gritaram-me Negra”: Construímos um sarau onde fizemos a leitura 

dramática do poema "Gritaram-me Negra" da artista Victoria da Santa Cruz (Geledés, 

2021) e da Carta Aberta do povo Guarani-kaiowá (BBC Brasil, 2012), mesclando com 

percussão e canto coral das músicas “Negras em Marcha” (2015) e “Canto das três raças” 

(Nunes, 2020). Também apresentamos uma coreografia de dança mesclando as músicas 

“Canto das três raças” (Nunes, 2020) e “Ilê, Pérola Negra” (Mercury, s.d). A coreografia foi 

criada a partir de movimentos das danças de orixás e as danças circulares indígenas. 

Boi Bumbá: assistimos ao documentário que contava a história dos Bois do 

Maranhão feito pelo programa “Expedições” da TV Brasil (2016), onde observa-se as 

origens e ligação da fábula com a resistência das culturas afro-indígenas brasileiras. 

Construímos nosso boi e vivenciamos uma improvisação teatral criada pelas/os alunos/as 

a partir do que entenderam da lenda do Boi Bumbá e suas relações étnico-raciais. 



E. B. Santos, M. A. Torres – (Des)obediências pedagógicas 

  Revista Espaço Pedagógico, Passo Fundo, v. 32, e17721, 2025  13 

 

Não foi Cabral: em oficinas de som e ritmo, construímos uma percussão de latas 

que acompanhou um trio de alunas cantando a música “Não foi Cabral” da Mc Carol (s.d). 

Em um segundo momento, a partir de oficinas de áudio visual, as/os alunos produziram 

um videoclipe para a música.  

Bom dia, todas as cores: através da declamação do conto de Ruth Rocha (2010) 

“Bom dia, todas as cores!”, discutimos e construímos instalações que trabalhavam a 

diversidade das características humanas e as diferentes identidades afetivas. Enquanto o 

conto era declamado, os alunos dos anos iniciais foram convidados a melar um dos dedos 

em tinta guache e a moldar em uma folha de papel cartão uma árvore com diferentes cores. 

No centro das árvores colaram suas próprias fotos e, dessa forma atravessamos as 

questões levantadas pelo camaleão, personagem na história da Ruth Rocha (2010), com 

a multiplicidade das características humanas. Enfeitamos e colamos esses retratos pela 

escola com o título “A diversidade nos torna iguais”. 

Instalação “Árvore da diversidade”: cada aluno escolheu sua cor favorita de fita 

adesiva para enfeitar um galho de árvore seco. Nesses galhos, agora coloridos, colocamos 

flores com as fotos de cada um dos/das aluno/as que participaram das atividades. Nessa 

árvore, colamos imagens com as representações das diversas formas de famílias. Na 

parede onde foi exposta, colamos o título “Família é:”. 

Artesanatos: fabricamos cordões com inspiração no artesanato indígena, fizemos 

aplicações de lã e tecidos em telas retratando as lendas folclóricas, e fabricamos bonecas 

feitas de garrafa, arame e lã inspiradas nas abayomis (Geledés, 2018). 

 
Figura 3 - Artes Plásticas e Cênicas 

 
Fonte: acervo pessoal. 



E. B. Santos, M. A. Torres – (Des)obediências pedagógicas 

  Revista Espaço Pedagógico, Passo Fundo, v. 32, e17721, 2025  14 

 

Além da mostra desses trabalhos ter sido aberta para comunidade e ter acontecido 

no mesmo dia da reunião de pais para a entrega das notas finais, as alunas e alunos 

puderam levar seus trabalhos para casa, estendendo assim, o alcance dessas propostas. 

 
Figura 4 - Mostra Artes e Direitos Humanos 

 

Fonte: acervo pessoal. 

 

Na semana final do ano letivo, e com o intuito de mais uma vez interagir com a 

comunidade, criamos a intervenção artística "Um passarinho me contou". Nessa atividade 

final os alunos aprenderam a como construir o pássaro usando a técnica do origami. 

Construímos os pássaros e os alunos e alunas foram convidados a escrever frases, 

palavras, mensagens de enfrentamento ao racismo, machismo, LGBTfobia, de incentivo 

ao respeito e à liberdade. Depois, deixamos esses pássaros pelos espaços da escola e da 

comunidade: nas caixas de correio, muros, carros, praças etc. 

 



E. B. Santos, M. A. Torres – (Des)obediências pedagógicas 

  Revista Espaço Pedagógico, Passo Fundo, v. 32, e17721, 2025  15 

 

5 Intervenção 

 
Fonte: acervo pessoal. 

 

Resultados e Reflexões 

 

Ao longo da minha trajetória como educador, percebi que a interseccionalidade 

entre gênero, raça e sexualidade não é apenas um conceito analítico, mas uma potente 

ferramenta de coalizão, na educação crítica e na luta por justiça social (Collins, 2021). Ela 

se tornou, para mim, uma política de alianças possíveis e de aqueerlombamentos — um 

modo de agregar sujeitos diversos, com dores distintas causadas pelo racismo, pela 

LGBTQIA+fobia e pelo machismo. No encontro entre trajetórias severinas, nas fissuras de 

nossas dores, em nossas feridas coloniais (Jesus, 2022), a interseccionalidade passou a 

ser uma estratégia pedagógica fundamental para organizar nossas dores, mobilizando os 

sujeitos em torno dos direitos humanos. Minha escrita e análise partem da vivência de um 

nordestino que, ainda criança, migrou para o Sudeste, fincando raízes nas veredas de 

Minas. Dela trago imagens, vozes e fantasmas ainda por decifrar, com suas opacidades 

próprias. Contudo, nomear-me bicha/veado perante o coletivo é um ato de confronto com 

o que me habita. 

Minha prática se construiu no encontro entre a militância e a atitude engajada, 

somadas à postura de professor pesquisador (Fagundes, 2016). Busquei enxergar no 

território, nos afetos e no cotidiano — sempre observados de forma crítica e estranhada, 

mas afetiva — os insumos para uma pedagogia situada a partir do corpo-território (Coradin, 



E. B. Santos, M. A. Torres – (Des)obediências pedagógicas 

  Revista Espaço Pedagógico, Passo Fundo, v. 32, e17721, 2025  16 

 

Oliveira, 2024) das comunidades educativas onde atuei. Creio que essa perspectiva vem 

me permitindo desenvolver um método vivo, afetivo e afetado, que conecta currículo, 

cotidiano, sujeitos e território de forma orgânica e significativa. 

A arte, nesse contexto, revelou-se um espaço potente para a realização das 

propostas contidas nos Temas Transversais dos Parâmetros Curriculares Nacionais 

(Brasil, 1998), especialmente no ensino de história e cultura afro-brasileira e indígena. Foi 

nesse ponto que a Lei 11.645/2008 (Brasil, 2008) se tornou um pilar da minha prática. Ela 

determina a obrigatoriedade do ensino da história e cultura afro-brasileira e indígena em 

todas as escolas do país, e eu a compreendi não como uma obrigação burocrática, mas 

como uma oportunidade de reparação histórica e valorização das identidades silenciadas. 

Essas normativas foram fonte e inspiração profícuas que me deram insumos, 

materialidade, embasamento e certa segurança jurídica. 

Das várias percepções que tive ao longo do projeto que relatei, destacaria a 

mudança na gramática e na postura dos diferentes agentes da comunidade escolar. As e 

os estudantes começaram a incorporar o letramento sobre gênero, raça e sexualidade em 

suas falas. Por exemplo, questionavam posicionamentos machistas, homofóbicos e 

racistas entre si, trazendo exemplos e reflexões espontâneas. Era visível o impacto da 

prática pedagógica no cotidiano escolar. Professores/as e demais funcionários/as também 

passaram por um processo de educação e envolvimento espontâneo. Os feedbacks 

positivos que recebi de pais, alunos e colegas sobre a potência das minhas práticas e o 

engajamento e entusiasmo dos estudantes foram inúmeros. Lembro-me de quando a 

direção e coordenação me disseram que era perceptível a mudança na atitude dos alunos 

e que a escola precisava de mim no seu quadro efetivo. Também recordo de quando uma 

ex-aluna, me parou na rua e entre elogios, me disse algo que me tocou profundamente: 

“Eu jamais vou esquecer o que é o preconceito.” 

Esse reconhecimento culminou no convite para apresentar minhas práticas de 

sucesso a outras/os docentes no encontro da Educação em Tempo Integral da Secretaria 

Regional de Educação. Foi um momento de validação, mas também de reafirmação da 

importância da formação contínua e extracurricular para as pessoas que trabalham na 

educação.  

Nesse sentido, o Plano Nacional de Educação em Direitos Humanos (PNEDH) 

(Brasil, 2003) também foi uma referência essencial. Ao alinhar minha atuação com os 

princípios do PNEDH — como a valorização da diversidade, a formação ética e o 

compromisso com a transformação social — pude vivenciar uma pedagogia que não 

apenas ensina conteúdos, mas forma sujeitos críticos e comprometidos com a construção 

de uma sociedade mais justa. 

Por fim, acredito que os pequenos gestos carregam grandes significados. Talvez 

resida aí a grande pequena questão: enxergar nos atos cotidianos as oportunidades de 

virada nas dinâmicas de poder e resistência. São nesses momentos que a transformação 

acontece. 

Como todo trabalho, é possível apontar o que funcionou e o que poderia ter sido 

melhor. As atividades propostas talvez pudessem ter sido integradas a um planejamento 



E. B. Santos, M. A. Torres – (Des)obediências pedagógicas 

  Revista Espaço Pedagógico, Passo Fundo, v. 32, e17721, 2025  17 

 

maior, envolvendo o Plano Político Pedagógico da escola. Um processo mais apurado, 

com estratégias de monitoramento, coleta de dados e avaliação dos resultados — como 

sugere Deslandes (2010) — teria potencializado ainda mais os impactos. Embora essas 

etapas tenham ocorrido informalmente, não foram oficializadas nem articuladas dentro da 

escrita e desenvolvimento do projeto. Talvez isso se deva ao fato de que esse trabalho 

nasceu de forma intuitiva, movido pelo desejo de transformar, nas dinâmicas e urgências 

do, por vezes, atabalhoado cotidiano escolar. 

 

Considerações Finais  

 

Ao concluir este trabalho, reafirmamos a centralidade de uma prática pedagógica 

crítica, interseccional e comprometida com a transformação social. A experiência aqui 

relatada se inscreve na confluência entre os ideais da pedagogia teatral crítica brecthiana 

(Bornheim, 1992) — que propõe o estranhamento como ferramenta de ruptura — e a 

concepção metodológica de Gatti (2002), que valoriza o método como construção situada 

e dialógica. Soma-se a isso a contribuição de Deslandes (2010), que enfatiza a importância 

do olhar crítico na formulação de intervenções pedagógicas capazes de desestabilizar 

dinâmicas escolares excludentes que foram naturalizadas. 

Foi justamente com esse foco que desenvolvi as atividades descritas ao longo do 

trabalho. Ao colocar em evidência os discursos dos próprios sujeitos — aqueles que 

historicamente foram categorizados como abjetos (Butler, 2020b), mas que, por meio dos 

movimentos sociais, passaram a se reconhecer como sujeitos de direitos — pude 

vislumbrar a possibilidade de ressignificar a escola como espaço de produção de saberes 

não subordinados à lógica da desigualdade. A escuta e observação ativa, crítica, 

estranhada e afetiva das narrativas e experiências desses sujeitos, corpos e territórios, 

tornou-se um eixo estruturante da minha prática docente. Desde modo, podemos dizer que 

as micropolíticas podem gerar deslocamentos do sujeito, do outro e do coletivo, pois ao 

produzir reconhecimento, desloca relações de poder e resistência, faz da desobediência, 

a danosa norma, uma estratégia de afirmação de direitos. 

A escola, nesse contexto, deixa de ser um instrumento de reprodução de 

preconceitos e passa a configurar-se como espaço de contragolpe simbólico. Um terreno 

fértil — como a terra preta indígena — onde germinam práticas pedagógicas libertadoras, 

que reconhecem a diversidade como potência e não como ameaça. Na minha trajetória 

como educador e como bicha, compreendi que é na convivência com a diferença que se 

promove o respeito, a empatia e a valorização do outro. A escola pode, sim, ser um lugar 

de transformação, desde que esteja aberta ao diálogo com os saberes que emergem das 

margens. Como afirma Miskolci (2012), “a diversidade, devidamente reconhecida, é um 

recurso social dotado de alta potencialidade pedagógica e libertadora.” Essa afirmação 

encontra ressonância direta na minha experiência, onde a diversidade não foi apenas 

tolerada, mas celebrada como fundamento ético e epistemológico da ação educativa. 

O projeto “Dandaras” demonstrou que a arte-educação pode promover o 

pensamento crítico e sensibilizar a comunidade escolar para as urgências dos direitos 



E. B. Santos, M. A. Torres – (Des)obediências pedagógicas 

  Revista Espaço Pedagógico, Passo Fundo, v. 32, e17721, 2025  18 

 

humanos. As atividades desenvolvidas não apenas enfrentaram as violências cotidianas, 

mas também serviram como diagnóstico e mobilização para uma cultura escolar mais justa 

e inclusiva. Importa destacar que a adoção da arte como método não implicou em sua 

desvalorização. Ao contrário, todos os elementos desse processo foram pensados dentro 

de uma dialética entre o sujeito e o social, o indivíduo e o objeto. A arte, nesse sentido, foi 

compreendida como manifestação histórica e social, capaz de provocar deslocamentos, 

promover reflexões e ampliar horizontes de sentido e afetos. 

Defendemos que para transformar o cenário educacional, é imprescindível garantir 

às populações historicamente marginalizadas o acesso ao conhecimento sobre os 

movimentos sociais e suas lutas pelos direitos humanos, bem como valorizar suas 

diferenças como conteúdo curricular legítimo. Retomar a história de luta e resistência 

desses grupos é um passo fundamental para construir representações identitárias mais 

positivas, humanas e reconhecidas como dotadas de direitos. Para tanto, defendemos uma 

educação que possibilite aos sujeitos a visibilidade e o reconhecimento de suas próprias 

identidades como saber — saber que transforma, que emancipa e que resiste. 

Essas atividades se inscreveram, e validam-se, como parte da minha busca, 

pesquisa e ânsia por metodologias que me ajudassem a trabalhar o currículo da disciplina 

Artes de forma mais aproximada às questões político/culturais, bem como de um exercício 

de acerto de contas com o meu próprio passado como estudante afeminado que sofreu 

uma série de violações. Reafirmando a arte-educação enquanto necessidade 

educacional/social, ao mesmo tempo que tecia, enquanto sujeito histórico, possibilidades 

de ensino-aprendizado amorosas, afetivas e afetadas como contragolpe. Através de uma, 

e não somente para uma, cultura dos Direitos Humanos na escola. 

 

Referências 

 

ALVES, Rubens. A festa de Maria. 2. ed. Campinas: Papirus, 1992. 
 
BERGSON, Henri. O riso: ensaio sobre o significado do cômico. Tradução de Lourdes 
Santos Machado. 2. ed. São Paulo: Martins Fontes, 2001. 
 
BOAL, Augusto. Jogos para atores e não atores. 2. ed. Rio de Janeiro: Civilização 
Brasileira, 2002. 
 
BOAL, Augusto. Teatro do oprimido e outras poéticas políticas. 10. ed. Rio de Janeiro: 
Civilização Brasileira, 2009. 
 
BORNHEIM, Gerd. Brecht: a estética teatral. São Paulo: Ática, 1992. 
 
BRASIL. Comitê Nacional de Educação em Direitos Humanos. Plano Nacional de 
Educação em Direitos Humanos. Brasília: Secretaria Especial dos Direitos Humanos; 
Ministério da Educação, 2003. 52 p. Disponível em: 
https://portal.mec.gov.br/sesu/arquivos/pdf/pnedh_brasil.pdf. Acesso em: 30 set. 2025. 
 

https://portal.mec.gov.br/sesu/arquivos/pdf/pnedh_brasil.pdf


E. B. Santos, M. A. Torres – (Des)obediências pedagógicas 

  Revista Espaço Pedagógico, Passo Fundo, v. 32, e17721, 2025  19 

 

BRASIL. Ministério da Educação. Secretaria de Educação Fundamental. Parâmetros 
Curriculares Nacionais: temas transversais. Brasília, DF: MEC/SEF, 1998. Disponível 
em: http://portal.mec.gov.br/sef/arquivos/pdf/temas.pdf. Acesso em: 30 set. 2025. 
 
BRASIL. Lei nº 11.645, de 10 de março de 2008. Altera a Lei nº 9.394, de 20 de 
dezembro de 1996, modificada pela Lei nº 10.639, de 9 de janeiro de 2003, que 
estabelece as diretrizes e bases da educação nacional, para incluir no currículo oficial da 
rede de ensino a obrigatoriedade da temática “História e Cultura Afro-Brasileira e 
Indígena”. Diário Oficial da União: seção 1, Brasília, DF, ano CXLV, n. 48, p. 1, 11 mar. 
2008. Disponível em: https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-
2010/2008/lei/l11645.htm. Acesso em: 30 set. 2025. 

BBC BRASIL. Indígenas Guarani-Kaiowá divulgam carta coletiva e causam comoção 
nas redes sociais. BBC News Brasil, 24 out. 2012. Disponível em: 
https://www.bbc.com/portuguese/noticias/2012/10/121024_indigenas_carta_coletiva_jc. 
Acesso em: 08 out. 2025. 

BUTLER, Judith. A vida psíquica do poder: teorias de sujeição. 1. ed. Belo Horizonte: 
Autêntica, 2020a. 
 
BUTLER, Judith. Problemas de Gênero: feminismo e subversão da identidade. 20. ed. 
Rio de Janeiro, RJ: Civilização Brasileira, 2020b. 
 
BUTLER, Judith. Relatar a si mesmo: crítica da violência ética. 1. ed. Tradução de 

Rogério Bettoni. Belo Horizonte: Autêntica, 2015. 

 
CARRARA, Sérgio. Educação, diferença, diversidade e desigualdade. In: ROHDEN, 
Fabíola; BARRETO, Andreia; ARAÚJO, Leila (coord.). Gênero e diversidade na escola: 
formação de professoras/es em gênero, sexualidade, orientação sexual e relações étnico-
raciais. Rio de Janeiro: CEPESC; Brasília: SPM, 2009. p. 13-15. Disponível em: 
https://estatico.cnpq.br/portal/premios/2014/ig/pdf/genero_diversidade_escola_2009.pdf. 
Acesso em: 10 out. 2025. 
 
COLLINS, Patricia Hill; BILGE, Sirma. Interseccionalidade. Tradução de Rane Souza. 1. 
ed. São Paulo: Boitempo, 2021. 
 
CORADIN, Cristiane; OLIVEIRA, Simone Santos. Contribuições do conceito de corpo-
território e dos feminismos comunitários para Territórios Saudáveis e Sustentáveis. Saúde 
em Debate, Rio de Janeiro, v. 48, n. 138, p. 100-114, jan./mar. 2024. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/sdeb/a/gycPvWrCCttmphpXxvgKRyb/?lang=pt. Acesso em: 10 out. 
2025. 
 
DESLANDES, Keila; FIALHO, Nira. Diversidade no ambiente escolar: instrumentos para 
criação de projetos de intervenção. 1. ed. Belo Horizonte: Autêntica Editora; Ouro Preto, 
MG: Universidade Federal de Ouro Preto (UFOP), 2010. (Série Cadernos da Diversidade; 
v. 6).  
 

http://portal.mec.gov.br/sef/arquivos/pdf/temas.pdf
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-2010/2008/lei/l11645.htm
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-2010/2008/lei/l11645.htm
https://www.bbc.com/portuguese/noticias/2012/10/121024_indigenas_carta_coletiva_jc
https://estatico.cnpq.br/portal/premios/2014/ig/pdf/genero_diversidade_escola_2009.pdf
https://www.scielo.br/j/sdeb/a/gycPvWrCCttmphpXxvgKRyb/?lang=pt


E. B. Santos, M. A. Torres – (Des)obediências pedagógicas 

  Revista Espaço Pedagógico, Passo Fundo, v. 32, e17721, 2025  20 

 

DUARTE, Constância Lima; NUNES, Isabella Rosado. Escrevivência: a escrita de nós: 
reflexões sobre a obra de Conceição Evaristo. Rio de Janeiro: Mina Comunicação e Arte, 
2020. 
 
FACCHINI, Regina; CARMO, Íris Nery do; LIMA, Stephanie Pereira. Movimentos 
feminista, negro e LGBTI no Brasil: sujeitos, teias e enquadramentos. Educação & 
Sociedade, Campinas, v. 41, e230408, 2020. Disponível em: 
https://doi.org/10.1590/ES.230408. Acesso em: 30 set. 2025. 
 
FAGUNDES, Tatiana B. Os conceitos de professor pesquisador e professor reflexivo: 
perspectivas do trabalho docente. Revista Brasileira de Educação, v. 21, n. 65, p. 281–
298, abr. 2016. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/rbedu/a/RmXYydFLRBqmvYtK5vNGVCq/?format=html&lang=pt. 
Acesso em: 10 out. 2025. 
 
FOUCAULT, Michel. Microfísica do Poder. 15. ed. São Paulo: Paz e Terra, 2021. 
 
GATTI, Bernardete Angelina. A construção da pesquisa em educação no Brasil. 1.ed. 
Brasília: Editora Plano, 2002. 
 
GELEDÉS — Instituto da Mulher Negra. Bonecas Abayomi: símbolo de resistência, 
tradição e poder feminino. Geledés, 15 maio 2018. Disponível em: 
https://www.geledes.org.br/bonecas-abayomi-simbolo-de-resistencia-tradicao-e-poder-
feminino/. Acesso em: 8 out. 2025. 
 
GELEDES – Instituto da Mulher Negra. Me gritaron negra: a poeta Victoria Santa Cruz. 
São Paulo: Geledés, 2021. Disponível em: https://www.geledes.org.br/me-gritaron-negra-
a-poeta-victoria-santa-cruz/. Acesso em: 8 out. 2025. 
 
GÓES, Juliana Morais de. Reflexões sobre pigmentocracia e colorismo no Brasil. REVES 
– Revista Relações Sociais, v. 5, n. 4, p. 1-20, 2022. Disponível em: 
https://periodicos.ufv.br/reves/article/download/14741/7497/67703. Acesso em: 30 set. 
2025. 
 
HERRERA, Hayden. Frida: a biografia de Frida Kahlo. 1. ed. São Paulo: Globo, 2002. 
 
JESUS, Alexandro Silva de. Notas sobre a atualidade da ferida colonial. São Paulo: 
Fórum de Educação e Diversidade Étnico-Racial, 2022. Disponível em: 
https://www.fewb.org.br/material_relacoes_raciais/Nota_%20sobre_a_atualidade_da_ferid
a_colonial_Ebook.pdf. Acesso em: 10 out. 2025. 

LUANA HANSEN OFICIAL. Negras em Marcha – Luana Hansen (part. Leci Brandão). 
YouTube, 29 nov. 2015. Disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=p6kRqzpoo3k&list=RDp6kRqzpoo3k&start_radio=1. 
Acesso em: 8 out. 2025. 

CAROL, mc. Não foi Cabral. Letras.mus.br, [s.d.]. Disponível em: 
https://www.letras.mus.br/mc-carol/nao-foi-cabral/. Acesso em: 08 out. 2025. 

https://doi.org/10.1590/ES.230408
https://www.geledes.org.br/bonecas-abayomi-simbolo-de-resistencia-tradicao-e-poder-feminino/
https://www.geledes.org.br/bonecas-abayomi-simbolo-de-resistencia-tradicao-e-poder-feminino/
https://www.geledes.org.br/me-gritaron-negra-a-poeta-victoria-santa-cruz/
https://www.geledes.org.br/me-gritaron-negra-a-poeta-victoria-santa-cruz/
https://periodicos.ufv.br/reves/article/download/14741/7497/67703
https://www.fewb.org.br/material_relacoes_raciais/Nota_%20sobre_a_atualidade_da_ferida_colonial_Ebook.pdf
https://www.fewb.org.br/material_relacoes_raciais/Nota_%20sobre_a_atualidade_da_ferida_colonial_Ebook.pdf
https://www.youtube.com/watch?v=p6kRqzpoo3k&list=RDp6kRqzpoo3k&start_radio=1
https://www.letras.mus.br/mc-carol/nao-foi-cabral/


E. B. Santos, M. A. Torres – (Des)obediências pedagógicas 

  Revista Espaço Pedagógico, Passo Fundo, v. 32, e17721, 2025  21 

 

MERCURY, Daniela. Ilê Pérola Negra. Composição de Guiguio. Letras.mus.br, s.d. 
Disponível em: https://www.letras.mus.br/daniela-mercury/423964/. Acesso em: 8 out. 
2025. 

MISKOLCI, Richard. Teoria Queer: um aprendizado pelas diferenças. 1. ed. Belo 
Horizonte: Autêntica Editora: UFOP - Universidade Federal de Ouro Preto, 2012. (Série 
Cadernos da Diversidade, 6). 

MOEHLECKE, Sabrina. Por uma cultura de educação em direitos humanos. In: ASSIS, 
Simone Gonçalves de; CONSTANTINI, Paula; AVANCI, Juliana Quinteiro; NJAINE, Karin 
(org.). Impactos da violência na escola: um diálogo com professores. 2. ed. Rio de 
Janeiro: Editora Fiocruz; CDEAD/ENSP, 2023. p. 17-41. Disponível em: 
https://doi.org/10.7476/9786557082126.0003. Acesso em: 23 set. 2025. 
 
MOTTA, Pedro Mourão Roxo da; BARROS, Nelson Filice de. Resenha: Handbook of 
Autoethnography. Cadernos de Saúde Pública, Rio de Janeiro, v. 31, n. 6, p. 1337-1340, 
jun. 2015. Disponível em: http://dx.doi.org/10.1590/0102-311XRE020615. Acesso em: 8 
out. 2025. 

NUNES, Clara. Canto das três raças. Composição de Mauro Duarte e Paulo César 
Pinheiro. Letras.mus.br, 2020. Disponível em: https://www.letras.mus.br/clara-
nunes/83169/. Acesso em: 8 out. 2025. 

OLAVO, Antônio (Direção). A cor do trabalho. Brasil: Videografias, 2014. Documentário 
(52 min). 

ROCHA, Ruth. Bom dia, todas as cores! 22. ed. São Paulo: Salamandra, 2010. 

SILVEIRA, Ana Cristina. Namoradeiras contemporâneas: o transcender da janela. São 
João Del-Rei: Universidade Federal de São João Del-Rei, 2019. Disponível em: 
https://ufsj.edu.br/portal2-
repositorio/File/pipaus/Namoradeiras%20Contemporaneas_%20O%20transcender%20da
%20janela.pdf. Acesso em: 8 out. 2025. 
 
TONELLO, Jean Marcos Detofeno; FERREIRA, Jacques Lima. Revisão sistemática 
qualitativa em educação: características e etapas. Roteiro, [S. l.], v. 49, p. e32630, 2024. 
DOI: 10.18593/r.v49.32630. Disponível em: 
https://periodicos.unoesc.edu.br/roteiro/article/view/32630. Acesso em: 30 set. 2025. 

TV BRASIL. Expedições apresenta o Bumba-Meu-Boi do Maranhão. [S.l.]. YouTube, 7 
mar. 2016. Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=5G8gYfk-bBg. Acesso em: 
08 out. 2025. 

WALKER, Lucy (Direção). Lixo extraordinário. Produção: João Jardim, Karen Harley. 
Reino Unido/Brasil: Almega Projects, 2011. Documentário (99 min). 

https://www.letras.mus.br/daniela-mercury/423964/
https://doi.org/10.7476/9786557082126.0003
https://dx.doi.org/10.1590/0102-311XRE020615
https://www.letras.mus.br/clara-nunes/83169/
https://www.letras.mus.br/clara-nunes/83169/
https://ufsj.edu.br/portal2-repositorio/File/pipaus/Namoradeiras%20Contemporaneas_%20O%20transcender%20da%20janela.pdf
https://ufsj.edu.br/portal2-repositorio/File/pipaus/Namoradeiras%20Contemporaneas_%20O%20transcender%20da%20janela.pdf
https://ufsj.edu.br/portal2-repositorio/File/pipaus/Namoradeiras%20Contemporaneas_%20O%20transcender%20da%20janela.pdf
https://periodicos.unoesc.edu.br/roteiro/article/view/32630
https://www.youtube.com/watch?v=5G8gYfk-bBg

