
 Recebido: 16.10.2025 — Aprovado: 09.12.2025 
ISSN on-line: 2238-0302   https://doi.org/10.5335/rep.v32.17722  

Revista Espaço Pedagógico, Passo Fundo, v. 32, e17722, 2025 | Disponível em https://ojs.upf.br/index.php/rep  

Os desafios da conscientização para vencer a barbárie: 
contribuições de Paulo Freire 

 

The Challenges of Conscientization to Overcome Barbarism: 
Contributions of Paulo Freire 

 

Los desafíos de la concientización para vencer la barbarie: 
Contribuciones de Paulo Freire 

 

Luis Carlos Trombetta1   ✉ 

Jaime José Zitkoski2   ✉ 

 

Resumo 

O artigo discute os desafios da conscientização como processo educativo fundamental para enfrentar a 
barbárie contemporânea. Analisa contradições sociais decorrentes da violência estrutural, da 
desigualdade e da mercantilização, dialogando com o pensamento de Paulo Freire e sua proposta de 
educação humanizadora. Parte-se da compreensão de que a conscientização constitui a mediação 
pedagógica que articula o enfrentamento da barbárie à educação em direitos humanos. A investigação 
adota abordagem qualitativa, ancorada na hermenêutica freiriana, articulada a uma perspectiva dialética 
da realidade. O objetivo é explicitar o potencial da pedagogia crítico-problematizadora como caminho de 
emancipação e humanização, destacando sua contribuição para a efetivação dos direitos humanos no 
Brasil. 
Palavras-chave: Educação Popular; Conscientização; Liberdade; Humanização. 

 

Abstract 

The article discusses the challenges of conscientization as an educational process fundamental to 
confronting contemporary barbarism. It analyzes social contradictions arising from structural violence, 
inequality, and commodification, engaging with Paulo Freire’s thought and his proposal of humanizing 
education. It is based on the understanding that conscientization constitutes the pedagogical mediation 
that articulates the confrontation of barbarism with human rights education. The research adopts a 
qualitative approach, grounded in Freirean hermeneutics and articulated with a dialectical perspective of 
reality. The aim is to explain the potential of critical-problematizing pedagogy as a path toward 
emancipation and humanization, highlighting its contribution to the realization of human rights in Brazil. 
Keywords: Popular Education; Conscientization; Freedom; Humanization. 

 

Resumen 

El artículo discute los desafíos de la concientización como proceso educativo fundamental para enfrentar 
la barbarie contemporánea. Analiza contradicciones sociales derivadas de la violencia estructural, la 
desigualdad y la mercantilización, dialogando con el pensamiento de Paulo Freire y su propuesta de 
educación humanizadora. Se parte de la comprensión de que la concientización constituye la mediación 
pedagógica que articula el enfrentamiento de la barbarie con la educación en derechos humanos. La 
investigación adopta un enfoque cualitativo, basado en la hermenéutica freiriana y articulado con una 
perspectiva dialéctica de la realidad. El objetivo es explicitar el potencial de la pedagogía crítico-
problematizadora como camino de emancipación y humanización, destacando su contribución a la 
efectivización de los derechos humanos en Brasil. 
Palabras clave: Educación Popular; Concientización; Libertad; Humanización. 

— 
1 Universidade Federal do Rio Grande do Sul, Porto Alegre/RS – Brasil. 
2 Universidade Federal do Rio Grande do Sul, Porto Alegre/RS – Brasil. 

https://doi.org/10.5335/rep.v32.17722
https://ojs.upf.br/index.php/rep
http://seer.upf.br/index.php/rep
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.pt_BR
mailto:trombetta@faccat.br
mailto:jaime.jose@ufrgs.br
https://orcid.org/0009-0002-8250-9160
https://orcid.org/0000-0003-1266-2039


L. C. Trombetta, J. J. Zitkoski – Os desafios da conscientização para vencer a barbárie 

  Revista Espaço Pedagógico, Passo Fundo, v. 32, e17722, 2025  2 

Introdução  

 

A sociedade contemporânea caracteriza-se por contradições profundas, resultantes 

das desigualdades econômicas, sociais, políticas e culturais, assim como da violência 

estrutural que atinge, de modo particular, crianças, idosos, mulheres e populações 

vulnerabilizadas. Soma-se a esse quadro um consumismo exacerbado que reforça a lógica 

da mercantilização da vida e fragiliza a construção de vínculos solidários (Zitkoski, 2022). 

Tais elementos configuram um cenário de barbárie, cuja superação exige esforços coletivos 

voltados à promoção dos direitos humanos e da dignidade. 

Neste contexto, a educação, entendida como processo de conscientização e 

humanização, apresenta-se como horizonte ético-político capaz de enfrentar essas 

mazelas. O pensamento de Paulo Freire oferece referenciais consistentes para a 

formulação de uma pedagogia crítico-problematizadora, fundamentada no diálogo, na 

participação ativa dos sujeitos e na busca por emancipação. 

O problema central que orienta este estudo pode ser enunciado da seguinte forma: 

quais são as principais contribuições de Paulo Freire para a construção de um projeto 

educativo libertador e emancipador em seus diferentes aspectos e dimensões? Busca-se, 

ainda, compreender o potencial transformador da proposta freiriana e de que modo ela pode 

contribuir para a formação de sujeitos críticos e comprometidos com a mudança social. 

A investigação adota uma abordagem qualitativa, sustentada pela hermenêutica 

freiriana e articulada a uma perspectiva dialética de análise da realidade. A hermenêutica 

freiriana não busca verdades absolutas, mas parte da compreensão histórica e situada das 

práticas educativas, assumindo o diálogo como método e horizonte de análise. Articulada 

a uma perspectiva dialética, reconhece que a realidade é marcada por contradições sociais, 

políticas e culturais, que precisam ser desveladas e confrontadas para abrir caminhos de 

transformação. Assim, a leitura hermenêutica-dialética da realidade possibilita 

compreender os condicionamentos históricos e, ao mesmo tempo, identificar o inédito viável 

como horizonte emancipatório, em consonância com a pedagogia crítico-problematizadora 

de Paulo Freire. 

Além disso, considera-se a experiência docente dos autores, de mais de três 

décadas, na formação de professores, o que confere densidade empírica e interpretativa 

ao debate. O objetivo do artigo é, explicitar o potencial da pedagogia crítico-

problematizadora como caminho de emancipação e humanização, destacando sua 

contribuição para a efetivação dos direitos humanos no Brasil. 

A perspectiva de Paulo Freire é constantemente revisitável e atualizada diante das 

crises civilizatórias que marcam nosso tempo. Obras como Conscientização: teoria e prática 

da libertação (Freire, 1980) e Ação cultural para a liberdade (Freire, 1982) já indicavam que 

a conscientização não pode ser entendida como simples acúmulo de informações, mas 

como processo crítico e ético de tomada de posição diante das contradições sociais. Essa 

postura é também reforçada por Scocuglia (2015), ao afirmar que a obra freiriana se 

mantém como referência central em meio à atual crise de paradigmas, justamente porque 



L. C. Trombetta, J. J. Zitkoski – Os desafios da conscientização para vencer a barbárie 

  Revista Espaço Pedagógico, Passo Fundo, v. 32, e17722, 2025  3 

não oferece respostas prontas, mas abre horizontes para a criação de inéditos viáveis no 

campo da educação. 

Neste artigo, a barbárie é compreendida como expressão histórica da negação da 

dignidade humana e da violação sistemática dos direitos humanos, produzida pelas 

desigualdades estruturais do capitalismo contemporâneo. Nessa perspectiva, a 

conscientização, tal como formulada por Paulo Freire, constitui-se como mediação 

pedagógica fundamental da educação em direitos humanos, ao possibilitar a leitura crítica 

da realidade, a denúncia das opressões e o anúncio de alternativas emancipatórias. 

Ao dialogar com Marx e Engels (2007), Freire reforça que a transformação da 

consciência está intrinsecamente vinculada à transformação das condições materiais de 

vida, sendo impossível dissociar emancipação política de emancipação humana. Essa 

leitura dialética encontra ecos na interpretação de Minayo (2002), para quem o método 

crítico exige rigor e radicalidade epistemológica capazes de romper com explicações 

superficiais do real. Nesse sentido, a pedagogia crítico-problematizadora articula reflexão e 

ação, teoria e prática, em um movimento que se opõe às formas de barbárie, à 

naturalização da desigualdade e à mercantilização da vida. 

Por outro lado, a centralidade do diálogo como prática humanizadora, destacada por 

Melo Neto (2011), permite aproximar Freire (1987, 2011) de outros pensadores da ética e 

da política, como Platão e Habermas. O diálogo, entendido como reconhecimento do outro 

e mediação intersubjetiva, reforça a possibilidade de construção de uma cultura 

democrática e solidária, imprescindível à luta por direitos humanos. Nesse mesmo 

horizonte, discursos contemporâneos como os do presidente Luiz Inácio Lula da Silva 

(2023) — ao reafirmar a necessidade de incluir o povo pobre no orçamento — sinalizam a 

urgência de políticas públicas que dialoguem com a pedagogia freiriana, compreendendo a 

educação como prática de liberdade e como instrumento de superação das desigualdades 

estruturais. 

 

2 A importância de dizer a palavra 

 

No prefácio da obra Pedagogia do Oprimido, Ernani Maria Fiori (1987) introduz o 

desafio de “aprender a dizer a sua palavra”, indicando que a educação libertadora deve 

partir da experiência e da voz dos sujeitos. O silenciamento imposto historicamente aos 

educandos representa um obstáculo à participação crítica nos espaços escolares e sociais. 

Tal mutismo, como observa Freire, não se reduz a um fenômeno individual, mas constitui-

se como expressão das estruturas de opressão que marcam a sociedade. “A educação 

como prática da liberdade (Freire, 1967) postula, necessariamente, uma pedagogia do 

oprimido (Fiori, 1987), o que implica reconhecer o lugar central da palavra como mediação 

da consciência e da ação transformadora. 

A pedagogia freiriana exige, portanto, a participação ativa dos educandos na 

definição de conteúdos, temas geradores, práticas e processos avaliativos. Ao deslocar o 

educador da posição exclusiva de autor do processo formativo, abre-se a possibilidade de 

coautoria e de produção coletiva do conhecimento. Nesse horizonte, a palavra deixa de ser 



L. C. Trombetta, J. J. Zitkoski – Os desafios da conscientização para vencer a barbárie 

  Revista Espaço Pedagógico, Passo Fundo, v. 32, e17722, 2025  4 

transmissão verticalizada e passa a ser construção dialógica, vinculada ao exercício da 

liberdade e à possibilidade de que cada sujeito se descubra como protagonista de sua 

história. Como enfatiza Freire (1987), “a prática da liberdade só encontrará adequada 

expressão numa pedagogia em que o oprimido tenha condições de, reflexivamente, 

descobrir-se e conquistar-se como sujeito de sua própria destinação histórica” (Fiori, 1987, 

p. 9). 

Refletir sobre a palavra, nesse contexto, implica reconhecer o papel da consciência 

crítica e da práxis transformadora. A alfabetização, entendida como ato político e cultural, 

deve permitir que o educando “aprenda a escrever a sua vida, como autor e como 

testemunha de sua história, isto é, biografar-se, existenciar-se, historicizar-se” (Fiori, 1987, 

p. 10). Ao biografar-se, o sujeito rompe com a condição de objeto da história, assumindo a 

autoria de sua existência. Trata-se de um processo que desafia as práticas pedagógicas 

tradicionais, ainda marcadas por currículos rígidos, metodologias transmissivas e por uma 

lógica de domesticação que naturaliza a desigualdade. 

Esse tensionamento entre opressão e libertação encontra-se na crítica freiriana à 

educação bancária, definida como mecanismo de reprodução das estruturas de dominação. 

Tal modelo considera os educandos como recipientes passivos — “esponjas” que absorvem 

o conhecimento transmitido — e os afasta da possibilidade de interpretar criticamente a 

realidade. Nesse sentido, Freire afirma que a pedagogia bancária retira o protagonismo dos 

sujeitos e nega-lhes o direito de elaborar o mundo. Por isso, o desafio colocado é o de 

instituir uma pedagogia da autoria, capaz de articular conhecimento, interpretação e ação 

transformadora. 

A “palavra” em Freire não é apenas linguagem; é práxis. Ela se constitui como 

significação produzida no encontro entre consciência e mundo, sendo simultaneamente 

reveladora e transformadora da realidade. Quando interditada, os educandos perdem a 

oportunidade de se reconhecerem como sujeitos de direitos e de historicidade. Ao contrário, 

quando promovida, a palavra inaugura novas possibilidades de ser e estar no mundo, pois 

funda o espaço da comunicação e da construção do comum: “a pedagogia do oprimido é, 

pois, liberadora de ambos, do oprimido e do opressor” (Freire, 1987, p. 10). 

A relevância da palavra também se expressa na dimensão ética da existência. Fiori 

(1987) observa que pensar a vida, comprometer-se com a existência e assumir a 

responsabilidade histórica são imperativos éticos de qualquer prática educativa 

comprometida com a libertação. O silêncio, ao contrário, colabora com a naturalização da 

barbárie. Como lembra Freire, “com a palavra, o homem se faz homem” (Fiori, 1987, p. 13). 

Por isso, impedir, dificultar ou interditar a palavra é violentar a condição humana e perpetuar 

a lógica da opressão. 

Assim, “dizer a palavra” não significa apenas pronunciar termos, mas assumir a 

condição de sujeito consciente, capaz de interpretar criticamente sua realidade e intervir 

para transformá-la. Essa perspectiva reforça o objetivo central deste artigo: investigar em 

que medida as contribuições de Paulo Freire, especialmente no campo da pedagogia da 

palavra (Dounis, 2012), podem orientar um projeto educativo crítico, libertador e 

emancipador, apto a enfrentar a barbárie contemporânea e a potencializar a luta pelos 



L. C. Trombetta, J. J. Zitkoski – Os desafios da conscientização para vencer a barbárie 

  Revista Espaço Pedagógico, Passo Fundo, v. 32, e17722, 2025  5 

direitos humanos no Brasil. Na concepção freiriana, pode-se falar em uma pedagogia da 

palavra (Dounis, 2012), entendida como eixo articulador entre a consciência crítica e a 

prática transformadora. A palavra não é apenas veículo de comunicação, mas síntese da 

relação dialética entre reflexão e ação. Nesse sentido, “pronunciar a palavra” equivale a 

pronunciar o mundo, isto é, reinterpretá-lo criticamente e intervir para transformá-lo (Freire, 

1987). Ao trabalhar a palavra como práxis, a educação problematizadora rompe com a 

lógica neotecnicista da educação e instaura um processo dialógico em que o conhecimento 

nasce da experiência coletiva, fortalecendo a autonomia, a autoria e a historicidade dos 

sujeitos (Freire, 1980; Fiori, 1987). 

 

3 O caminho da conscientização proposto por Freire 

 

A pedagogia freiriana compreende a conscientização como eixo estruturante da 

educação emancipadora. Mais do que uma etapa do processo formativo, trata-se de uma 

concepção epistemológica e política que articula alfabetização, leitura de mundo e 

transformação social. Para Freire, alfabetizar é conscientizar, pois aprender a ler e escrever 

não se restringe ao domínio técnico da língua, mas implica a apropriação crítica da 

realidade e a capacidade de intervir nela. 

Esse horizonte emerge na proposição de que “um mínimo de palavras, com a 

máxima polivalência fonêmica, é o ponto de partida para a conquista do universo vocabular” 

(Fiori, 1987, p. 11). A escolha das palavras não é neutra: são extraídas do universo cultural 

e social dos educandos, constituindo-se como palavras geradoras. Essas palavras, ao 

mesmo tempo familiares e problematizadoras, possibilitam que o educando estabeleça 

relações entre sua experiência cotidiana e a reflexão crítica, transformando-se em sujeito 

ativo de sua aprendizagem. 

A pedagogia da conscientização propõe, assim, um movimento de investigação 

temática ancorado nos temas geradores. Eles são expressão das contradições históricas 

vividas pelos sujeitos e, quando trabalhados metodologicamente, abrem caminho para a 

reflexão crítica coletiva. Como afirma Freire (1987, p. 97), “a investigação do tema gerador, 

que se encontra contido no ‘universo temático mínimo’, se realizada por meio de uma 

metodologia conscientizadora, além de nos possibilitar sua apreensão, insere ou começa a 

inserir os homens numa forma crítica de pensarem seu mundo”. Trata-se de um processo 

que não apenas decodifica a palavra, mas descodifica a realidade. 

A etapa da descodificação é central nesse processo. Consiste na análise da 

situação vivida, permitindo ao educando refletir, confrontar e projetar possibilidades de 

mudança. “A descodificação é análise e consequente reconstituição da situação vivida: 

reflexo, reflexão e abertura de possibilidades concretas de ultrapassagem” (Fiori, 1987, p. 

11). Esse movimento amplia a consciência dos sujeitos e os convoca à ação 

transformadora, uma vez que o conhecimento deixa de ser mera contemplação para 

assumir caráter ético-político. 

O espaço privilegiado dessa dinâmica é o círculo de cultura, concebido por Freire 

como lugar de diálogo e aprendizagem coletiva. Nesse espaço, não há a centralidade do 



L. C. Trombetta, J. J. Zitkoski – Os desafios da conscientização para vencer a barbárie 

  Revista Espaço Pedagógico, Passo Fundo, v. 32, e17722, 2025  6 

professor como transmissor, mas a figura do coordenador que media e favorece a 

reciprocidade de consciências: “no círculo de cultura, a rigor, não se ensina, aprende-se em 

reciprocidade de consciências” (Fiori, 1987, p. 12). O diálogo, nesse contexto, não é apenas 

recurso metodológico, mas fundamento ontológico e epistemológico da educação 

libertadora. 

A conscientização, portanto, não se limita ao reconhecimento da realidade. Ela 

implica opção, decisão e compromisso com a transformação, pois, como destaca Freire 

(1987), só escolhe quem reconhece a existência de alternativas. A consciência crítica nasce 

do diálogo intersubjetivo e se realiza na práxis, compreendida como unidade dialética entre 

reflexão e ação. Essa dimensão distingue radicalmente a pedagogia da conscientização da 

educação bancária, na qual o conhecimento é depositado de forma unilateral e passiva. 

Outro aspecto fundamental da proposta freiriana é a relação entre conscientização 

e humanização. Para Fiori (1987, p. 15), “a consciência do mundo e a consciência de si 

crescem juntas e em razão direta; uma é a luz interior da outra”. Ou seja, ao tomar 

consciência de si, o sujeito também se reconhece como parte do mundo e corresponsável 

por sua transformação. Essa perspectiva rompe com visões fatalistas ou adaptativas, 

reforçando o compromisso histórico dos oprimidos com sua libertação. 

É nesse horizonte que emergem duas categorias fundamentais do pensamento 

freireano: o inédito viável e o esperançar. O inédito viável corresponde àquilo que, embora 

ainda não realizado, pode ser construído coletivamente como possibilidade histórica. Como 

explica Freire (1987), trata-se da capacidade de vislumbrar alternativas diante das 

situações-limite e de mobilizar práticas para sua superação. A educação, nesse sentido, 

não se restringe a analisar a realidade, mas projeta e constrói novas possibilidades de 

existência. 

Associado a essa perspectiva, o esperançar não é um ato passivo de esperar, mas 

uma prática ativa de compromisso e luta. Freire (1992) recorda que a esperança verdadeira 

se traduz em ação transformadora, enraizada no sonho e na utopia, mas sempre vinculada 

ao fazer histórico. Conscientizar é também esperançar, ou seja, alimentar a crença na 

possibilidade de mudança e engajar-se no trabalho coletivo para concretizá-la. 

Em síntese, o caminho da conscientização proposto por Freire articula 

alfabetização, diálogo, investigação temática, práxis transformadora, inédito viável e 

esperançar. Ele coloca os sujeitos como autores de sua história, capazes de “dizer a sua 

palavra” e de construir coletivamente um mundo mais humano. Assim, reafirma-se o 

objetivo central deste estudo: compreender como a pedagogia crítico-problematizadora, 

fundada na conscientização, pode constituir um horizonte ético e político de resistência à 

barbárie e de promoção dos direitos humanos. Nesse sentido, a pedagogia da 

conscientização assume papel central na educação em direitos humanos, ao enfrentar as 

formas contemporâneas de barbárie que desumanizam os sujeitos e naturalizam a 

desigualdade. 

 

 

 



L. C. Trombetta, J. J. Zitkoski – Os desafios da conscientização para vencer a barbárie 

  Revista Espaço Pedagógico, Passo Fundo, v. 32, e17722, 2025  7 

3.1 A problematização como eixo da conscientização 

 

Um dos desafios centrais para que a conscientização se constitua como caminho 

para vencer a barbárie está na capacidade da educação em assumir a problematização 

como princípio estruturante. Diferente das pedagogias tradicionais, que naturalizam as 

desigualdades e reforçam práticas de domesticação, a pedagogia freiriana entende que a 

realidade deve ser lida criticamente e posta em questão. A problematização, portanto, não 

é um recurso metodológico pontual, mas um fundamento epistemológico que possibilita a 

formação de sujeitos capazes de se reconhecerem como históricos e transformadores. 

Nesse movimento, as contradições sociais — expressas na violência, na 

desigualdade e na exclusão — são convertidas em objeto de análise e de reflexão crítica. 

É isso que permite enfrentar as formas de barbárie que desumanizam os sujeitos e 

inviabilizam a vivência plena dos direitos humanos. Como destaca Freire (1987, p. 156), “a 

conscientização, além de conhecimento ou reconhecimento, contempla também opção, 

decisão e compromisso”. A pedagogia problematizadora não se limita a descrever o mundo, 

mas desafia a transformá-lo, instigando educadores e educandos a assumirem um 

compromisso ético com a humanização. 

Essa perspectiva se conecta diretamente à questão problematizadora deste estudo: 

quais são as principais contribuições de Paulo Freire para a construção de um projeto 

educativo libertador e emancipador em seus diferentes aspectos e dimensões? Ao 

compreender a pedagogia do oprimido como uma proposta que visa à superação das 

relações de dominação e à humanização de todos os sujeitos envolvidos no processo 

educativo, impõe-se a necessidade de refletir sobre os caminhos concretos para a 

realização desse princípio em sociedades marcadas pela precarização das políticas 

públicas e pela intensificação da violência estrutural. 

Ao propor a investigação dos temas geradores, Freire desloca a educação de uma 

prática bancária para uma prática crítica e criadora. Nesse processo, os sujeitos “se 

descobrem e se conquistam como autores de sua própria destinação histórica” (Fiori, 1987, 

p. 9). É nesse gesto de perguntar, questionar e problematizar que se constitui a consciência 

crítica como prática de liberdade. 

Por isso, o enfrentamento da barbárie não se dará pela repetição de conteúdos ou 

pela adaptação passiva às condições impostas, mas pela construção do inédito viável 

(Freire, 2000) entendido como aquilo que, embora ainda não realizado, pode ser 

coletivamente criado. Esse horizonte utópico está intrinsecamente vinculado ao esperançar, 

que não é esperar de forma passiva, mas comprometer-se com a luta histórica. A proposta 

de reeducar pela revolução é um inédito viável que buscamos há tempos, mas que caminha 

a passos lentos (mas, vamos esperançar!)”. 

A pedagogia problematizadora, assim, responde ao desafio do título deste artigo: a 

conscientização como instrumento de superação da barbárie. Ao mesmo tempo em que 

denuncia as opressões, ela anuncia alternativas possíveis e convoca os sujeitos à 

construção coletiva de um mundo mais justo, humano e solidário. 

 



L. C. Trombetta, J. J. Zitkoski – Os desafios da conscientização para vencer a barbárie 

  Revista Espaço Pedagógico, Passo Fundo, v. 32, e17722, 2025  8 

3.2 O diálogo e a reciprocidade de consciências 

 

Se a problematização constitui o eixo da conscientização, o diálogo é o método que 

a sustenta e lhe dá sentido. Para Freire, não há conscientização sem diálogo, pois é no 

encontro de vozes e experiências que se revelam as contradições do mundo e se constroem 

caminhos de superação. O diálogo, enquanto práxis, não é simples troca de palavras, mas 

processo histórico de constituição da consciência e da cultura. 

Nos círculos de cultura, espaço privilegiado da pedagogia freiriana, educadores e 

educandos compartilham saberes e experiências em condições de horizontalidade. “No 

círculo de cultura, a rigor, não se ensina, aprende-se em reciprocidade de consciências” 

(Fiori, 1987, p. 12). Essa formulação rompe radicalmente com a educação bancária, na qual 

o professor detém o monopólio da palavra. No círculo, o coordenador apenas media, cria 

condições e favorece a dinâmica do grupo, sem manipular o processo. 

O diálogo, nesse sentido, é constitutivo da humanização. Ele possibilita que os 

sujeitos se compreendam como seres inacabados e em permanente devir, capazes de dizer 

sua palavra e de historicizar sua própria existência. Ao afirmar que “com a palavra, o homem 

se faz homem” (Fiori, 1987, p. 13), Freire sublinha que a palavra viva — produzida na 

reciprocidade dialógica — funda a condição de humanidade. Negar o diálogo é negar a 

própria possibilidade de humanização. 

Mais do que método pedagógico, o diálogo é também fundamento político. É pelo 

diálogo que se constrói a consciência histórica, que se reconhece a necessidade da 

transformação e que se organiza a resistência à barbárie. Nele, a reciprocidade das 

consciências instaura a intersubjetividade como base da emancipação. “A 

intersubjetividade, em que as consciências se enfrentam, dialetizam-se, promovem-se, é a 

tessitura última do processo histórico de humanização” (Fiori, 1987, p. 17). 

Assim, enfrentar os desafios da conscientização exige compreender que o diálogo 

não é acessório, mas essencial. Ele é o terreno em que o inédito viável se torna horizonte 

compartilhado e em que o esperançar se traduz em prática coletiva. É na reciprocidade das 

consciências que se forja a possibilidade histórica de vencer a barbárie e afirmar a 

educação como prática da liberdade (Freire, 1967). 

 

3.3 O inédito viável e o esperançar como categorias de resistência 

 

O conceito de inédito viável é uma das categorias mais fecundas do pensamento 

freiriano, justamente por articular a dimensão ontológica da esperança com a dimensão 

histórica da luta social. Para Freire (1987; 2000), o inédito viável expressa a possibilidade 

concreta de superação das situações-limite, aquelas condições objetivas que se 

apresentam como barreiras à liberdade, mas que, quando reconhecidas criticamente, 

revelam sua historicidade e, portanto, a possibilidade de serem ultrapassadas pela práxis 

transformadora. Trata-se, assim, de uma categoria que ultrapassa o campo do idealismo 

para se firmar como horizonte histórico-político. 



L. C. Trombetta, J. J. Zitkoski – Os desafios da conscientização para vencer a barbárie 

  Revista Espaço Pedagógico, Passo Fundo, v. 32, e17722, 2025  9 

Nessa perspectiva, o inédito viável não é uma simples projeção utópica, mas uma 

categoria político-pedagógica que convoca à ação. Ele traduz a potência criadora da 

conscientização: ao reconhecer que a realidade é marcada por contradições, mas não 

determinada de forma absoluta, os sujeitos descobrem que a história está sempre aberta à 

intervenção. A educação problematizadora, ao favorecer a leitura crítica do mundo, abre 

caminhos para que os educandos construam coletivamente novos horizontes de 

transformação, como já explicitado em Conscientização: teoria e prática da libertação 

(Freire, 1980). 

No contexto da barbárie contemporânea, marcada pela violência estrutural, pela 

desigualdade social e pela mercantilização da vida, o inédito viável ganha centralidade 

como categoria de resistência. Ele se torna um chamado à imaginação política e à prática 

comunitária de solidariedade, indicando que alternativas emancipatórias devem nascer das 

experiências e lutas cotidianas. A pedagogia freiriana, ao afirmar os oprimidos como 

protagonistas de sua libertação, mostra que o inédito viável não é doado, mas construído 

na práxis coletiva enraizada nos territórios e nas culturas populares. 

É nesse horizonte que emergem também novos aportes críticos contemporâneos, 

como evidencia Paulo (2025), ao mostrar que as mulheres introduzem epistemologias 

feministas nos processos de Educação Popular, ampliando a noção de inédito viável com 

práticas de enfrentamento ao patriarcado, de promoção da conscientização de direitos e de 

fortalecimento das redes de apoio comunitário. Essa ampliação revela que o inédito viável 

não se reduz à esfera econômica ou institucional, mas se desdobra em dimensões culturais, 

de gênero e de subjetividade, tensionando a invisibilidade e propondo pedagogias críticas 

ancoradas na pluralidade de vozes. 

Esse horizonte também se articula com os marcos normativos brasileiros, em 

especial com o Plano Nacional de Educação em Direitos Humanos – PNEDH (Brasil, 2018). 

O documento reforça a centralidade da educação como prática política e cultural que 

difunde valores solidários, cooperativos e de justiça social, buscando consolidar uma cultura 

democrática e de direitos no país. Ao propor a transversalidade da educação em direitos 

humanos em todas as políticas públicas — da educação básica ao ensino superior, 

passando pela educação não formal — o PNEDH abre espaço para que a pedagogia 

freiriana dialogue com estratégias institucionais de formação crítica e cidadã. Assim, o 

inédito viável pode ser compreendido como motor histórico que conecta a prática 

pedagógica às lutas por efetividade do Estado democrático de direito, em sintonia com os 

objetivos do PNEDH de promover uma cultura de direitos humanos no Brasil. 

Assim, pensar o inédito viável como horizonte de transformação é reafirmar a 

potência da educação como prática política e cultural de resistência à barbárie. Mais do que 

promessa distante, ele simboliza o convite à criação do novo, ao compromisso com a utopia 

concreta e à articulação entre sonho e ação histórica. Nesse sentido, a pedagogia 

libertadora não apenas denuncia as injustiças, mas anuncia e prepara os caminhos 

possíveis para a construção de um mundo mais justo, humano e solidário (Freire, 1987, 

2000). 

 



L. C. Trombetta, J. J. Zitkoski – Os desafios da conscientização para vencer a barbárie 

  Revista Espaço Pedagógico, Passo Fundo, v. 32, e17722, 2025  10 

3.4 O esperançar e a pedagogia da esperança 

 

A esperança é uma categoria ontológica em Paulo Freire (1992), pois se relaciona 

com a condição humana de ser inacabado, aberto ao devir. No entanto, Freire distingue a 

esperança ingênua, que se limita à espera passiva, do esperançar, entendido como ato 

político e pedagógico que implica ação transformadora. O esperançar traduz o 

compromisso histórico dos sujeitos com a construção de alternativas que rompam com a 

lógica da opressão. 

A pedagogia da esperança, portanto, não se reduz ao cultivo de sentimentos 

positivos, mas se configura como prática crítica, sustentada pelo diálogo e pela práxis. Ela 

está intimamente ligada à conscientização, pois somente quem reconhece as contradições 

do mundo é capaz de esperançar, isto é, de lutar por mudanças concretas. Como afirma 

Freire (2000), a esperança verdadeira é enraizada no sonho e na utopia, mas só ganha 

sentido quando encarnada na prática social. 

Na conjuntura atual, marcada pela desesperança de amplos setores sociais, o 

esperançar freiriano convoca à resistência. Ao mesmo tempo em que denuncia as formas 

de barbárie, ele afirma a possibilidade de transformação e chama à responsabilidade 

coletiva. É nesse sentido que a pedagogia da esperança se torna horizonte ético-político 

indispensável para enfrentar a naturalização da violência e da desigualdade. 

Portanto, o esperançar é, ao mesmo tempo, categoria existencial e pedagógica. Ele 

fortalece a luta por direitos humanos e orienta práticas educativas comprometidas com a 

libertação. Sem esperança ativa, a pedagogia crítica perde sua força transformadora. Com 

ela, ao contrário, os sujeitos se mantêm em movimento, alimentando a utopia concreta de 

um mundo mais justo e solidário. 

 

3.5 Conscientização e situações-limite 

 

O processo de conscientização em Paulo Freire está sempre vinculado às 

situações-limite, isto é, às condições concretas que restringem a liberdade e a humanização 

dos sujeitos. Essas situações, embora apareçam como barreiras intransponíveis, carregam 

em si a possibilidade de serem superadas. São, portanto, ao mesmo tempo, condicionantes 

e desafios que mobilizam a criatividade e a ação transformadora (Freire, 1987). 

Ao reconhecer as situações-limite, a educação libertadora não se limita a descrevê-

las, mas busca problematizá-las, revelando seus mecanismos de opressão. Nesse 

processo, o educando descobre-se como sujeito histórico, capaz de intervir na realidade. A 

conscientização, assim, não se restringe ao conhecimento intelectual, mas se traduz em 

ato político que implica decisão e compromisso (Freire, 1980). 

No contexto da sociedade contemporânea, as situações-limite se expressam na 

desigualdade social, na violência estrutural, na exclusão educacional e na mercantilização 

da vida. Tais realidades configuram a barbárie que este artigo busca enfrentar. A pedagogia 

freiriana, ao colocar a conscientização como eixo da educação, mostra que a superação 



L. C. Trombetta, J. J. Zitkoski – Os desafios da conscientização para vencer a barbárie 

  Revista Espaço Pedagógico, Passo Fundo, v. 32, e17722, 2025  11 

dessas situações exige não apenas políticas públicas, mas também processos formativos 

que fortaleçam a autonomia e a participação crítica dos sujeitos (Minayo, 2002). 

Portanto, a articulação entre conscientização e situações-limite revela que a 

educação libertadora é inseparável da luta por transformação social. Ela convoca os 

sujeitos a reconhecerem os condicionamentos históricos e, ao mesmo tempo, a construírem 

coletivamente as alternativas para superá-los. É nesse movimento que se abre o caminho 

para o inédito viável e para o esperançar como práticas de resistência. 

 

3.6 A práxis como unidade de reflexão e ação 

 

A práxis é uma das categorias mais emblemáticas do pensamento freiriano e 

representa a unidade dialética entre reflexão e ação. Para Freire (1987), não basta 

interpretar o mundo; é preciso transformá-lo. A práxis, nesse sentido, constitui-se como 

fundamento da pedagogia crítica, pois impede que a teoria se torne mera abstração e que 

a prática se reduza ao ativismo sem direção. 

Ao articular práxis e conscientização, Freire aproxima-se de Marx e Engels (2007), 

para quem a emancipação humana depende da transformação das condições materiais de 

vida. Essa perspectiva reforça a inseparabilidade entre educação e política, mostrando que 

toda prática educativa tem implicações sociais e éticas. A práxis é, portanto, o caminho pelo 

qual os sujeitos se reconhecem como protagonistas de sua história e assumem a 

responsabilidade pela construção do comum. 

No campo da educação, a práxis se expressa no diálogo, na investigação temática, 

na problematização da realidade e na criação de alternativas coletivas. Trata-se de uma 

pedagogia que integra teoria e prática em um movimento contínuo de reflexão-ação-

reflexão. Essa dinâmica impede tanto o dogmatismo quanto o espontaneísmo, favorecendo 

processos formativos críticos e emancipatórios (Melo Neto, 2011). 

Assim, compreender a práxis como unidade de reflexão e ação é essencial para 

enfrentar os desafios da barbárie. Ela reafirma a educação como prática da liberdade e 

como instrumento de transformação social. Sem práxis, a educação se reduz à reprodução 

da ordem existente; com ela, torna-se espaço de criação, resistência e humanização. 

 

3.7 Pedagogia freiriana e Direitos Humanos no Brasil contemporâneo 

 

A pedagogia freiriana afirma-se como campo teórico-metodológico comprometido 

com a transformação social e com a defesa da dignidade humana. No Brasil 

contemporâneo, ela se coloca como horizonte fundamental na luta pela efetivação dos 

direitos humanos, especialmente em contextos de vulnerabilidade social e exclusão 

educacional (Freire, 2000). Nesse sentido, não se trata apenas de reivindicar a 

universalidade formal dos direitos, mas de construir processos educativos que possibilitem 

que os sujeitos historicamente marginalizados se reconheçam como protagonistas de sua 

própria libertação. 



L. C. Trombetta, J. J. Zitkoski – Os desafios da conscientização para vencer a barbárie 

  Revista Espaço Pedagógico, Passo Fundo, v. 32, e17722, 2025  12 

No contexto contemporâneo, o debate sobre direitos humanos tem sido tensionado 

por processos de esvaziamento político e de reconfiguração neoliberal do Estado, que 

tendem a reduzir os direitos a dispositivos formais, desvinculados das condições concretas 

de vida das populações. A precarização das políticas públicas, a ampliação das 

desigualdades e a normalização da violência estrutural produzem um cenário em que a 

negação de direitos se torna parte do cotidiano, configurando novas expressões da 

barbárie. Nesse cenário, a educação em direitos humanos é desafiada a ultrapassar 

abordagens meramente normativas ou declarativas, afirmando-se como prática crítica e 

histórica. É precisamente nesse ponto que a pedagogia freiriana da conscientização se 

atualiza, ao recolocar os direitos humanos no campo da práxis educativa, articulando leitura 

crítica da realidade, participação dos sujeitos e compromisso ético-político com a dignidade 

humana. 

Entretanto, um dos limites históricos mais graves a serem enfrentados é o da 

alienação. Conforme lembra Kieling (2018), dialogando com Mészáros (2006), a alienação 

é produto de condições sociais capitalistas que retiram dos indivíduos sua condição de 

sujeitos, reduzindo-os à subserviência e à exploração. Para Freire (1996), a alienação 

aparece na forma de invasão cultural, domesticação, opressão e mecanicismo, 

configurando verdadeira negação da possibilidade de “ser mais”. Tal realidade aprofunda a 

barbárie, na medida em que impede a construção de vínculos solidários e fragiliza a 

experiência democrática. 

Diante desse cenário, a pedagogia freiriana insiste na necessidade da denúncia e 

do anúncio. Denúncia das estruturas de alienação, da violência estrutural e das 

desigualdades naturalizadas; anúncio da possibilidade de superação pela via da 

conscientização, do diálogo e da práxis coletiva. Freire, em diálogo com Myles Horton, 

recorda que “nós estamos sendo feitos pela história que fazemos” (Freire; Horton, 2003, p. 

204), o que significa que a alienação, embora presente, não é destino, mas desafio histórico 

a ser enfrentado pela ação crítica e emancipatória dos sujeitos. 

As práticas educativas humanizadoras, ancoradas no diálogo, na participação e na 

problematização da realidade, tornam-se, assim, ferramentas de resistência à barbárie e à 

alienação. Elas permitem que sujeitos antes reduzidos à condição de objetos da história 

retomem sua palavra, historicizem-se e se reconheçam como cidadãos plenos. A 

pedagogia freiriana, nesse sentido, é mais do que uma proposta pedagógica: é um projeto 

ético-político que confronta a lógica neoliberal e conservadora, e anuncia uma pós-

modernidade progressista (Freire, 1996). 

No contexto das políticas públicas brasileiras, marcadas pela precarização e pela 

exclusão, a Educação Popular se articula diretamente à luta por direitos humanos. A crítica 

freiriana mostra que não basta declarar o direito à educação: é preciso garantir condições 

concretas para sua efetivação, combatendo tanto as formas abertas de violência quanto os 

processos sutis de alienação que naturalizam a desigualdade. Isso reforça a atualidade da 

pedagogia crítico-problematizadora como prática de liberdade capaz de enfrentar as 

“situações-limite” (Freire, 1987) e vislumbrar inéditos viáveis. 



L. C. Trombetta, J. J. Zitkoski – Os desafios da conscientização para vencer a barbárie 

  Revista Espaço Pedagógico, Passo Fundo, v. 32, e17722, 2025  13 

Portanto, a pedagogia freiriana apresenta-se como resposta concreta aos desafios 

da contemporaneidade. Ela denuncia a barbárie e a alienação que desumanizam amplos 

setores da população e, ao mesmo tempo, anuncia a possibilidade de uma sociedade mais 

justa e solidária, fundada no diálogo, na conscientização e no esperançar. Vinculada aos 

direitos humanos, a pedagogia freiriana não apenas combate as injustiças, mas projeta 

caminhos de emancipação que resgatam a dignidade dos sujeitos e reafirmam a educação 

como prática de liberdade. 

 

Considerações finais 

 

Este estudo partiu do problema: quais são as principais contribuições de Paulo 

Freire para a construção de um projeto educativo libertador e emancipador em seus 

diferentes aspectos e dimensões? Como objetivo, buscou explicitar o potencial da 

pedagogia crítico-problematizadora como caminho de emancipação e humanização, 

evidenciando sua contribuição para a efetivação dos direitos humanos no Brasil (Brasil, 

2018). A análise demonstrou que a tessitura conceitual freireana — palavra, 

conscientização, problematização, diálogo, práxis, situações-limite, inédito viável e 

esperançar — compõe um arquitetônico ético-político capaz de enfrentar a barbárie 

contemporânea ao recolocar os sujeitos como autores de sua própria história. 

No plano epistemológico, confirmou-se que conscientizar não é informar, mas ler 

criticamente o mundo para intervir sobre ele. No plano metodológico, mostrou-se que a 

investigação de temas geradores e a descodificação instauram uma racionalidade 

pedagógica em que o conhecimento se produz na reciprocidade de consciências e na 

mediação dialógica. No plano político, evidenciou-se que esperançar e inédito viável 

recolhem a negatividade das situações-limite e a transmutam em horizonte de ação 

coletiva, recusando a adaptação fatalista e a naturalização das desigualdades. 

Respondendo diretamente à questão de pesquisa, as contribuições centrais de 

Freire para um projeto educativo libertador e emancipador podem ser sintetizadas em 

quatro eixos: (i) a palavra como práxis — dizer a palavra é historizar-se e disputar a 

interpretação do real; (ii) o diálogo como método e ontologia — ninguém liberta ninguém, 

ninguém se liberta sozinho; (iii) a práxis como unidade reflexão-ação — a teoria orienta, 

mas só se cumpre na intervenção transformadora; e (iv) a esperança ativa — o inédito 

viável não é promessa abstrata, mas possibilidade histórica forjada nos vínculos 

comunitários e nas lutas sociais. 

Da leitura hermenêutica articulada à perspectiva dialética emergiu uma categoria 

integradora, que propomos como contribuição deste artigo: autoria dialógica. Ela nomeia o 

movimento pelo qual os sujeitos, ao aprenderem a dizer sua palavra em reciprocidade de 

consciências, assumem autoria sobre a interpretação do mundo e corresponsabilidade pela 

sua transformação. A autoria dialógica condensa, assim, a interpenetração de 

conscientização, diálogo e práxis, e opera como critério pedagógico (organiza o trabalho 

educativo), ético (afirma a dignidade do outro) e político (projeta o comum como tarefa 

histórica). 



L. C. Trombetta, J. J. Zitkoski – Os desafios da conscientização para vencer a barbárie 

  Revista Espaço Pedagógico, Passo Fundo, v. 32, e17722, 2025  14 

No que toca às implicações para os direitos humanos, a pedagogia freireana desloca 

a agenda da declaração formal para a efetivação material dos direitos: sem participação, 

escuta, circulação da palavra e organização popular, os direitos permanecem promessa 

vazia. A educação, enquanto prática de liberdade, aparece, então, como estratégia pública 

de restituição de humanidade em territórios marcados pela violência estrutural e pela 

mercantilização da vida. 

Diante do exposto, a pedagogia freiriana da conscientização oferece contribuições 

fundamentais para o enfrentamento da barbárie contemporânea, ao afirmar a educação 

como prática ética, política e cultural comprometida com os direitos humanos. Ao possibilitar 

que os sujeitos realizem uma leitura crítica da realidade, reconheçam as situações-limite e 

construam coletivamente inéditos viáveis, a conscientização se consolida como mediação 

pedagógica central da educação em direitos humanos no Brasil. Assim, mais do que um 

conceito pedagógico, a conscientização configura-se como horizonte de resistência, 

humanização e defesa da dignidade humana frente às múltiplas formas de opressão que 

marcam o tempo presente. 

Por fim, recordamos a metodologia adotada: uma revisão bibliográfica das obras de 

Paulo Freire, interpretadas por meio de uma hermenêutica freiriana articulada a uma 

perspectiva dialética. Esse procedimento não procura “fechar” sentidos, mas abrir 

inteligibilidades para orientar escolhas pedagógicas e políticas no presente. A autoria 

dialógica, enquanto categoria emergente, sugere trilhas futuras de pesquisa e intervenção: 

currículos que integrem temas geradores às políticas de educação popular, processos 

continuados de formação docente e experiências escolares que convertam o diálogo e a 

práxis em norma de vida coletiva. Assim, reafirmamos: os desafios da conscientização para 

vencer a barbárie não se resolvem em receitas, mas em práticas situadas, rigorosas e 

esperançadas que, desde já, anunciem o inédito viável. 

 

Referências 

 

BRASIL. Ministério dos Direitos Humanos. Plano Nacional de Educação em Direitos 
Humanos. 3. reimpr. simplificada. Brasília: Ministério dos Direitos Humanos, 2018. 
 
DOUNIS, Sumaya Cristina. Diálogo intercultural na educação ambiental: uma pedagogia 
da palavra. 2012. 134 f. Dissertação (Mestrado em Desenvolvimento Sustentável) —
Universidade de Brasília, Brasília, 2012. 
 
FREIRE, Paulo. Educação como prática da liberdade. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1967. 
 
FREIRE, Paulo. Conscientização: teoria e prática da libertação: uma introdução ao 
pensamento de Paulo Freire. 3. ed. São Paulo: Moraes, 1980. 
 
FREIRE, Paulo. Ação cultural para a liberdade e outros escritos. Rio de Janeiro: Paz e 
Terra, 1982. 
 
FREIRE, Paulo. Pedagogia do oprimido. 17. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1987. 



L. C. Trombetta, J. J. Zitkoski – Os desafios da conscientização para vencer a barbárie 

  Revista Espaço Pedagógico, Passo Fundo, v. 32, e17722, 2025  15 

 
FREIRE, Paulo. Pedagogia da esperança: um reencontro com a Pedagogia do oprimido. 
São Paulo: Paz e Terra, 1992. 
 
FREIRE, Paulo. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática educativa. São 
Paulo: Paz e Terra, 1996. 
 
FREIRE, Paulo. A importância do ato de ler: em três artigos que se completam. 51. ed. 
São Paulo: Cortez, 2011. 
 
FREIRE, Paulo. Pedagogia da indignação: carta pedagógica e outros escritos. São Paulo: 
UNESP, 2000. 
 
FREIRE, Paulo; HORTON, Myles. O caminho se faz caminhando: conversas sobre 
educação e mudança social. 2. ed. Petrópolis: Vozes, 2003. 
 
FIORI, Ernani Maria. Prefácio. In: FREIRE, Paulo. Pedagogia do oprimido. 17. ed. Rio de 
Janeiro: Paz e Terra, 1987. p. 11-30. 
 
KIELING, José Fernando. Alienação. In: STRECK, Danilo R.; REDIN, Euclides; 
ZITKOSKI, Jaime José (orgs.). Dicionário Paulo Freire. 4. ed. Belo Horizonte: Autêntica, 
2018. p. 35-38. 
 
MARX, Karl; ENGELS, Friedrich. A ideologia alemã. 3. ed. São Paulo: Martins Fontes, 
2007. 
 
MELO NETO, José Francisco de. Diálogos em Educação: Platão, Habermas e Freire. 
João Pessoa: Editora Universitária da UFPB, 2011. 
 
MÉSZÁROS, István. A teoria da alienação em Marx. 2. ed. São Paulo: Boitempo, 2006. 
 
MINAYO, Maria Cecília de Souza (org.). Caminhos do pensamento: epistemologia e 
método. Rio de Janeiro: Fiocruz, 2002. 
 
PAULO, Fernanda dos Santos. As mulheres na e da Educação Popular no Brasil. Revista 
de Educação Popular, Uberlândia, v. 24, n. 1, p. 93-113, 2025. 
 
SCOCUGLIA, Afonso Celso. A história das ideias de Paulo Freire e a atual crise de 
paradigmas. 6. ed. João Pessoa: Editora da UFPB, 2015. 
 
SILVA, Luis Inácio Lula da. Minha política é simples: incluir povo pobre no orçamento. 
Entrevista ao YouTube: CNN Brasil, 10 fev. 2023. Disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=n_PojTuAhwY. Acesso em: 03 set. 2025. 
 
STRECK, Danilo R.; REDIN, Euclides; ZITKOSKI, Jaime J. (orgs.). Dicionário Paulo 
Freire. 4. ed. Belo Horizonte: Autêntica, 2018. 
 
ZITKOSKI, Jaime José. Paulo Freire: uma nova filosofia da educação. Porto Alegre: 
Cirkula, 2022. 

https://www.youtube.com/watch?v=n_PojTuAhwY

