
EDITORA
editora@upf.br
www.upf.br/editora

ISSN on-line 2238-0302
volume 27    número  3   set./dez. 2020

PAULO FREIRE - 

PEDAGOGIA DO OPRIMIDO – 50 ANOS



UNIVERSIDADE DE PASSO FUNDO
Bernadete Maria Dalmolin 
Reitora

Edison Alencar Casagranda 
Vice-Reitor de Graduação

Rogerio da Silva 
Vice-Reitor de Extensão e Assuntos Comunitários e  
Vice-Reitor de Pesquisa e Pós-Graduação

Antônio Thomé 
Vice-Reitor Administrativo

FACULDADE DE EDUCAÇÃO

Adriana Dickel
Diretora

ISSN on-line 2238-0302

 
 
 

Dados Internacionais de Catalogação na Publicação (CIP) 

 

 

 

 

 

 

 

      
    Revista Espaço Pedagógico [online] / Universidade de Passo 

Fundo, Faculdade de Educação. – Vol. 16, n. 2 (2009)-  . – 
Passo Fundo: Ed. Universidade de Passo Fundo, 2009- 
 
Anual: 1994-1998. Semestral: 1999-2016. Quadrimestral: 
2017-. 
eISSN 2238-0302. 
Modo de acesso: <http://seer.upf.br/index.php/rep> 

 
1. Ciências humanas – Periódico. 2. Educação – Periódico. 

I. Universidade de Passo Fundo. Faculdade de Educação. 

                                                  

 CDU: 37 

                                                                                               
 Bibliotecária responsável Jucelei Rodrigues Domingues - CRB 10/1569 

ESPAÇO
PEDAGÓGICO

Editor-Chefe
Prof. Dr. Telmo Marcon 

Organizador
Eldon Henrique Mühl

Editores associados
Dr. Altair Alberto Fávero
Dr. Ângelo Vitório Cenci
Dr. Cleci Werner da Rosa

Dr. Telmo Marcon

Apoio Técnico 
Regiano Bregalda 

Jane Kelly de Freitas Santos 
Marcelo Ricardo Nolli 

Chaiane Bukowski 
Renata Maraschin

Produção da capa
Agecom

Membros internacionais

Dra. Rosa Maria Torres - Instituto Fronesis Quito - Buenos Aires/AR
Dr. Hans-Georg Flikinger - Universidade de Kassel/DE

Dr. Bernard Charlot - Universidade de Paris/FR
Dr. Heinz Eidam - Universidade Kassel/DE

Dra. Patricia B. Lerch - University of North Carolina/US
Dr. Aristeo Santos López - Universidad Autónoma del Estado de 

México/MX
Dra. Isabel Sanches - Universidade Lusófona de  

Humanidades e Tecnologias/PT
Dra. Nadja Maria Acioly - Régnier - IUFM/Université Claude Bernard 

Lyon1/FR
Dra. Margarita Sgró - UNCPBA/AR

Dra. Norma González González - Universidad Autónoma del Estado 
de México/MX

Dr. Cristian Perez Centeno - Universidad Nacional de Tres de 
Febrero/AR

Membros nacionais

Dr. Dermeval Saviani - Unicamp
Dr. Fernando Gonzalez Rey - Puccampinas/Uniceub/Iesb

Dr. Gaudêncio Frigotto - UFF
Dr. João Wanderley Geraldi - Unicamp

Dr. José Carlos Libâneo - Universidade Católica de Goiás
Dr. Lucídio Bianchetti - UFSC

Dr. Nicanor Palhares Sá - UFMT
Dr. Osvaldo Giacoia Junior - Unicamp

Dr. Antônio Joaquim Severino - USP/Uninove
Dr. Nelson Pretto - UFBA

Dr. Pedro Ângelo Pagni - Unesp/Marília
Dr. Ângelo R. de Souza - UFPR

Dr. Bruno Pucci - Unimep/Piracicaba

editora@upf .br
www.upf.br/editora

EDITORA

Janaína Rigo Santin

REVISÃO

Cristina Azevedo da Silva

PROGRAMAÇÃO VISUAL

Rubia Bedin Rizzi

ADMINISTRATIVO

Vera Pasqualotto Gaelzer

INDEXADORES:
DOAJ – Directory of Open Acess Journals
Sumários.org – Sumários de Revistas Brasileiras
Edubase SBU– Sistema de Bibliotecas da Unicamp
UrichsWeb – Global Serials Directory

BASES DE DADOS:
Google Scholar
Ibict – Instituto Brasileiro de Informação e Tecnologia
Portal de Periódicos da Capes/MEC

DIRETÓRIOS:
REBID - Red Iberoamericana de Innovación y Conocimiento Científico
Latindex - Sistema Regional de Información en Línea para Revistas 
Científicas de América Latina, el Caribe, España y Portuga
Diadorim – Diretório de políticas editoriais das revistas científicas brasileiras
LivRe – Revistas de livre acesso

A revista Espaço Pedagógico é signatária do San Francisco Declaration on 
Research Assessment (DORA)



ESPAÇO
 PEDAGÓGICO

SUMÁRIO

Educação popular no Brasil.........................................................................................................................................591
Popular education in Brazil
Educación popular en Brasil

Paulo Freire

La pedagogía del oprimido: una relectura pedagógica...............................................................................................612
The pedagogy of the oppressed: a pedagogical rereading
A pedagogia do oprimido: uma releitura pedagógica

Carlos Ernesto Noguera-Ramírez

La recepción de pedagogía del oprimido en Argentina: una hipótesis sobre la influencia freireana en la militancia 
juvenil de los años ´70................................................................................................................................................628
The reception of pedagogy of the oppressed in Argentina: a hypothesis on the freirean influence on youth militancy in the 1970s
A recepção da pedagogia do oprimido na Argentina: uma hipótese sobre a influência freireana na militância juvenil dos anos 1970

Margarita R. Sgró
A la memoria del Profesor Hugo A. Russo

Educação, diálogo e prática da liberdade em Paulo Freire: revisitando a pedagogia do oprimido................................643
Educación, diálogo y práctica de la libertad en Paulo Freire: revisando la pedagogía de los oprimidos
Education, dialogue and practice of freedom in Paulo Freire: reviewing the pedagogy of the oppressed

Thiago Ingrassia Pereira
Jerônimo Sartori

Pedagogia do Oprimido – 50 anos – mais Freire, nunca menos...................................................................................665
50 Years of Pedagogy of the Oppressed – for more Freire, never less
Pedagogía del oprimido – 50 años – más Freire, nunca menos

Valdo Hermes Barcelos
Maria Aparecida Azzolin

A pedagogia do oprimido de Paulo Freire e o ensino de filosofia com crianças............................................................685
The pedagogy of oppressed by Paulo Freire and the teaching of philosophy with children
La pedagogía do oprimido de Paulo Freire y la enseñanza de filosofía con niños

Ivanilde Apoluceno de Oliveira



Didática freiriana: um reencontro com a pedagogia do oprimido ...............................................................................702
Freirean didactics: reliving the pedagogy of the oppressed
Didáctica freiriana: un re-encuentro con la pedagogía del oprimido

Ivo Dickmann
Ivanio Dickmann

As contribuições da pedagogia do oprimido para a educação preventiva integral.......................................................718
Las contribuciones de la pedagogía de la educación preventiva integral oprimida
Contributions from the pedagogy of the oppressed to integral preventive education

Araci Asinelli-Luz
Michelle Popenga Geraim Monteiro
Tatiane Delurdes de Lima-Berton

Necrofilia: repercussão ética, política e educacional – estudo em Paulo Freire e Erich Fromm....................................734
Necrophily: repercussion ehtic, politic and educational – study in Paulo Freire and Erich Fromm
Necrofilia: repercusión ética, política y educativa: estudio en Paulo Freire y Erich Fromm

Paulo César Carbonari

Andarilhando: movimentos que se entrelaçam em Marie-Christine Josso e Paulo Freire.............................................750
Walking: movements that intertwine in Marie-Christine Josso and Paulo Freire
Caminar: movimientos que se entrelazan en Marie-Christine Josso y Paulo Freire

Celso Ilgo Henz
Patrícia Signor
Ivani Soares

Educação republicana e democrática: potencialidades e desafios para a formação inicial docente.............................776
Republican and democratic education: potentialities and challenges for initial teacher education
Educación republicana y democrática: potencialidades y desafíos para la formación inicial del docente

Maria Regina Johann
Paulo Evaldo Fensterseifer

Cultura popular no planejamento e na prática de professores dos anos iniciais do ensino fundamental.....................792
Popular culture for planning and practice of teachers during the early years of elementary education
Cultura popular en la planificación y la práctica de profesores de los primeros años de la educación fundamental

Edinaldo Medeiros Carmo
Rosa Belém Farias
Marco Antonio Leandro Barzano

Ações afirmativas: uma análise do acesso e da permanência dos alunos cotistas do IFSul...........................................809
Positive actions: an analysis of admission and permanence of IFSul balancing students
Políticas de acción afirmativa: un análisis de la admisión y de la permanência de los estudiantes titulares de cuotas del IFSul

Márcia Helena Sauaia Guimarães Rostas
Maria Cecília Isaacsson
Rafael Montoito



A metáfora, o Enem e a democracia............................................................................................................................834
The metaphor, Enem and democracy
Metáfora, Enem y democracia

Diego Bruno Velasco 
Ana Angelita Costa Neves da Rocha

Libras no curso de pedagogia: análise de fatores que interferem no processo de ensino-aprendizagem ....................858
Libras in the pedagogy course: analysis of factors that interfer in the teaching-learning process 
Libras en el curso de pedagogía: análisis de factores que interfieren en el proceso de enseñanza-aprendizaje

Célia Regina Vitaliano
Josiane Junia Facundo

Relação com o saber e território: experiências de estudantes em tempo integral........................................................876
Relation to knowledge and territory: experiences of full-time students
Relación con el saber y territorio: experiencias de estudiantes en tiempo integral

Maria Celeste Reis Fernandes de Souza
Miria Núbia Simões Lourenço

“Tem gente caminhando pra lá e para cá”: caminhar com as crianças – a pesquisa em contexto campesino..............901
“There are back walking back and forth”: walking with children – the research in campesino context
“Hay gente caminando para allá y para acá”: caminar con los niños – investigación en contexto campesino

Jeruza da Rosa da Rocha 
Marta Nörnberg

Diálogo com educadores.............................................................................................................................................919
Carlos Rodrigues Brandão

RESENHA

Paulo Freire mais do que nunca: uma biografia filosófica............................................................................................934
Márcio Luís Marangon
Volnei Fortuna



586 ESPAÇO PEDAGÓGICO v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 586-590, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

ESPAÇO
 PEDAGÓGICO

EDITORIAL

Não se brinda com presente de aniversário a quem não se conhece ou que não 
merece. Paulo Freire é, entre poucos brasileiros, merecedor desse reconhecimento. 
Seu livro clássico Pedagogia do oprimido circula pelo mundo como uma das obras 
acadêmicas mais lidas. Em um mundo que faz questão de dizer que tudo muda 
rapidamente, o presente número da Revista Espaço Pedagógico evidencia que não 
é bem assim. Publicada há cinquenta anos, continua com uma atualidade impres-
sionante e inspira reflexões de múltiplas naturezas, como atestam os artigos que 
compõem o presente número. Em 2020, completa-se o cinquentenário da obra Pe-
dagogia do oprimido e, em 2021, comemora-se o centenário de nascimento de Paulo 
Freire. Desde 1970, quando da publicação da primeira edição da obra nos Estados 
Unidos, até os dias de hoje, milhares de livros e artigos foram publicados e estão 
esquecidos. No entanto, há obras preciosas que não desaparecem no tempo, ao con-
trário, renovam-se e criam novas temporalidades. Essa dinâmica é peculiar, pois 
coloca questões que ultrapassam seus tempos de vida, como argumenta Calvino, na 
obra Por que ler os clássicos1. 

O que a vida e a obra de Freire têm a nos dizer? Muitas coisas, certamente. 
Em primeiro lugar, há o fato de Freire ter sido uma pessoa amorosa, no sentido de 
desejar a realização e a felicidade das pessoas, especialmente das sofridas (opri-
midas). É, certamente, essa força amorosa que impulsiona ao encontro do outro 
que tem produzido tantas reações de ódio a esse pensador e às suas reflexões. Por 
que odiar quem não nos fez mal algum? Essa pergunta precisa ser respondida por 
diferentes áreas de conhecimento, entre as quais, psicologia, psicanálise, filosofia, 
sociologia, educação, história, pedagogia, entre outras.

Em segundo lugar, tem-se a importância que sua principal obra assumiu no 
campo educacional. Como sabemos, o manuscrito inicialmente sem título, depois 
nominado Pedagogia do oprimido, foi tornado público de forma restrita em 1968 



587  ESPAÇO PEDAGÓGICOv. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 586-590, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

e recebeu sua primeira publicação em inglês, nos Estados Unidos, em 1970 e em 
espanhol no final do mesmo ano. No Brasil, a obra só foi publicada em 1974. Dadas 
as circunstâncias impostas pelas ditaduras em diferentes países, no caso brasileiro 
desde 1964, a obra foi escrita de forma artesanal, como revela o próprio autor, 
durante o período do exílio no Chile num contexto ainda não ditatorial. Mesmo sen-
do escrita no Chile, a base empírica da sua construção está nas experiências que 
realizou como educador popular em diferentes espaços no Brasil. A obra clássica, 
objeto de homenagem, resultou de falas com educadores populares, com diferentes 
tradições intelectuais e, especialmente, com os próprios “oprimidos”. A fonte prin-
cipal baseou-se nos pronunciamentos e nas ações daqueles com os quais atuava 
cotidianamente, especialmente nos espaços coletivos e nos “círculos de cultura ou 
de investigação”, que eram formados por educadores e educandos. Freire a consi-
derava uma obra singela, que tinha como objetivo apenas organizar de forma mais 
sistemática os registros que fazia em papéis avulsos e em cadernetas que sempre 
tinha à mão. À noite e em viagens, foi construindo o manuscrito que deu origem 
ao livro. Nesse sentido, pode-se dizer que é uma obra construída coletivamente, 
mesmo que Freire seja o grande narrador.

Da primeira edição, em língua inglesa, até os dias atuais, tornou-se uma das 
obras mais publicadas e conhecidas no mundo, com tradução em dezenas de línguas 
e circulação em praticamente todos os países do mundo. O dado do Google Scholar de 
que essa é uma das obras mais reconhecidas internacionalmente, com 75 mil citações, 
terceiro lugar dentre as mais citadas nas universidades na área das humanidades, 
além de estar entre as 100 obras mais lidas nas universidades de língua inglesa e ser 
a única de um autor brasileiro, evidencia o reconhecimento tanto da obra quanto do 
autor. No Brasil, já são milhares de artigos, dissertações e teses abordando a produ-
ção intelectual de Freire. Como educador, ele foi condecorado com inúmeros títulos 
honoris causa, em universidades de diferentes países. Recebeu o prêmio Educação 
pela Paz da UNESCO, em 1986, e foi declarado patrono da educação brasileira, em 
2012. Esse título foi ameaçado de ser cassado pelo governo Bolsonaro.

Apesar de todo o reconhecimento, Paulo Freire vem sendo maldosamente cri-
ticado por setores reacionários e autoritários sob acusação de ser comunista e res-
ponsabilizado por mazelas da educação brasileira e de países do terceiro mundo, 
pois, segundo tais críticas, sua proposta pedagógica é demagógica, apresenta forte 
ranço ideológico e é inconsistente dos pontos de vista pedagógico e científico. Toda 
perspectiva dialógica tem de estar aberta para críticas, postura que o próprio Freire 
sempre assumiu. O problema é que muitas das reações na atualidade são decorren-



588 ESPAÇO PEDAGÓGICO v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 586-590, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

tes de preconceitos e distorções teóricas de alguns dos seus críticos. São análises 
obscurantistas que pretendem desqualificar toda manifestação problematizadora 
que critica visões autoritárias e pleiteiam por práticas emancipadoras. Atacam sua 
obra e questionam seus títulos, bem como o reconhecimento que teve em muitos 
países e instituições. Ao contrário da visão amorosa, alimentam o ódio e despre-
zam sua luta pela liberdade e justiça social. Diante desse quadro, se Paulo ainda 
vivesse, estaria sofrendo intensamente diante da sofisticação dos modernos meios 
de opressão e da crescente maldade dos opressores. No entanto, não ficaria calado 
e se ocuparia de mobilizar os oprimidos na luta contra a opressão pela mediação 
da educação e do fortalecimento da resistência e da luta pela emancipação. Do que 
menos iria se ocupar seria, certamente, a defesa dos seus títulos e comendas.

Pautar os oprimidos como foco das reflexões e ações pedagógicas emancipado-
ras não é obra para pensadores medíocres. Essa é, certamente, a razão mobilizado-
ra de ideais pautados no complexo vira-lata, que odeia e despreza as reflexões que 
nascem dos contextos de opressão e dos oprimidos. O complexo vira-lata despreza 
o que é nosso, que nasceu aqui. Por sua vez, valoriza tudo o que vem de fora. Essa 
é a explicação mais plausível do porquê pensamentos medíocres detestarem tanto 
os contributos de Paulo Freire.

Na contramão desses ideais medíocres, apresentamos um número da Revista 
Espaço Pedagógico, que, em 2020, completa 26 anos de existência, com um dossiê 
sobre os 50 anos da obra Pedagogia do oprimido. Além de uma justa homenagem a 
Paulo Freire, recuperando uma palestra que ele fez, em 1984, em Passo Fundo, em 
um Colóquio de Educação Popular, trazemos contribuições de vários pesquisadores 
que se debruçam sobre sua obra e problematizam inúmeros outros temas e ques-
tões emergentes em diferentes realidades. São artigos que atestam a importância 
da obra desse educador preocupado com a emancipação humana. Alguns desses 
autores conviveram e compartilharam momentos de aprendizagem com o Freire. 
Outros vêm promovendo a reinvenção da pedagogia do oprimido, seguindo a sábia 
orientação de Freire de não meramente reproduzi-la, mas reinventá-la na busca da 
transformação da educação e da construção de uma sociedade livre. 

O conjunto de artigos que compõem o dossiê inclui artigos estrangeiros e bra-
sileiros, tratando da pedagogia do oprimido de diferentes pontos de vista. O primei-
ro artigo é do próprio Paulo Freire, na citada palestra que fez em Passo Fundo em 
1984, com o foco na educação popular no Brasil. Há uma fala inicial e depois um 
diálogo com os participantes do evento. 



589  ESPAÇO PEDAGÓGICOv. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 586-590, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Seguimos com o artigo de Carlos Ernesto Noguera Ramírez, da Universidad 
Pedagógica Nacional de Colômbia, que faz uma discussão provocativa da obra Pe-
dagogia do oprimido numa perspectiva pedagógica. De Tandil, Argentina, Marga-
rita Sgró discute como ocorre a recepção da pedagogia do oprimido na Argentina 
por movimentos juvenis emancipatórios nos anos de 1970. 

Thiago Ingrassia Pereira e Jerônimo Sartori analisam a pedagogia do opri-
mido na perspectiva dialógica das suas potencialidades e dos seus limites como 
prática emancipadora. Valdo Hermes Barcelos e Maria Aparecida Azzolin reforçam 
a tese da atualidade emancipadora de Freire no enfrentamento de posturas autori-
tárias e opressoras, obscurantistas e intolerantes. 

Ivanilde Apoluceno de Oliveira aborda a pedagogia do oprimido e suas contri-
buições para o ensino de filosofia para crianças em escolas públicas. Ivo Dickmann e 
Ivanio Dickmann fazem uma discussão da pedagogia do oprimido e suas contribui-
ções para uma didática crítico-emancipadora. Araci Asinelli-Luz, Michelle Popenga 
Geraim Monteiro e Tatiane Delurdes de Lima-Berton analisam a pedagogia do opri-
mido na ótica de uma educação preventiva e integral para a infância e a adolescência. 

Paulo César Carbonari problematiza a necrofilia no contexto da Covid-19, es-
tabelecendo um diálogo entre Paulo Freire e Erick Fromm. Celso Ilgo Henz, Patrí-
cia Signor e Ivani Soares estabelecem um diálogo entre Paulo Freire e Marie-Cris-
tine Josso a respeito da missão ontológica do Homem em ser mais. 

Em suas diversas temáticas e abordagens, os textos apresentam um nexo in-
trínseco e conectivo que traduzem o que foi a forma de ser e viver de Freire e a 
sua prática investigativa. Não trataram de reproduzir ou reafirmar o pensamento 
de Freire, mas de pôr à prova a própria capacidade de criar, de ousar, de abrir 
horizontes e estabelecer confrontos que apontam para novas perspectivas de for-
mação. Inspirados em Freire, cada um dos autores reinventou a educação pela sua 
presença crítica, criativa e inovadora. Cabe a cada leitor, em uma atitude também 
freireana, encontrar e explorar os potenciais dos textos aqui expostos. 

Outras contribuições constituem os artigos de fluxo contínuo. A contribuição 
de Maria Regina Johann e Paulo Evaldo Fensterseifer traz ao debate os desafios de 
uma educação republicana e democrática. Edinaldo Medeiros Carmo, Rosa Belém 
Farias e Marco Antonio Leandro Barzano analisam como a cultura popular é abor-
dada em documentos curriculares do ensino fundamental. Márcia Helena Sauaia 
Guimarães Rostas, Maria Cecília Isaacsson e Rafael Montoito analisam a política 
de contas para o ingresso no IFSul, campus Pelotas, no contexto das políticas de 
ação afirmativas. Diego Bruno Velasco e Ana Angelita Costa Neves da Rocha fazem 



590 ESPAÇO PEDAGÓGICO v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 586-590, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

um estudo sobre como os sentidos sobre democracia aparecem no Exame Nacional 
do Ensino Médio (Enem). 

Célia Regina Vitaliano e Josiane Junia Facundo analisam a implantação da 
disciplina de Libras na grade curricular do curso de Pedagogia da Universidade Es-
tadual de Londrina. Maria Celeste Reis Fernandes de Souza e Miria Núbia Simões 
Lourenço aprofundam as relações que alunos do ensino fundamental estabelecem 
com o saber e o território na escola de tempo integral. Jeruza da Rosa da Rocha e 
Marta Nörnberg analisam o caminhar com crianças, em contexto campesino, como 
possibilidade metodológica para o desenvolvimento de pesquisas com crianças, fun-
damentando o argumento de que caminhar com crianças oferece elementos para 
interagir com elas em suas dinâmicas sociais.

No Diálogo com educadores, contamos com prestigiosa contribuição de Carlos 
Rodrigues Brandão. É prestigiosa não apenas pela trajetória de Brandão como edu-
cador popular e pesquisador, mas também pela sua convivência com Paulo Freire, 
especialmente após o retorno deste do exílio. São contribuições que tratam de refle-
xões, experiências partilhadas e compromissos políticos em prol de uma educação 
efetivamente emancipadora. 

A resenha de Márcio Luís Marangon e Volnei Fortuna da obra Paulo Freire 
mais do que nunca: uma biografia filosófica, de Walter Kohan, ressalta a relevân-
cia da obra num contexto em que crescem tendências antidemocráticas, xenofóbi-
cas e reacionárias. Essa obra reforça todo o empenho na organização do presente 
número da revista, que é de ampliar cada vez mais os horizontes da pedagogia do 
oprimido. Somente assim, será possível pensar em direitos humanos, justiça social 
e democracia de alta intensidade. 

Eldon Henrique Mühl – organizador do dossiê
Telmo Marcon – Editor-chefe

Nota
1	 CALVINO, I. Por que ler os clássicos. São Paulo: Companhia das Letras, 1993.



591  

Educação popular no Brasil

ESPAÇO PEDAGÓGICOv. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 591-611, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Educação popular no Brasil

Popular education in Brazil

Educación popular en Brasil

Paulo Freire*

26 de outubro de 1984

Resumo

O artigo de Paulo Freire é resultante de uma palestra feita em 1984, por ocasião da realização do I Colóquio 
Nacional de Educação Popular, em Passo Fundo, sob a coordenação do 7º Núcleo do Centro de Professores do 
Estado do Rio Grande do Sul. O evento ocorreu entre os dias 23 a 26 de outubro de 1984.

Palavras-chave: Prática educativa. Politicidade da educação. Educação popular.

Abstract

Paulo Freire’s article is the result of a lecture given in 1984, on the occasion of the 1st National Colloquium on 
Popular Education, in Passo Fundo, under the coordination of the 7th Nucleus of the Teachers Center of the State 
of Rio Grande do Sul. The event occurred between the 23rd to the 26th of October 1984.

Keywords: Educational practice. Politicity of education. Popular education.

Resumen

El artículo de Paulo Freire es el resultado de una conferencia dictada en 1984, con motivo del I Coloquio Nacional 
de Educación Popular, en Passo Fundo, bajo la coordinación del VII Núcleo del Centro Docente del Estado de Rio 
Grande do Sul. El hecho ha ocurrido entre el 23 y el 26 de octubre de 1984.

Palavras clave: Práctica educativa. Politicidad de la educación. Educación popular.

Saudações e introdução

Minhas amigas e meus amigos, não apenas de Passo Fundo. 
Há dias passados, há mais de uma semana, por motivos que transcendem a mi-

nha vontade, eu estive próximo a apanhar o telefone e chamar Passo Fundo para des-

*	 Paulo Reglus Neves Freire nasceu em Recife, no dia 19 de setembro de 1921 e faleceu em São Paulo, no dia 2 de maio 
de 1997.

Recebido em 04/08/2020 – Aprovado em 10/08/2020
http://dx.doi.org/10.5335/rep.v27i3.12365



592 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Paulo Freire

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 591-611, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

convidar-me. Às vezes, eu venho sendo desconvidado reacionariamente. Mas, agora, 
quase que eu me obrigava, há dias passados, a telefonar à Solange e a pedir desculpas 
por não vir. Mas, ao mesmo tempo em que certas razões de ordem muito privada me 
empurravam a pensar nesta hipótese, outras razões de ordem política me faziam 
contornar as razões de ordem mais privada e continuar, ou preservar, ou manter a 
aceitação deste convite que me foi feito há quase um ano atrás, para vir aqui hoje.

Em certo sentido, eu quase adivinhava – e acho que uma das qualidades, das vir-
tudes de um educador ou uma educadora de perspectiva, no mínimo, progressista, é de 
viver, gestar, através de sua prática, a qualidade de quase adivinhar as coisas, de agu-
çar sua sensibilidade, o sentido das coisas – e quase adivinhando o que faria, tal qual 
se fez, de se divulgar que a professora Vanilda Paiva e eu não estaríamos aqui, quase 
adivinhando isso, eu preferi estar aqui para mostrar como adivinhei direitamente.

Mas – e isso eu peço, no começo dessa conversa, dessa tarde calorosa e calorenta 
que se parece muito com as minhas tardes do Nordeste, que vocês conhecem de perto 
–, eu gostaria de dizer que, em mantendo a aceitação do convite, eu tive, porém, ra-
zões privadas que não cabem aqui expor. Tive, então, que aceitar uma fórmula de vir 
a vocês pela metade e não totalmente. Significa que eu tive que antecipar a minha 
volta a São Paulo para hoje, e não para amanhã; eu preciso dormir em casa hoje. E 
essa é a razão pela qual, às quatro e meia, eu viajo, e gostaria que vocês me perdoas-
sem, mas às quatro e vinte e cinco eu me levanto daqui com eles dois e saímos sem 
nenhum empecilho para tomar o carro, porque eu preciso tomar o avião hoje de noite.

Depois dessas explicações de ordem privada, mas que se tornam públicas, eu gos-
taria, então, de começar, de introduzir a nossa conversa desta tarde. Eu gostaria de, 
mais ou menos, pensar em voz alta num primeiro momento deste encontro, de pensar 
em voz alta sobre educação popular. Não tanto do ponto de vista histórico – tomando 
a história como se deu e como se dá –, mas tomando a educação popular como eu a 
entendo, a compreendo, não necessariamente como muitas de vocês compreendem.

Antes de chegar a falar um pouco sobre como entendo a educação popular, me 
parece, como questão de exigência metodológica, importante ou fundamental que 
reflexione um pouco, nesse sentido, reiteradamente, porque seria inviável que eu, 
hoje, dissesse aqui coisas absolutamente diferentes das que disse há oito dias pas-
sados em Rio Grande, quando estive lá falando para um auditório bem menor que 
este. Eu não sou um homem de gênio e não invento coisas todos os dias. Mas, mes-
mo reiterando algumas das minhas afirmações anteriores, gostaria de aqui, agora, 
pensar um pouco sobre alguns aspectos do que eu venho chamando a natureza da 
prática educativa, e depois chegar à educação popular. 



593  

Educação popular no Brasil

ESPAÇO PEDAGÓGICOv. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 591-611, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

A natureza da prática educativa

Em primeiro lugar, não importa se a gente pensa como pai ou mãe, como pro-
fessor ou professora de uma pré-escola ou de uma escola de 1º Grau ou de 2º Grau, 
ou de universidade. Tenho a impressão de que se a gente exercita uma operação 
que é a de, em certo momento, tomar distância da prática que a gente vive, que a 
gente encarna, como pai, mãe, professor ou professora; se a gente toma distância 
da prática e se a gente objetiva a prática; se a gente se afasta dela e toma na mão 
da gente e pergunta sobre ela, o que é que se dá nessa prática que eu vivo todo dia 
e da qual agora no meu quarto de estudo eu tomo distância, objetivando-a; de que 
se dá nela que possa despertar em uma compreensão menos ingênua dela?

Me parece que, ao fazer isso, um primeiro caráter desta prática se sublinha 
diante de nós: é que não importa se sou mãe, pai, professor de pré-escola, ou de 
escola de 1º Grau, 2º Grau, ou universitária, toda vez que me vejo diante da prática 
que faço, eu descubro que há sempre nela um certo objeto a ser desvelado pelo edu-
cando, a ser apreendido pelo educando somente como o educando apreende o obje-
to. Objeto diante do qual a educadora assume uma posição que é sempre diferente 
da posição do educando – e muito rica –, porque é a de quem reapreende o objeto no 
processo de apreensão do objeto feita pelo educando. No fundo, é uma experiência 
em que a educadora reconhece o objeto conhecido no processo de conhecer, o objeto 
em que o educando se engaja.

Então, vejam bem, minhas amigas e meus amigos: não importa que ensinemos 
Biologia, Matemática, História, Filosofia; não importa que trabalhemos com um 
grupo de pré-escolares, no que se chama de roda, de papo, de leitura da palavra: 
há sempre na prática educativa um certo conhecimento a ser conhecido, como há, 
também, sobretudo em certos níveis dessa prática associada ao nível de pesquisa, 
a preocupação com produzir o conhecimento que ainda não existe. Eu espero que, 
com esse calor, todo vocês aguentem essa conversa minha, que em seguida eu paro. 
É duro, viu, isto aqui está como o sol de Recife e, para mim, está uma beleza.

Bem, parece-me que seria muito difícil pretender provar o contrário disso, isto 
é: em toda situação educativa se envolve sempre um certo objeto de conhecimento 
a ser conhecido ou reconhecido. Por isso, a gente poderia dizer que a educação, não 
importa se popular, se informal ou formal, é sempre, também, uma certa teoria do 
conhecimento posta em prática. É inviável não reconhecer isto. Mas o reconheci-
mento desta – e agora vou dizer um nome muito acadêmico, mas que deve ser dito 
– natureza epistemológica da educação – ou em outras palavras, o reconhecimento 



594 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Paulo Freire

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 591-611, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

da epistemologicidade da educação, que significa a qualidade epistemológica de ser 
uma teoria da educação posta em prática –, isso, na continuidade do processo que 
estou propondo, do exercício que estou propondo e me propondo, de tomar a nossa 
prática nas mãos e perguntar sobre ela, neste momento exato em que percebo essa 
natureza que envolve o ato de conhecer e que faz parte da prática educativa, eu me 
obrigo, imediatamente, a iniciar uma série de perguntas que são fundamentais.

Até diria a vocês todos que acho que uma das coisas que a gente precisa apren-
der a resgatar é o ato de perguntar, eu diria que a nossa educação vem sendo, sobre-
tudo, uma pedagogia da resposta cuja pergunta fundamental se perde na história. 
O professor entra no primeiro dia de aula do ano e começa a responder aos alunos 
perguntas que eles nunca fizeram, porque foram feitas por alguém duzentos anos 
atrás. Eu insistiria neste exercício, em propor algumas perguntas, de tal maneira 
que, mesmo que vocês estejam neste primeiro momento em silêncio, entrem na inti-
midade mesma do movimento do meu discurso e se apoderem dele, refazendo-o em 
vocês. Toda prática educativa implica uma certa teoria do conhecimento posta em 
prática – eu disse uma certa teoria, porque há teorias e teorias do conhecimento. 

A primeira pergunta seria: se toda prática educativa implica nisso, quem co-
nhece, então, na situação pedagógica? E nós temos hipóteses diferentes de respos-
tas. Uma resposta poderia ser: quem conhece na situação pedagógica é o educador 
ou é a educadora. E eu perguntaria: e o papel dos educandos? E a pessoa que me 
tivesse respondido anteriormente me diria: os educandos recebem a transmissão 
do conhecimento do objeto que o educador faz. Eu não preciso dizer que não aceito 
essa resposta. E é interessante ver como essa resposta coincide com a definição 
ingênua de educação que a gente encontra em certos livros de filosofia, que dizem: 
a educação é a tarefa através da qual a geração mais velha transfere às gerações 
mais jovens os valores da cultura. É uma resposta tradicional, reacionária, autori-
tária e quase histórica.

Para mim, a questão não é bem essa, e aí eu já começo a entrar numa briga 
gostosa. Quem conhece a prática educativa, de um lado, é a educadora, do outro, 
é o educando. O que passa é que se supõe que a educadora, pelo fato mesmo até 
de ter chegado ao mundo antes, deve ter tido uma experiência intelectual no trato 
do objeto de sua disciplina que precede a experiência do educando. Mas isso não 
significa que o educando possa comparecer a seu curso como mero recipiente da 
transferência da sua sabedoria, porque o que o educando tem que fazer, no meu 
entender, para poder conhecer é, primeiro, apreender o objeto, memorizá-lo porque 
quer conhecer, porque o conhece.



595  

Educação popular no Brasil

ESPAÇO PEDAGÓGICOv. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 591-611, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

O papel do educador de maneira nenhuma é igual ao do educando – e me 
parece uma demagogia, por exemplo, dizer que o educador e o educando são iguais; 
é demagógico isso, eles não são iguais –, mas a diferença que há, necessária, entre 
ambos não justifica a exacerbação dessa diferença, criando-se, a partir dela, um 
antagonismo entre a autoridade necessária do educador e a liberdade fundamental 
do educando.

A politicidade da educação 

Uma outra pergunta que se coloca na continuidade desse exercício é: que é co-
nhecer? É uma pergunta que tem que ver com a teoria do currículo, com a delimitação 
do objeto do conhecimento, com a delimitação dos objetos dos itens do programa – e 
não só do programa, mas da própria estruturação da vida dentro da escola. Por isso 
que eu falei que ela é mais ampla, ela é uma pergunta curricular. Quem decide o que 
deve ser conhecido? Aí é que é a pergunta fundamental, evidentemente que uma vez 
mais nós temos hipóteses diferentes de resposta. Eu não nego, de maneira nenhuma, 
a responsabilidade que a educadora tem nisso, que é uma responsabilidade social, 
eminentemente política, e não só pedagógica, com relação à escolha de uma temática 
fundamental que deve ser tratada rigorosamente pela geração jovem que chega. Mas 
o que me parece impossível é decretar a absoluta ignorância delas, é decretar absolu-
ta inocência das massas populares, por exemplo, agora no campo da educação popu-
lar, em nome da supremacia quase ontológica, metafísica, da rigorosidade científica.

Evidentemente que eu jamais pensei, renunciando a impor um programa, que 
não devesse propor programas, mas há diferença fundamental entre não impor e 
deixar de propor ou propor. Para mim, o erro está em, criticando a imposição, negar 
a proposição. Isso, sim, é que seria espontaneísmo. Ao negar a imposição, em nome 
do que eu chamo radicalidade democrática – que independe de se é burguês ou so-
cialista –, uma pergunta que se impõe, eu acho, à educadora é a seguinte: conhecer 
a favor de que e, portanto, contra quê? Conhecer a favor de quem e contra quem? 
E, observem, como desde a primeira pergunta a gente começa a perceber que as 
respostas a essas perguntas não são especificamente epistemológicas, ou melhor, 
não se situam na esfera estrita da teoria do conhecimento, nem tampouco na esfera 
estrita da pedagogia. Essa de agora, por exemplo, acaba de esclarecer que quem 
responde a ela é exatamente a política. Quando eu me pergunto, por exemplo, a 
favor de quem eu conheço, contra quem eu conheço, a favor de que, contra que eu 
conheço, e, portanto, a favor de que e de quem, contra que e contra quem eu traba-



596 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Paulo Freire

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 591-611, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

lho em educação, eu estou, obviamente, no campo político. Eu preciso esclarecer, 
são perguntas que eu não posso deixar entre parênteses, e elas todas têm que ver 
com o meu sonho como educador, e o meu sonho não é só pedagógico, ele é substan-
tivamente político e adjetivamente pedagógico.

No momento em que o educador, no exercício que eu proponho, vai pouco a 
pouco aclarando sua prática e chega a essa altura, ele percebe que é impossível 
pensar a educação sem pensar a questão do poder, que é impossível admitir que a 
educação seja um que-fazer neutro ou tecnicamente neutro, precisamente porque a 
educação se apresenta à luz das perguntas radicadas na própria prática, e não nos 
livros. A educação se apresenta com uma radicalidade política, que faz com que sua 
natureza mesma seja política. É essa a natureza política da educação que eu chamo 
de politicidade da educação: a qualidade que tem a educação de ser política e que, 
por isso, não pode ser neutra. 

É interessante, às vezes, eu gosto de fazer um exercício que é muito meu e que 
devia ser de quem me critica, que é o exercício de me reler, de me acompanhar des-
de o começo até hoje. E eu vejo, nesse exercício – como, por exemplo, nos primeiros 
momentos da minha prática e da minha experiência de pensar a minha prática 
refletida nos textos que eu escrevi, com suas ingenuidades indiscutivelmente –, 
que se eu só fosse crítico até hoje, eu não era Paulo Freire, era um outro cara. Mas, 
Paulo Freire, esse cara que eu conheço, é um sujeito comum que nunca pensou em 
ser um gênio e nunca pediu a ninguém para cultuá-lo. Eu nunca pedi a ninguém 
para me cultuar, eu brigo até. Mas, bem, eu vejo, então, nas minhas releituras, 
como houve um momento em que eu não falava sequer em política na educação. 
O meu primeiro livro é um exemplo bem flagrante dessa ingenuidade; houve um 
segundo momento em que avancei mais, e esse momento se deu exatamente no 
contexto do exílio, que necessariamente me radicalizou e me ajudou a superar 
algumas ingenuidades anteriores. Num segundo momento, eu falei num aspecto 
político da educação; eu hoje falo na politicidade da educação, quer dizer, eu hoje 
falo na qualidade que tem a educação de ser política, precisamente como uma edu-
cabilidade no ato político, que explica que o ato político seja também pedagógico. 

A esse propósito, inclusive, eu creio que é interessante chamar a atenção a um 
estudo recente do professor Dermeval Saviani, quando ele, tomando essa questão 
da educação como política, da política como pedagógica, ele diz isso muito bem, 
mas, na verdade, não basta: é preciso, diz Saviani, alcançar-se a especificidade do 
educativo e do político. A especificidade do educativo é o convencer e a do político 
é o vencer.



597  

Educação popular no Brasil

ESPAÇO PEDAGÓGICOv. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 591-611, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Agora, eu retomaria o professor Saviani para dizer que não é isso. Para mim, 
quando analisamos o político – pelo menos até agora, 1984, como pode ser que 
daqui para o ano que vem a coisa mude, como outros estudos do próprio Saviani –, 
há uma certa intimidade, um tal compromisso entre as duas naturezas, a natureza 
do político e a natureza do pedagógico, que faz com que, ao pensar que aprendemos 
a especificidade de um, nós caímos de novo no outro. 

Vou tentar explicar, pelo menos, como eu vejo isso: evidentemente que uma 
professora ou um professor que trabalha um semestre, um ano, com um grupo de 
estudantes, não importa se na graduação, na pós-graduação, na escola de 1º Grau, 
não importa; é evidente que qualquer um de nós, ao trabalhar com um grupo de 
estudantes de Língua Portuguesa, por exemplo, Biologia, Filosofia da Educação, 
não há dúvida nenhuma de que a gente está empenhado em convencer os educan-
dos em torno do que nos parece ser acertado. Se não fosse assim, olha, eu digo a 
vocês, se o professor não tem nenhum interesse de convencer o educando do acerto 
de suas teses, pelo amor de Deus, arranje outro emprego, porque não dá. Eu com-
preendo que não possa arranjar outro logo, que a crise é grande, o que não pode 
é continuar, porque a contradição é grande demais. Quando a gente é professor, é 
porque a gente está convencido de que a gente precisa de convencer. 

Agora, o que eu quero dizer, porém, é que não há convencimento pelo conven-
cimento. O convencimento é a mediação da vitória fora do contexto da escola. O 
que eu quero quando discuto, por exemplo, a impossibilidade de, numa sociedade 
burguesa capitalista de classe, se fazer uma pedagogia e de se viver integralmente 
uma pedagogia que liberte, quando eu digo isso, o que eu estou querendo dizer, 
ao tentar convencer o educando disto, é que, fora daí, do contexto da escola, ele se 
insira numa luta política maior, para que engrosse as fileiras dos que combatem o 
sistema capitalista, é isso que eu quero. Então, não há convencimento pelo conven-
cimento, mas no momento que eu pretendo, pelo convencimento, chegar à vitória, 
a especificidade da educação penetra no campo político de novo. Mas o mesmo se 
dá quando o líder político vem à praça pública, que é o seu grande contexto de se-
minário, quando ele vai a um canal qualquer, televisão, um meio de comunicação, e 
ele luta para defender sua tese. No momento que ele está envolvido na necessidade 
de vencer politicamente, de objetivar as teses que ele traz, essa vitória política 
passa pelo convencimento das massas populares, se ele é um líder revolucionário 
de índole democrática. Se ele é uma liderança de direita, a vitória que propõe passa 
pela manipulação das massas populares. 



598 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Paulo Freire

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 591-611, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

O que parece ser específico do político corre de novo para o campo educativo, 
eu acho normal isso. É que há uma tal inter-relação entre as duas naturezas, que, 
a não ser que estudos, pesquisas e reflexões maiores cheguem um dia a encontrar 
o mínimo, é claro que há pormenores. Gente que está ensinado que quatro vezes 
quatro é dezesseis é diferente de um líder político, mas até aí há uma maneira 
de compreender o multiplicar, o dividir, o diminuir na sociedade capitalista e na 
sociedade burguesa. Aqui, a burguesia acrescenta ao seu poder o que diminui da 
classe proletária através da mais-valia, multiplica o seu poder pela diminuição e 
pelo esmagamento da capacidade produtora das classes populares – até aí, a gente 
tem que ver como é. Agora, vejamos um outro passo mais adiante, aí, eu paro e a 
gente conversa. Se isso é uma verdade, se essa politicidade da educação é inegável, 
me parece que há uma conclusão a que ninguém pode fugir, que é a seguinte: a 
educadora é política enquanto educadora, o educador é político enquanto educador. 

Num parênteses, eu gostaria de deixar aqui o meu veemente abraço a vocês 
todos, professores e professoras deste estado, que vêm levando a sério, corajosa-
mente, a tarefa política que cabe aos organismos de categorias nesta sociedade 
brasileira de hoje: desenvolver a tarefa política que deve ultrapassar os limites da 
política que já há na reivindicação social. Indiscutivelmente que brigar para exigir 
salários menos imorais é já um ato político, mas é preciso ultrapassar esse limite e 
brigar também por melhores condições de trabalho como educador, é preciso brigar 
não para fazer reforminhas de cafiaspirina, de emplastro no sistema escolas, mas 
para dar a ele, exigir dele, uma dimensão que necessariamente a política reacioná-
ria nega. Eu felicito vocês do Rio Grande do Sul, de Santa Catarina, de São Paulo, 
para citar só esses três estados onde os organismos de professores se empenham 
em luta e lutam intensamente. Um encontro como esse é bem uma prova disso.

Mas, voltando à coisa, no momento em que a gente se reconhece como educador, 
se reconhece como político também. Eu acho, então, que cabe uma nova pergunta 
que tem que ver com aquela primeira a que eu me referia ou que eu citava e que 
dizia em favor de quem... Cabe a nós indagar sobre o sonho político nosso, o sonho 
possível e que, mesmo sendo impossível, precisa, porém, ser possibilitado. Eu não 
sei se está claro: o sonho é possível, eu não tenho nada que esconder a ninguém, 
eu sonho por uma sociedade socialista realmente, mas esse sonho não se realiza se 
não se trabalhar no sentido de realizá-lo. É nesse sentido que estou dizendo o sonho 
possível que precisa, porém, ser viabilizado, que precisa ser possibilitado.

E essa pergunta, que é fundamental para mim também, coloca buscas – se não 
outras perguntas –, e, centralmente, uma busca que seria a seguinte: a procura de 



599  

Educação popular no Brasil

ESPAÇO PEDAGÓGICOv. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 591-611, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

aproximar tanto quanto possível a explicação verbal do meu sonho com a minha 
prática, através da qual eu procuro viabilizar o meu sonho. No fundo, é isso que a 
gente chama de coerência: é preciso um mínimo de coerência entre o discurso que 
verbaliza o sonho e a prática que explicita ou que procura materializar o sonho. 
Evidentemente que no mundo ninguém conseguiu juntar os dois iguaizinhos, é 
impossível uma coerência absoluta, e eu até diria a vocês que seria profundamente 
incômoda e antipática uma existência totalmente coerente. 

E eu confesso que acharia chato pra burro todo dia eu ser igual, não ter nenhum 
momentozinho de tentação, de pecado. Eu acharia isso horrível. Eu estou dizendo 
isso de brincadeira, porque eu não acredito muito em pecado. Os pecados que estão 
por aí são virtudes às vezes, mas é evidente que eu não quero um negócio absoluto, 
não existe isso. O que eu estou dizendo é que há limites para a incoerência. Eu não 
posso compreender, e digo a vocês, eu entendo que haja muita gente, mas em mim é 
inviável, por exemplo, defender uma revolução sem as massas populares, defender 
uma transformação radical ou sonhar com uma transformação radical da sociedade 
burguesa para a criação de uma sociedade socialista feita apenas por minorias in-
telectuais, que ganharam a sabedoria rigorosa na universidade e que desprezam o 
saber comum como impossível de transformar. Eu não posso conciliar um sonho de 
transformação do mundo com um procedimento autoritário na minha classe como 
professor; eu não posso conciliar o meu sonho de libertação com a ironia que eu faça 
a um estudante porque me fez uma pergunta que eu considerei boba. Para mim, 
não há perguntas bobas, nem há respostas bobas, nem há respostas definitivas. Há, 
simplesmente, perguntas que precisam ser respondidas. No fundo, eu acho que mui-
to professor tem medo não é nem da pergunta, tem medo da resposta que deve dar, 
e por isso dificulta a pergunta. Essa coerência, que não é uma coerência de santo, 
é essa coerência mínima que um educador – enquanto político e político enquanto 
educador – tem que ter em função de seus projetos e dos que não são só seus.

Viver essa coerência demanda algumas virtudes ou a concretização de algu-
mas qualidades que a gente também não recebe de presente, mas que a gente cria 
na própria prática de buscar a coerência. Por exemplo, a humildade de encarar o 
real, o concreto, para interpretá-lo, a humildade de aprender com o outro e não 
apenas de querer sempre, todo dia, ensinar o outro. A tolerância – que não é uma 
virtude apenas dos liberais, mas deve ser uma virtude dos revolucionários – signi-
fica, no fundo, viver com o diferente e, obviamente, com o igual, para poder brigar 
com o antagônico. De um modo geral, há, entre nós, uma enorme intolerância entre 
diferentes, enquanto o antagônico pode dormir em paz.



600 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Paulo Freire

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 591-611, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Diante da inviabilidade de se ter uma educação que fosse ou pudesse ser neutra, 
por isso mesmo, então, a educação, enquanto sistema de um sistema maior ou en-
quanto subsistema, é reprodutora da ideologia dominante. Essa é a tarefa que a edu-
cação sistemática recebe – com aspas – do poder, que é, exatamente, a de reproduzir 
a sua ideologia. A questão que se coloca é saber se há ou não, no espaço institucional, 
a possibilidade de contestar a tarefa fundamental que o subsistema educacional tem 
de reproduzir a ideologia dominante, e essa tarefa existe e esse espaço existe, mas ob-
viamente que não pode ser tarefa do educador que opta pelo processo de reprodução 
da ideologia dominante. A tarefa de contestar o processo de reprodução da ideologia 
dominante é a tarefa daqueles cujo sonho político é o da transformação da sociedade 
burguesa numa sociedade socialista. Essa tarefa é muito mais difícil de ser cumprida 
do que a tarefa de quem reproduz. Quem reproduz, consciente ou inconscientemente, 
nada a favor da maré. Observem o que significa nadar a favor e contra a maré: o 
poder boatou que a professora Vanilda e eu não estaríamos aqui, porque exatamente 
aqui o que fizeram os que antecederam a professora Ivanilda Paiva e a mim, o que 
fizemos nós, é exatamente contestar o poder reprodutivo da ideologia dominante no 
sistema escolar. Então, é muito mais difícil fazer isto, contestar a reprodução do que 
reproduzir, e quem reproduz usa de todas as artimanhas no sentido de manipular.

Educação popular

Muito bem, é claro que nos anos 1970 se desenvolveu toda uma teoria da re-
produção ideológica que foi muito mecânica, e houve um período no tempo, nos anos 
1970, em que se pensou, se disse, que não era possível de maneira nenhuma fazer 
educação popular ou pôr o sistema de educação oficial a serviço dos interesses das 
classes populares. E se afirmava isso, para mim, de forma ingênua e mecânica – e 
eu quero fazer uma exceção a um professor brasileiro, professor Celso Baisiguel; eu 
estava no exílio, mas lia os seus trabalhos, e ele nunca aceitou isso. É interessante 
observar que, na década de 1980, agora que a gente começou a viver, se mudou 
de novo, muita gente disse que era absolutamente inviável fazer qualquer coisa 
no Brasil dentro do âmbito da escola durante o período. Também não era muito 
para ter esperança; quem viveu as experiências do Presidente Médici – que não se 
mede – não podia chegar muito facilmente a outras conclusões. Mas, o que acontece 
agora, na década de 1980, com a vitória de alguns governos de oposição, é que não 
podemos deixar de ocupar o espaço vital para cumprir a tarefa política. Desde que 
a gente tenha claros os objetivos, não há por que não fazer.



601  

Educação popular no Brasil

ESPAÇO PEDAGÓGICOv. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 591-611, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Muito bem, adiante dessas indagações ou reflexões, eu agora diria a vocês 
que, partindo dessa inviabilidade óbvia de que é impossível uma neutralidade 
educativa, e, portanto, educação pode ser opressora ou libertadora, eu diria que 
a educação popular só o é na medida em que ela explicita, vive e persegue um 
objetivo de transformação, de ruptura com o estado burguês capitalista – essa é 
a minha posição, não necessariamente a dos outros – e se encaminha no sentido 
de um sonho e transformação da sociedade para um projeto socialista. Em outras 
palavras, para mim, a educação popular é aquela que está a serviço dos interesses 
reais das classes populares, mas que, em estando a serviço dos interesses reais das 
classes populares, tem nelas, também, sujeitos desta educação, e não meras inci-
dências da educação popular feita pelos intelectuais ou pelos educadores. Então, é 
uma educação que não significa, por exemplo, um simplesmente estar a favor dos 
pobres, isso é um pouco demais. O que traduz a educação popular não é um voto de 
solidariedade paternal aos pobres, mas o que sela um projeto de educação popular 
é o seu compromisso radical de transformação do mundo.

Agora, vejam: isso implica métodos, caminhos, conteúdos, e isso não significa 
que quem está envolvido em um projeto como esse não tenha e não deva ter a 
consciência dos limites da sua própria prática, limites que são históricos, políticos. 
Ninguém transforma o mundo na cabeça, a cabeça não é o lugar em que as trans-
formações históricas da sociedade se realizam: é na sociedade, na práxis política, 
que a gente transforma a realidade. Não resulta, também, decretar que a realidade 
está desta ou daquela forma e montar um esquema de ação para a realidade que a 
gente descreveu na cabeça da gente, porque a ação não funciona. Por isso mesmo 
é que eu acho que sem comunhão com as massas populares, sem comunhão com 
elas, sem sintonia com elas, sem o aprendizado diário que aqueles e aquelas que, 
por sua posição de classe sem culpa deles e delas, não são da classe proletária, mas 
estão aderidos ao esforço de transformação do mundo, eu acho que o papel de quem 
assim se acha é aprender diariamente na própria prática como intensificar a sua 
comunhão com as massas populares.

No fundo, é desenvolver a sensibilidade das coisas que Gramsci fazia referên-
cia, no sentido de juntar a sensibilidade dos fatos, essa quase adivinhação que a 
gente desenvolve, essa intuição, na medida em que a gente realmente convive com 
essas massas populares e não só com os livros – mesmo que seja importante essa 
convivência com os livros. Mas só na medida em que você se contagia, no melhor 
sentido desta palavra, com os sonhos populares, com isso que eu venho chamando 
de “manhas dos oprimidos”, que eles expressam através da sua linguagem e atra-



602 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Paulo Freire

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 591-611, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

vés do seu corpo; é na medida em que, mais do que intelectualizando as manhas e 
a cultura dos oprimidos, eu as sinto, ou, na medida em que eu sinto e compreendo, 
portanto, ponho juntas a compreensão e a rigorosidade que eu devo ter alcançado 
nos meus estudos. Eu junto essa rigorosidade à sensibilidade que a massa popular 
me ensina, só que quem me ensina é ela mesma.

Agora, evidentemente que, para mim, eu vou falar só em dois ou três pontos 
mais, eu acho que, quando a gente faz essa opção, a gente precisa, tanto quanto a 
gente possa, praticamente, diariamente, evitar um sem número de tentações que 
a gente recebe. Por exemplo, a tentação de sublinhar permanentemente a teoria 
contra a prática das massas populares, ou o contrário, a tentação de reduzir tudo 
só à prática nas áreas populares e não aceitar a contribuição de intelectuais que 
nunca foram a um córrego. Eu acho que essas duas tentações nos levam a caminhos 
errados: de um lado, o perigo de você virar elitista pelo trato exclusivo do que lhe 
parece ser o teórico e romper com a prática; do outro, o perigo de você romper com a 
teoria e passar a considerar todo o esforço acadêmico como desnecessário e ridículo, 
e aí você cai no basismo, que também é errado. Eu acho que nem o elitismo e nem 
o basismo resolvem e nos ajudam em nada disso.

Na primeira hipótese – eu tenho visto muito isto –, o intelectual que, durante 
muito tempo, inclusive seriamente, estuda Marx, Hegel e Gramsci, e, lá um dia, por 
insistência de alguém, vai a uma área periférica de sua cidade, chega lá, descobre 
em dez minutos que ele fica cheio de dedos e de palavras porque não tem palavra, ele 
não sabe comunicar-se. O risco que corre aí é ser simplista, e, para mim, quando ele é 
simplista, continua elitista, porque o que tem que ser é simples, mas nunca simplista 
– então, são esses riscos que a prática da gente vai ensinando. Agora, é claro, só não 
é possível superar esses riscos quando a gente só conhece o endereço ou o caminho 
entre o apartamento da gente e o salão do seminário da universidade, não dá mesmo. 
Mas quando a gente – além do endereço da universidade, que é fundamental – tem 
outros endereços, o caminho para ir a outros lugares termina ensinando a gente 
como é que a gente pode ser simples falando com o povão sem ser simplista.

Eu me lembro – vou contar a vocês porque achei lindo – que no ano passado 
estive conversando em São Luís do Maranhão com um grupo de intelectuais que 
trabalhavam em áreas populares camponesas, e nós estávamos exatamente falando 
sobre certas diferenças na linguagem, ou entre a linguagem do intelectual e a lingua-
gem das classes populares, o problema da sintaxe, da semântica, que são diferentes, 
o papel que tem o conceito entre nós, o papel que tem a metáfora na linguagem popu-
lar, e, de repente – é coisa que os intelectuais, às vezes, não pensam, a não ser os lin-



603  

Educação popular no Brasil

ESPAÇO PEDAGÓGICOv. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 591-611, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

guistas, noutro ângulo, não nesse –, um deles me disse: “Paulo, estive numa reunião 
com um grupo de camponeses e fui três vezes seguidas tentando uma aproximação, 
e falava, conversava... na quarta tentativa de encontro, houve um silêncio durante 
um tempo em que falei, e um camponês, finalmente, falou e disse o seguinte: ‘Moço, 
eu queria te dizer uma coisa, se tu pensas que tu vens aqui ensinar a nós como se 
derruba o pau da árvore, não precisa, porque nós já sabemos, o que queremos saber 
é se tu vais estar aqui na hora do tombo do pau’”. É exatamente isso que tem muito 
intelectual que não quer de jeito nenhum: estar na hora do tombo do pau. Mas é 
preciso estar para poder aprender como é que se defende do pau tombado, senão não 
aprende. E, então, nessa mesma reunião, uma outra pessoa me contou que, em um 
seminário de avaliação entre camponeses e intelectuais, um camponês disse: “Não 
vai dar pra gente continuar com esse diálogo, porque, enquanto vocês aí – e o aí dizia 
já bem a diferença – estão interessados no sal, nós aqui estamos interessados no 
tempero, e o sal é somente parte do tempero”. Então, vejam: com linguagem metafó-
rica, simbólica, o que o camponês dizia aos intelectuais é que eles estavam perdendo 
uma visão totalizante da realidade, caindo numa visão fatalística da realidade, e os 
intelectuais, em um primeiro momento, não entenderam o discurso do camponês.

Então, minhas amigas e meus amigos, eu repito que as coisas que eu digo eu 
digo porque vivi os fatos que me levaram a dizê-las. E não digo de jeito nenhum 
que as coisas que eu digo são as coisas que devam, necessariamente, ser ditas – 
mas não as coisas que eu devo dizer, que eu acho que eu devo escrever. Eu assumo 
as coisas que digo, com humildade, sem nenhuma vacilação, tampouco nenhuma 
pretensão de pensar que fiz muita coisa. Eu acho que estou fazendo alguma coisa 
que satisfaz a mim enquanto gente, mas não que eu pense que essa alguma coisa 
é uma coisa extraordinária, mas também não é coisa desprezível, que não tem o 
seu valor relativo no processo de que nós todos fazemos parte. Eram considerações 
assim, para não demorar mais, que eu queria fazer a vocês. E agora temos, aí, um 
bom tempo para conversar.

Debate: 

Prof. Paulo, em suas obras, frequentemente, aparece a palavra epistemologia. 
Gostaria que o senhor, resumidamente, tecesse algumas considerações a respeito. 
Em segundo lugar, gostaria que o senhor tecesse algumas considerações sobre op-
ção política, pois os professores, muitas vezes, diante da coerência, não sabem se 
posicionar por medo, desconhecimento ou omissão. Em terceiro lugar, gostaria que 



604 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Paulo Freire

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 591-611, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

o senhor falasse alguma coisa sobre a educabilidade do partido no partido e sobre 
qual é a sua opção partidária.

Bem, vou começar, assim, de trás para frente. Eu gostaria de, falando sobre 
a questão do partido, dizer o seguinte: em primeiro lugar, para mim, o educador é 
político pela própria natureza política de sua prática, cedo ou tarde. O ideal é que 
o educador se insira numa prática partidária e que ele perceba a dimensão política 
ou a natureza política da própria prática pedagógica. Para mim, porém, o fato de ser 
político (inaudível) não pode levar, e digo mais ainda, ao fato de pretender e de bus-
car até convencer o educando do acerto de minha análise, não me leva, de maneira 
nenhuma, a restringir o espaço e a voz do educando, porque esse não pertence ao 
partido a que eu me filiei; esse é um pormenor que eu acho fundamental. Eu me lem-
bro que uma vez dei dez a um texto com o qual eu discordava totalmente do ponto de 
vista político. Agora, por exemplo, que eu explicite a minha filiação, eu gostaria, não 
há por que não expressar isso, mas o que eu gostaria – nós vivemos numa sociedade 
tão intolerante, que tem um ranço tão antidemocrático –, que eu me vejo a dizer o 
que vou dizer agora, eu vou dizer a todos vocês que estão aqui, e todas que estão aqui 
– quer não concordem com minha posição partidária, eu os respeito e as respeito –, 
mas não posso esconder que sou um membro não muito bacana, mas um militante 
razoável do Partido dos Trabalhadores. Só estou falando isso porque ele me pergun-
tou e eu acho que toda a pergunta tem que ser respondida, até quando é provocadora, 
o que não é o caso. Mas eu tenho total respeito por quem não fez esta opção, nem eu 
vim aqui tentar ver se mudo a opção de ninguém nesse encontro, de forma nenhuma. 
Eu sou PT por inúmeras razões, inclusive por esta radicalidade democrática. Eu sou 
PT porque o PT é uma das coisas novas – eu não diria melhor, de jeito nenhum –, mas 
é um fato novo na história política desse país, porque é a primeira vez, na história 
política desse país, que um partido de trabalhador surge das classes trabalhadoras 
sem uma minoria de intelectuais se decretando vanguarda dos trabalhadores. Eu 
acho esse um fato novo que me fez aderir ao PT.

	 Sobre a epistemologia, toda vez que eu uso essa palavra, eu uso sob um 
sentido mais restrito, que tem que ver com a teoria do conhecimento.

Prof. Paulo, manifesto-lhe o carinho do Rio Grande do Sul, porque o senhor 
o viu oito dias atrás em Rio Grande, e, hoje, em Passo Fundo. Isso é realmente a 
manifestação de carinho dos gaúchos para com o senhor, e o reconhecimento da sua 
liderança. Considerando que há uma luta, o povo quer mudar, mas há uma luta 



605  

Educação popular no Brasil

ESPAÇO PEDAGÓGICOv. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 591-611, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

entre em ir ao colégio eleitoral ou não ir ao colégio eleitoral, porque isso implica 
numa contradição ou não, e admitindo que o meu sonho seja o socialismo – porque 
acredito que o socialismo está mais perto do cristianismo do que do capitalismo, 
eu sou cristão –, sendo este o meu sonho, de que forma o senhor aconselharia como 
prática: uma mudança gradual ou uma mudança radical? Lutar por isso que eu 
acredito desesperadamente, sem caminhos, mas lutar apenas com isso como meta, 
ou fazer mudanças gradativas? Eu gostaria de uma observação a respeito.

Eu acho que essa pergunta, em primeiro lugar, não é uma pergunta abstrata, é 
uma pergunta profundamente histórica, é uma pergunta histórica no caso brasileiro 
de hoje. Não é uma pergunta que vá se fazer noutro campo igual a essa, ou melhor, 
pode-se fazer noutro sítio, a resposta não pode ser igual, nem sempre. E houve mo-
mentos em que essa pergunta foi feita na Nicarágua, e a resposta foi outra porque 
pode ser outra. Não é o caso brasileiro, não acredito que a gente tenha outras respos-
tas. Eu acho que das qualidades que um homem e uma mulher de esquerda devem 
revelar é essa possibilidade de usar a história, adivinhar. Ora, evidentemente, eu 
acho que nós estamos em um momento – e parece que nunca teremos vivido tanto no 
Brasil como hoje – de uma espécie de vontade de encarnar a democracia. Quando eu 
falo em democracia, não estou falando em democracia burguesa, democracia disso, 
democracia daquilo. É que há a inexperiência do brasileiro nisso – o ranço autoritário 
do país é tal que a democracia é sempre vista no Brasil como adjetivo, e nunca em 
sua substantividade. Aliás, eu queria, em um parênteses, sugerir a vocês a leitura de 
um livro que saiu em São Paulo, exatamente há oito dias, disse-se que já se esgotou 
a primeira edição, que se chama Por que democracia?, de Francisco Weffort, que 
é secretário-executivo do PT e que está sendo chamado por alguns democratas de 
social-democrata, etc.; você vê, o ranço contra a democracia nesse país quanto à subs-
tantividade democrática é terrível; você fala em democracia, o outro já está assim 
cutucando o adjunto e dizendo “Está vendo? Já caiu na social-democracia” ou “Está 
vendo como ele é populista?”, quer dizer, não dá. Evidentemente que no momento a 
gente está vivendo isso, a possibilidade de cunhas dentro do processo. 

Agora, se a pergunta do nosso amigo teria que ver com saber de mim a posição 
do partido a que eu pertenço, está claro, todo mundo sabe aí, mas pode querer sa-
ber a minha com relação ao chamado colégio. Uma das coisas boas do PT é a gente 
poder discordar do PT, sem nenhum problema de levar carão, não ter medo que 
venha uma caderneta com letra encarnada, em casa, com “O Paulo se comportou 
mal”. Eu tenho uma posição parecida com a posição aceita até hoje pelo PT – que é 



606 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Paulo Freire

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 591-611, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

diferente em grande parte da posição do meu amigo, companheiro, deputado e líder 
do PT em Brasília, Soares –, que é a seguinte: o PT foi às praças públicas, às ruas, 
durante a campanha das diretas, não porque pretendesse conseguir um cacique 
para depois transar com o poder, de cima para baixo, dizendo “os senhores viram 
o povão que veio, vamos fazer acordos agora de cima para baixo”. O PT não foi lá 
para isso, o PT foi porque radicalmente não concebe a democracia sem povo. O que 
está acontecendo neste país é que tem muito democrata para quem a democracia 
se estraga se o povo chega. É como alguns professores, também, que acham uma 
beleza dar aulas desde que não haja alunos.

Sobre o colégio eleitoral, o PT diz: não vou lá. Agora, qual a minha posição? 
Minha posição seria a seguinte: se, e daqui para lá vai se saber bem se Maluf ganha 
por dez votos, não tem por que irmos ao colégio; se Maluf perde por seis, também 
não tem por que ir lá. Em última análise, eu acho que o PT só deveria ir ao colégio no 
caso em que Maluf pudesse ganhar, porque eu acho que até numa análise de classe 
eu distingo o Maluf de Tancredo. Tancredo é um homem da classe dominante, um 
liberal conservador. Aliás, em entrevistas, ele revela o seu conservadorismo, o seu 
realismo, com aspas, de que Cuba, por exemplo, é exportadora de revolução, portan-
to, não se pode reatar relação com Cuba, de que a teologia da libertação é uma coisa 
ruim, porque não é teologia, é uma ciência social, quer dizer, são declarações, cá pra 
nós, que deixam muito a desejar. Mas eu estabeleço uma radical diferença, e essa 
diferença faz a diferença, entre o senhor Tancredo e o senhor Maluf. Maluf é uma 
espécie de lumpen da burguesia, e Tancredo é um homem da burguesia, mas de an-
temão ele já disse como pensa sobre Cuba, não tem que esperar outra coisa, vai con-
tinuar dificultando cubano de entrar aqui, tudo isso. Mas, indiscutivelmente, para 
mim, esta diferença mínima faz a diferença no período de transição, então se fosse 
fundamental o voto do PT, o PT devia dar o voto, mas não tinha que pedir coisíssima 
nenhuma, nem fazer acordo nem aceitar nada. O PT não precisa ter ministro, nem 
delegado de polícia, e cumpre a tarefa e continua lutando cá, independentemente, 
porque eu também tenho a impressão de que muita gente que reclama por que o 
PT já não decidiu, é porque se encontra incomodada de estar sem nós, precisa de 
alguém que chegue para contestar a posição de ir ao colégio eleitoral. Mas, vejam 
bem: esta é a posição do puro militante de partido que não interfere nos destinos do 
partido, a não ser como militante. Essa é a minha posição, que eu digo de público, 
porque disse numa conversa íntima com o Lula, é assim que eu penso.



607  

Educação popular no Brasil

ESPAÇO PEDAGÓGICOv. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 591-611, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Prof. Paulo Freire, dentro da colocação de educação popular, como o senhor co-
loca a preocupação, nos termos de educação popular, com a questão ecológica, o pro-
blema da fome, da criança ter condições de aprender nos meios, e sobre como tem-se 
usado o homem como instrumento para explorar o meio-ambiente, a natureza?

Eu acho que esta questão tem dois pontos. Ela pergunta quanto à questão da 
educação popular e fome; e educação popular e meio ambiente, o homem e a explo-
ração do meio-ambiente, a política do meio-ambiente. Eu gostaria de dizer a vocês, 
com relação a essa segunda questão: nos anos 1970, quando eu estava ainda no exílio, 
movimentos feministas e de defesa do meio-ambiente começavam a ganhar força nos 
EUA, na Europa, e eu me lembro de alguns amigos com quem eu conversava, de 
esquerda também, que em certo sentido não apostavam nada nesses movimentos por-
que diziam que a luta das mulheres, por exemplo, não estava com o porte de classe, 
de luta de classes – a luta dos ecologistas, que essa coisa estava fora da ótica da luta 
de classes. Eu dizia: olha, eu acho que vocês estão errados. Sabe, em primeiro lugar, 
indiscutivelmente, seria um absurdo, uma miopia trágica não pretender reconhecer 
isso. A questão não é nem sequer inventar uma luta de classes, é simplesmente reco-
nhecê-la, está aí, e foi isso que Marx disse numa de suas cartas: os economistas bur-
gueses me antecederam, me precederam, na constatação da luta de classes. O que fiz, 
diz ele, foi etc., etc. Mas acontece o seguinte: sem a compreensão da luta de classes me 
parece difícil entender essas coisas, mas a luta de classes sozinha também não explica 
tudo. Eu acho que é essa ótica que, às vezes, falta em uma perspectiva mais estreita, 
mais sectária dos fenômenos, e a ciência não está aí para ser distorcida. 

Acontece que, por exemplo, eu não sei se bem ou mal, não quero discutir o 
acerto ou desacerto, os ecologias trouxeram um milhão e quinhentos mil votos du-
rante a campanha de François Mitterand, e derrotaram a direita, caíram num so-
cialismo que é o possível lá. Os “verdes”, na Alemanha, há um ano ou dois, fizeram 
mais ou menos o mesmo. Eu até diria que um dos problemas que a ciência política 
– também os educadores, os políticos, os militantes – teriam que encarar, neste fim 
de século, é exatamente o do papel dos movimentos populares sociais, problema 
ligado ao papel fundamental não própria e exclusivamente da tomada do poder, 
mas da reinvenção do poder. Esse é um fato absolutamente fundamental, impor-
tante, e digo mais: na medida em que partidos populares e não populistas deixarem 
de se aproximar dos movimentos sociais populares, para, aprendendo com eles, 
ensinar algo a eles sem nunca pretenderem se apoderar deles; na medida em que 
os partidos de esquerda, populares e não populistas, não aprendam a fazer isso, 



608 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Paulo Freire

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 591-611, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

eu acho que eles são postos entre parênteses, de escanteio, neste fim de século. A 
questão é saber como. Implica toda uma metodologia de aproximação, implica toda 
uma compreensão das culturas das massas, implica toda uma análise das “manhas 
populares” dos oprimidos, que nunca introjetam a ideologia dominante totalmente 
– como muita gente pensa, antidialeticamente, de que tudo que vem das massas 
populares é ideologia dominante, quando não é a própria ideologia dominante, ou 
certos valores dominantes são apropriados pelas massas populares, tal qual se faz. 
O capitalismo é sobretudo um regime, um sistema de apropriação, e as massas po-
pulares também se apropriam, às vezes, de valores culturais dominantes e refazem 
os valores, reinventam esses valores. Eu acho que ou a gente como se faz isso, e a 
gente só aprende isso na medida em que a gente convive, comunga com as massas 
populares, e não apenas na medida em que a gente fala delas, como conceitos, como 
análises de textos, ou eu acho que aí não dá, tem que se estar com as massas.

	
Gostaria de saber qual é a maneira mais lógica de estabelecer uma educação 

socialista num país que é dominado pela ideologia imperialista americana.

Não há essa receita. Teve um cara barbudão, com a barba maior que a tua e 
a minha e com uma contribuição ao mundo que nem tu nem eu demos – tu, pelo 
menos, não deste ainda, e eu não vou dar mais –, que disse uma vez uma coisa mais 
ou menos assim: “a história não é nenhum poder, nenhuma entidade poderosa que 
paire sobre os homens (e simplesmente diria ‘e as mulheres também’) e que os faça à 
sua maneira. Pelo contrário, em lugar de ser este poder supra, a história é feita pelos 
homens (e eu acrescentaria, com todo o respeito, ‘e pelas mulheres’) que ao fazerem a 
história são feitos pela história”. Eu não sei se vocês conhecem, aqui, no Rio Grande 
do Sul, uma coisa que se usava no Nordeste, que se usa ainda hoje por lá, que é de 
tirar manga verde, banana verde, de botar dentro de um caixão, meter carbureto, e 
depois de um certo período, se tira a manga e ela está toda corada, com a pinta de 
madura. Eu sempre digo o seguinte: se é possível fazer a aparência de uma manga 
mudar com carbureto, não é possível a história com carbureto. História se faz mesmo 
ou não se faz, e não se faz na cabeça da gente, se faz lutando, brigando, sabendo 
lutar, aprendendo a lutar, aprendendo a encontrar o momento exato da luta.

Então, o fato de a gente ter um imperialismo grandão, desse tamanhão aí, de-
fronte à gente, não é suficiente, porque ele é maior ainda na Nicarágua do que aqui, 
e o povo nicaraguense se independenciou. É possível que até se acabe aquilo, porque 
eles já invadiram Granada, que eu conheci de perto a lindeza daquela revolução, 



609  

Educação popular no Brasil

ESPAÇO PEDAGÓGICOv. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 591-611, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

onde eu estive, também, imediatamente à vitória da revolução – eu fui convidado, 
e estive lá duas vezes e conversei com o comandante várias horas. Nicarágua tam-
bém eu conheço, conheço de ir, não de ler, porque trabalharam com algumas das 
minhas ideias. Agora, o momento histórico brasileiro não é o da Nicarágua, nem o 
tamanho do Brasil, isto aqui é um continente. Eu acho que a gente não pode fazer 
a transformação radical dessa sociedade por decreto, o que já deixava de ser, isso 
era golpe de Estado. Revolução, mesmo, a gente tem que ir vivendo os momentos 
viáveis, isso tem que ver com uma coisa que eu sempre digo, e não faz mal repetir: 
em história, se faz o que se pode, não o que se gostaria de fazer. 

A questão que se coloca aí é saber quem define o que se pode. A prática define 
isso, é levando chapoletada que você delimita o espaço, estabelece o espaço viável. 
Por outro lado, se em história se faz o que se pode e não o que se gostaria de fazer, 
significa que a melhor maneira de fazer amanhã o que hoje não pôde ser feito é 
fazer hoje o que hoje pode ser feito. É fazendo o que posso fazer agora que me pre-
paro, e a história também, para fazer amanhã o que hoje não é possível fazer. Isso 
coloca a questão do espaço, do limite, e a questão de limite coloca outra questão em 
face dele, que é o medo, a vaidade, a intolerância, o sectarismo, todas essas não 
virtudes entram nisso. O que acontece é que, muitas vezes, a gente fica aquém do 
limite ou a gente fica além do limite: se a gente ultrapassa o limite, o porrete chega, 
se a gente fica aquém do limite, o poder preenche o espaço que você permitiu a ele 
fora da briga, e você vai para mais atrás ainda. Não recuar demasiado na luta é 
absolutamente fundamental para poder fazer um dia essa sociedade com a qual 
você sonha e nós sonhamos.

Como conciliarias teu posicionamento religioso com tua posição antissectária? 
Gostaria de uma opinião sobre o fato de que no teu conceito de verdadeira revolução 
há espaço para negociação no poder, e se há um momento em que não negociar o 
poder é uma atitude ingênua politicamente.

De qualquer maneira, lê o livro Por que democracia?, ele encarna a segunda 
questão muito bem. Estou dizendo que ele leia o livro, não importa as críticas que 
se façam a ele, precisa ler. Com relação ao primeiro momento, eu gostaria de dizer 
a vocês que, por exemplo, em primeiro lugar, eu não me acho muito religioso. Vou 
tentar explicar isso, eu me acho mais e agora até peço desculpas, porque o que eu 
vou dizer pode parecer muito arrogante de minha parte, e eu não gostaria de dar a 
impressão de ser arrogante, que é um troço que eu acho horrível. O que eu queria 



610 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Paulo Freire

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 591-611, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

dizer é que eu me sinto muito mais um homem à procura de guardar a fé do que um 
homem religioso, meditem depois sobre a diferença sutil entre uma coisa e outra. 
Eu vivo cuidando com certo carinho da minha fé, o que eu digo nesse sentido, por 
exemplo, eu tenho excelentes conversas com amigos, inclusive cubanos, revolu-
cionários, nicaraguenses, não cristãos. Se você me pergunta: como você concilia 
essa fé num transcendente com a tua preocupação fundamentalmente histórica de 
transformar o inerente – não é uma contradição? Eu diria: não, não é. A única coisa 
que pode receber uma espécie de retificação seria a seguinte: no momento em que 
eu creio no Cristo não apenas como gente como eu, eu estou admitindo um a priori 
da história. Evidentemente que Marx, se fosse vivo, conversando comigo, talvez 
rindo, talvez zangado, me dissesse: mas isso é uma doidice, uma loucura! Eu diria, 
então: deixa comigo o direito de ser doido.

Eu tenho ou não tenho o direito de ser contraditório se a minha contradição 
não trabalhar contra os interesses das massas populares? Eu acho que tenho. O 
que não posso fazer é, em nome da transformação do nosso país, usar minha fé para 
sustentar Maluf; usar minha fé para sustentar a burguesia nesse país, nesse poder, 
nem em canto nenhum, e isso ninguém nesse país prova que eu tenha feito. Segun-
do a minha compreensão – agora teológica, da relação mundo-transcendência, que 
não é uma compreensão antinômica –, em outras palavras, para mim, é impossível 
alcançar a meta histórica sem passar pela história, sem atravessar a história. E o 
problema é saber como é que eu atravesso a história, em favor de quem e em favor 
de quê. Pois eu quero fazer essa travessia, até chegar lá, lutando pela transforma-
ção da sociedade, para implantar um sistema socialista neste país, mas em que 
eu tenha o direito de continuar dizendo que acredito na transcendência. Essa é a 
minha posição, eu acho que não tem contradição muito grande aí, e, fora disso, acho 
que não tem muito mais, a não ser a nível de certas posições extremamente pouco 
democráticas de alguns revolucionários. 

Mas se tu me perguntas se eu acho que é a consciência, que é a subjetividade 
que cria a materialidade e cria a objetividade, eu te digo não, de jeito nenhum. A 
objetividade gera a subjetividade, mas acontece que a subjetividade não é puro 
reflexo da objetividade, daí a relação entre ambas não ser uma relação mecânica, 
mas dialética, contraditória, dinâmica, processual, de tal maneira que a consciên-
cia, ou a subjetividade, enquanto condicionada, se volta reflexivamente sobre o 
condicionante e reconhece o seu condicionamento. Para mim, é por isso que há 
possibilidade de briga, que há luta pela transformação. Eu não posso, com isso, 
exigir que aceitam, por exemplo, uma imposição; eu acho que política tem que ver 



611  

Educação popular no Brasil

ESPAÇO PEDAGÓGICOv. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 591-611, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

com negociação. Às vezes, o problema é saber o seguinte, eu vou te dar um exemplo 
histórico, que não é brasileiro, mas que é histórico recente: Mao Tsé-Tung coman-
dava a sua grande avalanche na China, e os japoneses, o imperialismo japonês, 
invadiu a China. Naquele momento, o inimigo principal se transformou no japonês, 
e Chiang Kai-Sheck e Mao Tsé-Tung tiraram retrato juntos e juntaram os seus dois 
exércitos, fizeram um pacto. Naquele momento, puseram entre parênteses a con-
tradição antagônica entre os dois sem ter modificado a natureza do antagonismo 
entre os dois, puseram o antagonismo entre parênteses, derrotaram o inimigo e, 
quando os japoneses foram expulsos, tiraram o antagonismo dos parênteses, mete-
ram o porrete um no outro, e Chiang Kai-Sheck se acabou. Política também é isso, 
porque isso é história. E não há por que não fazer.

Meus amigos e minhas amigas, não gostaria de sair daqui sem deixar muito 
vivo, de um lado, o meu agradecimento por terem me chamado e trazido até aqui; de 
outro, sem deixar de, uma vez mais, insistir nas desculpas que eu apresento por ha-
ver diminuído o meu tempo com vocês, mas entre não vir e vir diminuindo, eu preferi 
vir diminuindo. Finalmente, gostaria de deixar umas palavras bem jovens, apesar 
dos meus 63 anos, bem jovens aos jovens que estão aqui, estudantes, e aos jovens e 
às jovens professoras também, a minha palavra de esperança em que a gente, trans-
formando o hoje da gente, a gente cria um amanhã menos ruim do que este de hoje.

A minha esperança em que a emoção de vocês não se acabe, não fique adstrita 
aos dias de um encontro maravilhoso como este, mas, pelo contrário, essa emoção 
acompanhe vocês na briga necessária de vocês, na briga do estudante por melhores 
condições de trabalho enquanto estudante, do professor, da professora, pela reivin-
dicação de seu salário menos injusto, mas a briga também para poder ser ou ter o 
direito de ser melhor educador neste país.

Um grande e fraterno abraço a todos e todas. 

Nota
1	 Esta conferência foi captada em áudio, degravada, preservando a oralidade de Paulo Freire, e publicada 

em 1986, no compêndio Palestras e Debates do I Colóquio Nacional de Educação Popular. O evento rea-
lizou-se em Passo Fundo, RS, entre os dias 23 a 26 de outubro de 1984, foi organizado pelo 7º Núcleo do 
Centro de Professores do Estado do Rio Grande do Sul. A versão original foi organizada pelos professores 
Lourdes Solange Camargo Faria, Nedison Faria e Lourivan Fisch de Figueredo. Esta versão, procurando 
maior clareza e objetividade, foi revista e reeditada por Marcelo Ricardo Nolli, mestrando do Programa 
de Pós-Graduação em Educação da Universidade de Passo Fundo, e Eldon Henrique Mühl, professor do 
mesmo programa. Agradecemos aos organizadores do evento pela autorização para a publicação da confe-
rência neste dossiê em homenagem aos 50 anos de publicação de Pedagogia do oprimido e ao centenário de 
nascimento de Paulo Freire, em 2021.



612 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Carlos Ernesto Noguera-Ramírez

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 612-627, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

La pedagogía del oprimido: una relectura pedagógica

The pedagogy of the oppressed: a pedagogical rereading

A pedagogia do oprimido: uma releitura pedagógica

Carlos Ernesto Noguera-Ramírez*

Resumen

Teniendo en cuenta la amplísima literatura sobre la pedagogía del oprimido, el presente texto se propone 
realizar una lectura desde una dimensión poco abordada o, por lo menos, aminorada en las lecturas más 
frecuentemente disponibles: justamente su dimensión pedagógica. Un intento como el propuesto aquí significa 
releer el libro de Freire desde el horizonte conceptual de la pedagogía y ello implica desplazar (no negar) el 
carácter eminentemente político otorgado a la pedagogía del oprimido y recuperar sus vínculos estrechos con 
el pensamiento y la tradición pedagógica occidental. En particular, la relectura de la obra cumbre de Freire en 
clave pedagógica implica un triple trabajo: primero, localizarla dentro de una antigua tradición según la cual la 
politeia se entiende, en lo fundamental, como paideia; segundo, resaltar que el proceso de liberación a través 
de la educación solo puede realizarse mediante un proceso de concientización que lo coloca en un horizonte 
gnoseológico o epistémico: tránsito que el oprimido debe llevar a cabo desde la doxa hacia el logos; tercero, 
reconocer que el fin de la educación liberadora es la humanización de los hombres (oprimidos y opresores) y, en 
esa medida, se trata de una cuestión claramente “antropotécnica”.

Palabras-clave: Pedagogía. Antropotécnica. Concientización. Humanización.

Abstract

Taking into account the vast literature on the pedagogy of the oppressed, the present text sets out to carry out 
a reading from a dimension that is little addressed or, at least, reduced in the most available readings: precisely 
its pedagogical dimension. An attempt like the one proposed here means rereading Freire’s book from the 
conceptual horizon of pedagogy and this implies displacing (not denying) the eminently political character 
given to the pedagogy of the oppressed and recovering its close links with Western pedagogical thought and 
tradition. In particular, the rereading of Freire’s masterpiece in pedagogical terms involves a triple task: first, 
locating it within an ancient tradition according to the quality of politeia understood, fundamentally, as paideia; 
second, highlighting the process of liberation through education can only be achieved through a process of 
conscientization that is placed on a gnoseological or epistemic horizon: transit that the oprimido must carry out 
from the doxa to the logos; third, to recognize the end of liberating education is the humanization of men and, 
to that extent, it is a clearly an”anthropotechnical” issue.

Keywords: Pedagogy. Anthropotechnic. Conscientization. Humanization.

*	 Doctor en Educación (UFRGS) y Profesor Titular Universidad Pedagógica Nacional de Colombia. Miembro del grupo 
de investigación Historia de las Prácticas Pedagógicas en Colombia y de la Sociedad Colombiana de Pedagogía. OR-
CID: http://orcid.org/0000-0001-9848-0724. E-mail: cnoguera@pedagogica.edu.co

Recebido em 04/08/2020 – Aprovado em 28/09/2020
http://dx.doi.org/10.5335/rep.v27i3.12366

http://orcid.org/0000-0001-9848-0724
mailto:cnoguera@pedagogica.edu.co


613  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

La pedagogía del oprimido: una relectura pedagógica

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 612-627, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Resumo

Levando em conta a vasta literatura sobre a pedagogia do oprimido, o presente texto se propõe a realizar uma 
leitura desde uma dimensão pouco abordada ou, pelo menos, reduzida nas leituras mais frequentes disponíveis: 
justamente sua dimensão pedagógica. Uma tentativa como a proposta aqui significa reler o livro de Freire 
desde um horizonte conceitual da pedagogia, e isso implica deslocar (não negar) o caráter eminentemente 
político outorgado à pedagogia do oprimido e recuperar seus vínculos estreitos com o pensamento e a tradição 
pedagógica ocidental. Em especial, a releitura da obra-prima de Freire em chave pedagógica implica um 
trabalho triplo: primeiro, localizá-la dentro de uma tradição antiga segundo a qual se compreende a politeia 
fundamentalmente como paideia; segundo, ressaltar que o processo de libertação através da educação só 
pode realizar-se mediante um processo de conscientização que o coloca em um horizonte gnosiológico ou 
epistêmico: trânsito que o oprimido deve levar a cabo da doxa até o logos; terceiro, reconhecer que a finalidade 
da educação libertadora é a humanização dos homens (oprimidos e opressores) e, nessa medida, se trata de uma 
questão claramente “antropotécnica”.

Palavras-chave: Pedagogia. Antropotécnica. Conscientização. Humanização.

Introducción

La pedagogía del oprimido se ha traducido a más de treinta idiomas y sólo en 
Brasilla editorial que realizó la primera impresión ya completó su quincuagésima 
edición. Fue publicada inicialmente en lengua inglesa en 1970, en los Estados Uni-
dos, pero sólo se conoció en Brasil hasta 1974 después de su publicación en español, 
italiano, alemán, griego, francés, holandés y portugués en Portugal (ARAÚJO, 
2017). Desde las “primeras palabras” queda claro el talante de la obra y el tono 
general de la escritura freireana: no es el fruto de unos “devaneos intelectuales” ni 
sólo el resultado de lecturas, por más importantes que ellas hayan sido, nos aclara 
su autor: consiste en una reflexión sobre situaciones concretas, de observaciones 
sobre varios años de una práctica educativa claramente comprometida con un pro-
yecto revolucionario de transformación social en cuyo horizonte está “la liberación 
de los hombres”.

Se trata de un nuevo propósito pedagógico para el cual fue necesario construir 
un nuevo vocabulario. A diferencia de otras obras sustentadas en disciplinas como 
la psicología, la biología, la sociología, Freire prefirió utilizar en sus libros, menos 
un lenguaje académico que un discurso literario cercano al género epistolar y a la 
oralidad (él mismo calificó algunos de sus trabajos como “libros hablados”) en el 
que prevalecen ideas de varios pensadores provenientes de diferentes corrientes 
filosóficas, principalmente de la fenomenología. Su estilo, no obstante, en nada 
resta importancia a su trabajo como lo muestra el hecho de ser reconocido por la 
UNESCO como uno de los grandes educadores del siglo XX (GERHARDT, 1993) 



614 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Carlos Ernesto Noguera-Ramírez

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 612-627, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

y por algunos investigadores del campo, como el último de los grandes pedagogos 
(NARODOWSKI, 1997).

La bibliografía sobre Paulo Freire es amplísima, de tal modo que pretender 
decir algo novedoso sobre su trabajo y, en particular, sobre su pedagogía del oprimi-
do, resulta una empresa muy arriesgada1. Consciente de ello, asumo este riesgo te-
niendo en mente dos objetivos: primero, uno de carácter personal: revisitar la obra 
a partir de la cual se abrió para mi un horizonte de estudio y de trabajo profesional 
hace casi cuarenta años; segundo, uno de carácter público: la conmemoración de 
los cincuenta años de su primera edición. Con este escrito, me propongo, enton-
ces, examinar algunos conceptos de la pedagogía del oprimido cuya elección está 
relacionada con su resonancia en los estudios que he realizado durante la última 
década. En ese sentido, es una elección interesada, es decir, no busca ser objetiva 
y, por ese motivo, el análisis desarrollado no tiene una pretensión de fidelidad, lo 
que no significa un manejo descuidado de los conceptos y su respectivo contexto. 
No obstante, es necesario señalar que no hay aquí un intento de esclarecer qué fue 
lo quiso decir Freire con tal o cual término, sino de explorar cómo esos conceptos 
se pueden articular con el amplio horizonte conceptual de la pedagogía2, y en ese 
sentido, cuál es su potencia pedagógica, es decir, en qué consiste su carácter “an-
tropotécnico”3.

Sobre el carácter pedagógico de la pedagogía del oprimido

Al parecer, la calificación de la pedagogía de Freire como “del oprimido” le otor-
ga a su propuesta un marcado carácter político, de ahí que sea considerada como 
una verdadera ruptura con las tradiciones pedagógicas modernas. En la medida en 
que coloca la acción educativa en una dimensión netamente política, evidente en 
su propio objetivo (la liberación de los oprimidos), la pedagogía del oprimido sería, 
entonces, una teoría práctica (qué, cómo y por qué) de la revolución, es decir, de la 
transformación radical de la actual sociedad opresora. Consecuentemente con ello, 
el educador progresista es considerado un líder revolucionario ysu acción funda-
mentalmente política, pues su papel consistiría en la creación de las condiciones, 
conjuntamente con los oprimidos, en las cuales sea posible su concientización y, por 
tanto, su liberación y humanización.

Considero que la anterior línea de análisis, compartida por la mayoría de sus 
seguidores, ha debilitado la propuesta pedagógica de Freire y, en muchas ocasio-
nes, ha llevado a substituir la acción educativa (liberadora) por un activismo po-



615  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

La pedagogía del oprimido: una relectura pedagógica

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 612-627, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

lítico, y en el peor de los casos, por aquello que el propio Freire rechazaba: por la 
“esloganización, por la verticalidad, por los comunicados”, pretendiéndose así “la 
liberación de los oprimidos con instrumentos de la domesticación” (FREIRE, 2005, 
p. 68). Aunque es evidente la apuesta política que tiene el análisis freireano de la 
educación, ello no debe ser un impedimento para percibir que es, en primer lugar 
y fundamentalmente, una apuesta pedagógica. Pero ¿qué significa decir que la 
pedagogía del oprimido es una apuesta pedagógica antes que política?

En primer lugar, significa reconocer que la obra freireana no es ajena a una 
tradición que se remonta a la antigüedad y según la cual existe la politeia es pensa-
da como paideia, tradición que hoy podríamos calificar como una operación de “pe-
dagogización de la política”. El primero en llevar a cabo esa operación fue Platón en 
La República, pero podríamos reconocer ese mismo gesto en el Emilio de Rousseau 
y, finalmente, en la pedagogía del oprimido donde Freire convierte la revolución 
social en un asunto “esencialmente pedagógico”. 

En segundo lugar, el libro de Freire constituye más una apuesta pedagógica 
que política, en la medida en que allí se entiende que la liberación sólo puede 
lograrse a través de una acción pedagógica cuyo sentido es hacer posible el paso 
de la conciencia ingenua hacia la conciencia crítica, es decir, únicamente puede 
alcanzarse la liberación mediante una acción sistemática y metódica – que exige 
un método – a través de la cual el sujeto pueda realizar el tránsito desde la doxa 
hacia el logos. Dicho en otras palabras: en tanto la liberación implica un proceso de 
concientización, su horizonte es de carácter gnoseológico, es decir, consiste en una 
acción realizada en clave epistémica.

En tercer lugar, reconocer el carácter pedagógico (antes que político) de la pro-
puesta freireana significa entender que la educación es una condición fundamental 
para la humanización, puesto que la educación, en su sentido antropológico (no 
antropocéntrico), consiste en un conjunto de prácticas y técnicas cuyo propósito es 
“ser más” (FREIRE, 2005) o, usando otros términos y otro horizonte conceptual, el 
de la antropología filosófica, que la educación es la principal antropotécnica moder-
na, pues reconoce que al ejercer una gran “tensión vertical” en cada individuo se 
optimiza el estado inmunológico general de la humanidad (SLOTERDIJK, 2012).

A partir de estas tres comprensiones es posible, entonces, emprender la relec-
tura de la pedagogía del oprimido en clave pedagógica. A continuación, se explicará 
en mayor detalle las implicaciones de cada uno de los anteriores enunciados en la 
perspectiva de mostrar que nuestro propósito no es redundante y sí muy necesario 
cuatro décadas después de la primera publicación de la obra.



616 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Carlos Ernesto Noguera-Ramírez

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 612-627, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

La politeia como paideia

Pedagogizar la acción política significa considerar que los medios y los fines 
políticos son, en lo fundamental, de carácter educativo. Quien primero realizó esta 
operación fue Platón en su un texto que, a pesar de su título (Politeia, generalmen-
te traducido como La República), está dedicado a análisis de la educación como 
elemento fundamental de la organización social. Tal vez haya sido W. Jaeger (obra 
publicada originalmente en alemán en 1933) quien por primera vez planteó esta 
tesis que hoy siguen varios estudiosos. Según el filólogo alemán:

Su República no es una obra de derecho político o administrativo, de legislación o de polí-
tica en el sentido actual […] En última instancia, el estado de Platón versa sobre el alma 
del hombre. Lo que nos dice acerca del estado como tal y de su estructura, la llamada 
concepción orgánica del estado, en la que muchos ven la verdadera médula de la República 
platónica, no tiene más función que presentarnos “la imagen refleja ampliada” del alma y 
de su estructura. Y frente al problema del alma Platón no se sitúa tampoco en una actitud 
primariamente teórica, sino en una actitud práctica: en la actitud del modelador de almas. 
La formación del alma es la palanca por medio de la cual hace que su Sócrates mueva todo 
el estado. El sentido del estado, tal como lo revela Platón en su obra fundamental, no es otro 
que el podíamos esperar después de los diálogos que le preceden, el Protágoras y el Gorgias. 
Es, si nos fijamos en su superior esencia, educación. (JAEGER, 2010, p. 590-591).

En esa misma línea, décadas después E. Havelock (1994, obra publicada ori-
ginalmente en 1963) insiste en que el título del texto platónico no debe llevarnos 
a engaño, pues sólo un tercio de la obra está dedicada a las cuestiones del Estado 
propiamente dichas. Por el contrario, a lo que apunta, fundamentalmente, ese tex-
to clásico es a “un ataque al sistema educativo griego” (HAVELOCK, 1994, p. 27). 
Para Havelock el propósito de Platón es cuestionar el uso que los artistas hicieron 
de la poesía y la tragedia, por tanto, de la oralidad y la mimesis, como medios 
básicos para la educación del pueblo griego. En contraposición, con su República 
ideal Platón señala la importancia de la escritura y de la razón para la formación 
de un nuevo ciudadano que ya no esté constituido sobre la base del “embrujo de la 
memorización” (oralidad) sino en la psyche y la capacidad de cálculo razonado que 
implica dado su soporte en la escritura.

Con Emilio o de la educación Rousseau resaltó, nuevamente, la centralidad de 
la educación en la constitución de una nueva sociedad, pues para llegar a ella era 
preciso formar un nuevo hombre que, libre de los prejuicios de su tiempo y alejado 
de las perversiones de la civilización, asumiese la tarea de construir el nuevo pacto 
social en sintonía con las leyes naturales. El título del libro tampoco debe engañar-
nos: no es sólo una novela sobre la educación de Emilio sino, además, un tratado 



617  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

La pedagogía del oprimido: una relectura pedagógica

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 612-627, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

político cuyo antecedente es, justamente, la República platónica4. Y a pesar de las 
consideraciones de algunos filósofos y de investigadores de las ciencias sociales, 
habría que recordar las palabras del propio Rousseau sobre su libro: 

Jamás hubo publicación alguna que obtuviese tantos elogios particulares, ni tan poca apro-
bación del público. Lo que de ella me dijeron, lo que me escribieron las personas más capa-
ces de juzgarla, me confirmaron en la creencia de que esta era la mejor y más importante 
de mis obras (ROUSSEAU, 1999, p. 525).

La crítica más contundente a la civilización de su tiempo, a los hombres de su 
época, está en el Emilio, pero también allí está su propuesta de restauración de la 
humanidad. La reforma social no se llevará a cabo mediante una transformación 
de orden político sino educacional: solo la transformación radical de la educación 
podrá llevar a la transformación radical de la sociedad. El nuevo hombre destinado 
a instaurar la nueva sociedad no podrá salir de la vieja escuela ni se formará me-
diante una enseñanza rigurosa: es por la educación que desde entonces se vincula 
íntimamente con las ideas de naturaleza, libertad e interés del “agente” (infante) 
que aprende en un “medio” especialmente adaptado para tal fin. Emilio no es el 
príncipe para el que escribió Erasmo, ni el gentleman del que se ocupó Locke en 
sus Pensamientos acerca de la educación. Emilio es el nuevo hombre, la nueva 
humanidad que nacerá de la educación (NOGUERA, 2012). 

La pedagogía del oprimido es la siguiente obra de importancia en la línea que 
considera la politeia como paideia, aquella que se traza desde Platón, pasa por 
Rousseau, y se actualiza en Freire. El propio pedagogo brasileño señala explícita-
mente que con su propuesta educativa solo pretende “defender el carácter eminen-
temente pedagógico de la revolución” (FREIRE, 2005, p. 71) o, en otros términos, 
“defender el proceso revolucionario como una acción cultural [acción educativa] 
dialógica que se prolonga en una revolución cultural, conjuntamente con el acceso 
al poder” (2005, p. 208). 

Entender la politeia como paideia significa no solo reconocer el estrecho vín-
culo entre una y otra, no solo percibir el carácter político de la educación, sino más 
allá de esos hechos evidentes, percatarse del papel central que tiene la educación 
en el proceso de humanización de todos y cada uno. Reconocer nuestra condición 
de “animales políticos” es percatarse que necesitamos de los otros para poder vi-
vir, pero también, es recordar que vivir con los otros no es algo que se encuentre 



618 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Carlos Ernesto Noguera-Ramírez

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 612-627, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

programado en nuestros genes, sino algo que debemos conseguir con cierto trabajo 
especializado, prolongado y arduo. Somos animales políticos porque necesitamos 
construir lazos con los otros: la politeia solo puede ser resultado de la paideia.

La concientización como una cuestión gnoseológica

No puede haber proceso revolucionario sin una “toma de conciencia” del esta-
do de opresión, por esa razón, Freire (2005, p. 71) insiste en que la acción revolu-
cionaria es una acción educativa:

Si los lideres revolucionarios de todos los tiempos afirman la necesidad del convencimiento 
de las masas oprimidas para que acepten la lucha por la liberación – lo que por otra parte 
es obvio –, reconocen implícitamente el sentido pedagógico de esa lucha. Sin embargo, mu-
chos, quizás por prejuicios naturales y explicables contra la pedagogía, acaban usando, en 
su acción, métodos que son empleados en la “educación” que sirve al opresor. 

No obstante, parece que los prejuicios contra la pedagogía no son sólo asunto 
de los líderes revolucionarios. Aquellos educadores que ven en la pedagogía del 
oprimido, principalmente, una apuesta política, en alguna medida aminoran la 
acción pedagógica en el proceso liberador y, de esa manera, abren la posibilidad 
deusar “la propaganda para convencer…” (p. 71). En este punto, las precisiones 
(pedagógicas) de Freire son contundentes; que el proceso revolucionario sea una 
acción educativa significa, entonces, dos cosas: 1) que se trata de un asunto gnoseo-
lógico y 2) que implica un método.

En relación con el primer aspecto dice Freire (2005, p. 93): 

Por el mismo hecho de constituirse esta práctica educativa en una situación gnoseológica, 
el papel del educador problematizador es el de proporcionar, conjuntamente con los educan-
dos, las condiciones para que se dé la superación del conocimiento al nivel de la “doxa” por 
el conocimiento verdadero, el que se da al nivel del “logos”. 

En otras palabras, en tanto acción educativa, el proceso de liberación implica 
un acceso al conocimiento o, más precisamente, un paso de la doxa hacia el logos. 
A ese paso o transcurso Freire lo llama “concientización” y le otorga el carácter de 
finalidad de toda educación (FREITAS, 2010). Únicamente a través de la concien-
tización se adquiere la “conciencia crítica”, pero esta no es el efecto de la propagan-
da, los eslóganes y los comunicados, por más revolucionarios que se pretendan: la 
construcción de la conciencia crítica exige una investigación y lectura del mundo 
que se presenta como el universo temático de una época. Dice Freire (2005, p. 125):



619  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

La pedagogía del oprimido: una relectura pedagógica

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 612-627, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Una unidad epocal se caracteriza por el conjunto de ideas, concepciones, esperanzas, dudas, 
valores, desafíos, en interacción dialéctica con sus contrarios, en búsqueda de la plenitud. 
La representación concreta de muchas de estas ideas, de estos valores, de estas concepcio-
nes y esperanzas, así como los obstáculos al ser más de los hombres, constituyen los temas 
de la época. 

La conciencia crítica expresa, entonces, la posibilidad de leer ese “universo te-
mático de la época”, lo que, a su vez, significa que el oprimido está en capacidad de 
emerger de su “situación” e insertarse en la realidad que va descubriendo. Emerger 
de la situación en que se encuentra implica un distanciamiento, una abstracción 
que sólo se puede hacer posible mediante un acto gnoseológico. Como toda acción 
educativa, la educación liberadora tiene un contenido programático en correspon-
dencia con el “universo temático de la época”: para la alfabetización, el programa 
educativo gira alrededor de las “palabras generadoras”, mientras que, en la post-al-
fabetización, el eje está constituido por los “temas generadores”. La determinación 
del contenido programático, es decir, la determinación de las palabras y de los te-
mas generadores, es un trabajo de investigación que se desarrolla en varias etapas 
en las que toma parte un equipo interdisciplinario conjuntamente con miembros de 
la población que participará en la acción educativa. De esa investigación resulta, 
tanto la elaboración de las codificaciones (representación de situaciones existen-
ciales con gran potencial analítico y crítico) a partir de las cuales se desarrollará 
el proceso de decodificación con los educandos, cuanto la “reducción” de los temas, 
labor de sistematización del trabajo realizado en los “círculos de investigación”, a 
cargo de los especialistas participantes en el proceso. Sobre esta última parte de la 
investigación, dice Freire (2005, p. 153):

En el proceso de reducción de éste [el tema], el especialista busca sus núcleos fundamenta-
les que, constituyéndose en unidades de aprendizaje y estableciendo una secuencia entre sí, 
dan la visión general del tema “reducido”. En la discusión de cada proyecto específico se van 
anotando las sugerencias de varios especialistas. Éstas, ora se incorporan a la “reducción” 
en elaboración, ora constarán de pequeños ensayos a ser escritos sobre el tema “reduci-
do”. Estos pequeños ensayos, a los que se adjuntan sugerencias bibliográficas, son valiosas 
ayudas para la formación de los educadores-educandos que trabajarán en los “círculos de 
cultura”. 

Vinculado estrechamente con el carácter gnoseológico de la educación libera-
dora se encuentra la necesidad de un método. En otras palabras, alcanzar un grado 
de racionalidad, pensar lógicamente, críticamente, requiere de un trabajo metódico 
que es la base de la educación liberadora. El pensamiento mágico y la conciencia 
ingenua son distorsiones de la realidad que sólo la educación puede superar. La 



620 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Carlos Ernesto Noguera-Ramírez

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 612-627, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

conciencia crítica implica racionalidad, lógica, por tanto, una perspectiva capaz de 
entender el mundo en términos de causalidad y no simple casualidad. En ese sen-
tido, el pensamiento mítico o la conciencia ingenua son lo opuesto a la conciencia 
y el pensamiento crítico: “Si el sentido mágico de la intransitividad implica una 
preponderancia de lo ilógico, lo mítico con lo cual se envuelve la conciencia fanática 
implica una preponderancia de la irracionalidad” (FREIRE, 1967, p. 61)5. Por ese 
motivo, dice Freire (1967, p. 90): “Sólo podíamos comprender una educación que 
hiciese del hombre un ser cada vez más consciente de su transitividad, que en lo 
posible debe ser usada críticamente, o con un acento cada vez mayor de racionali-
dad”6. El problema fundamental del sentido mágico del mundo y de la conciencia 
ingenua de las masas es que impide la acción transformadora, pues sólo busca 
acomodarse a las circunstancias; en palabras de Freire (1997, p. 56), el problema 
“Es que, en la medida en que el hombre se comporta con base en mayor dosis de 
emocionalidad que de razón, en el sentido en que le da Barbu, su comportamiento 
no resulta comprometido sino acomodado”. 

De esa manera, la superación del sentido mágico y mítico, la superación de la 
comprensión ingenua del mundo, sólo puede hacerse a través de una acción metó-
dica. Por este hecho la pedagogía del oprimido es pedagógica, por este hecho se vin-
cula a la tradición pedagógica inaugurada por Comenio para quien la “salvación” 
de la humanidad tenía como condición la “erudición” (el conocimiento de todas las 
cosas) y, por tanto, una acción metódica que permitiese a todos los hombres con-
formarse como seres racionales, es decir, pasar de su mera condición animal para 
convertirse en verdaderamente humanos. Para Freire, la opresión significa una 
condición deshumanizante, hecho que justifica la educación problematizadora cuyo 
fin es la humanización. Pero, como hemos visto, la humanización –que no es una 
acción espontánea sino metódica – implica la adquisición de una conciencia crítica 
lo que significa la capacidad de leer el mundo, de ahí que la alfabetización no es un 
proceso mecánico de aprendizaje de la lectura y la escritura sino el desarrollo de la 
capacidad para leer y escribir el mundo, esto es, su comprensión y transformación. 

El método se constituye en el eje de la pedagogía del oprimido. Recordemos 
que el propio Freire en sus “palabras preliminares” nos aclara que su libro no 
consiste en devaneos intelectuales, es decir, no es una cuestión teórica, sino una 
teoría-práctica. También nos previene sobre la posible confusión de la propagan-
da y esloganización con la educación liberadora: la propaganda y la construcción 
de lemas para incitar la acción liberadora de los oprimidos requieren de técnicas 
retóricas para conseguir efectividad, pero la educación liberadora necesita de un 



621  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

La pedagogía del oprimido: una relectura pedagógica

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 612-627, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

método porque la superación del sentido mágico y mítico del mundo no es un acto 
espontáneo ni el resultado de una “toma de conciencia” efecto de una buena propa-
ganda. Como se trata de un proceso de concientización, no puede separarse de un 
método. Freire (2005, p. 73), citando a Vieira, afirma al respecto:

En verdad – señala el profesor Álvaro Vieira Pinto –, el método es la forma exterior y ma-
terializada en actos, que asume la propiedad fundamental de la conciencia: la de su inten-
cionalidad. Lo propio de la conciencia es estar con el mundo y este proceso es permanente 
e irrecusable. Por lo tanto, la conciencia en su esencia es un “camino para”, algo que no es 
ella, que está fuera de ella, que la circunda y que ella aprehende por su capacidad ideativa. 
Por definición, continua el profesor brasileño, la conciencia es método, entendido este en su 
sentido de máxima generalidad. Tal es la raíz del método, así como tal es la esencia de la 
conciencia que sólo existe en tanto facultad abstracta y metódica.

Mientras en la pedagogía del oprimido Freire explica el método para la deter-
minación de los temas generadores, en su obra anterior –La educación como prác-
tica de la libertad– dedica un capítulo a señalar las etapas o fases de su método 
de alfabetización que se pueden resumir de la siguiente manera: 1) obtención del 
universo del vocabulario de los grupos con los cuales se trabajará; 2) selección del 
universo del vocabulario estudiado según su riqueza y dificultades fonéticas y el 
tenor pragmático de la palabra; 3) la creación de situaciones existenciales típicas 
(y desafiantes) del grupo con el que se va a trabajar; 4) elaboración de fichas que 
ayuden a los coordinadores (educadores) en su trabajo; 5) preparación de fichas 
con la descomposición de las familias fonéticas que corresponden a los vocablos 
generadores (FREIRE, 1997).

¿Será necesario recordar que la alfabetización es el desarrollo de la capacidad 
crítica de leer y escribir el mundo? Creo que es necesario recordarlo hoy cuando al-
gunas posiciones–en su crítica a los efectos negativos de la racionalidad del pensa-
miento occidental– rechazan la racionalidad y niegan sus potencialidades a la vez 
que celebran un supuesto “pensamiento ancestral”, originario y salvador. Desde 
luego, no son posturas académicas sino militantes, pero tienen alguna resonancia 
en los programas de formación de profesores, por ello, es preciso hoy leer a Freire 
nuevamente y leerlo a la luz del horizonte conceptual de la pedagogía y, por tanto, 
no olvidar que se trata de una perspectiva donde el conocimiento lógico, racional, 
ocupa lugar central. Vale la pena recordar aquí, nuevamente, el giro platónico de la 
doxa hacia el logos que evoca Freire en su pedagogía del oprimido, pues al decir de 
Havelock, se trata de la inauguración de una nueva tecnología de la comunicación 
(educación):



622 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Carlos Ernesto Noguera-Ramírez

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 612-627, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Los signos escritos, viniendo en ayuda de la memoria, permitían que el lector se desenten-
diera en buena medida de toda la carga emocional inherente al proceso de identificación 
–único capaz de garantizar el recuerdo dentro de los límites del registro acústico–. Con ello 
quedaba disponible cierta cantidad de energía psíquica, que ahora podía consagrarse a la 
revisión y reorganización de lo escrito; lo cual se percibía ya no sólo como algo escuchado y 
sentido, sino como algo susceptible de convertirse en objeto. Se hizo posible, por así decirlo, 
volver a mirar, echar un segundo vistazo (1994, p. 196).

En esa misma dirección, Goody (2008), apartándose de la distinción pro-
blemática proveniente de la antropología entre pensamiento primitivo o salvaje 
y pensamiento racional, opta por la distinción entre diferentes tecnologías de la 
comunicación que tiene, a su vez, implicaciones en las manera de pensar, de ahí 
su afirmación de que: “[…] la escritura no es mero registro fonográfico del habla 
como Bloomfield (y otros) han asumido; al depender de condiciones sociales a la vez 
que tecnológicas, estimula formas especiales de actividad lingüística asociadas a 
desarrollos particulares de plantear problemas y de resolverlos; en las que la lista, 
la fórmula y la tabla jugaron una parte fecunda (p. 181). Cuando Freire destaca la 
importancia que tiene la “codificación” de las situaciones existenciales concretas 
de los oprimidos y en su posterior “decodificación” en el proceso de concientización, 
no hace otra cosa que subrayar su papel en la construcción de formas críticas de 
“lectura” del mundo: “Las codificaciones no son marbetes, son objetos cognoscibles, 
desafíos sobre los que debe incidir la reflexión crítica de los sujetos descodificado-
res” (2005, p. 145). Inicialmente las codificaciones no son palabras sino fotografías 
o ilustraciones, pero son la primera aproximación a la lectura del mundo. Desde 
luego, en la oralidad, en la palabra dicha está ya presente un proceso de humani-
zación del mundo, pero como aclara lúcidamente Fiori (2005, p. 25) en su prólogo a 
la pedagogía del oprimido:

Es verdad: ni la cultura iletrada es la negación del hombre, ni la cultura letrada llegó a ser 
su plenitud. No hay hombre absolutamente inculto: el hombre se “hominiza” expresando 
y diciendo su mundo. Ahí comienza la historia de la cultura. Mas, el primer instante de la 
palabra es terriblemente perturbador: hace presente el mundo a la conciencia y, al mismo 
tiempo, lo distancia. El enfrentamiento con el mundo es amenaza y riesgo […] En un com-
portamiento ambiguo, mientras ensaya el dominio técnico de ese mundo, intenta volver a 
su seno, sumergirse en él, enredándose en la indistinción entre palabra y cosa. La palabra, 
primitivamente, es mito.
[…] En esa ambigüedad con que la conciencia hace su mundo, apartándolo de sí, en el 
distanciamiento objetivamente que lo hace presente como mundo consciente, la palabra 
adquiere la autonomía que la hace disponible para ser recreada en la expresión escrita. 
Aunque no haya sido un producto arbitrario del espíritu inventivo del hombre, la cultura le-
trada es un epifenómeno de la cultura que, al actualizar su reflexividad virtual, encuentra 



623  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

La pedagogía del oprimido: una relectura pedagógica

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 612-627, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

en la palabra escrita una manera más firme y definida de decirse, esto es, de existenciarse 
discursivamente en la “praxis” histórica. Podemos concebir la superación de las letras; lo 
que en todo caso quedará es el sentido profundo que la cultura letrada manifiesta: escribir 
no es conversar y repetir la palabra dicha, sino decirla con la fuerza reflexiva que su au-
tonomía le da a su fuerza ingénita que la hace instauradora del mundo de la conciencia, 
creadora de cultura. 

La humanización como justificación de la pedagogía del oprimido

La pedagogía del oprimido es más antropológica que política. Nuevamente 
debo insistir en que no se trata de restar importancia a la obvia dimensión política 
de la pedagogía freireana, sino resaltar el menos obvio, tal vez sería mejor decir, 
el oculto o invisible, carácter antropológico (antropotécnico) de su pedagogía. Fiori 
(2005, p. 17) en su presentación del libro de Freire afirma:

Con la palabra el hombre se hace hombre. Al decir su palabra, el hombre asume conscien-
temente su esencial condición humana. El método que le propicia ese aprendizaje abarca 
al hombre todo, y sus principios fundan toda la pedagogía, desde la alfabetización hasta los 
más altos niveles del quehacer universitario.
La educación reproduce de este modo, en su propio plano, la estructura dinámica y el movi-
miento dialéctico del proceso histórico de producción del hombre. Para el hombre producir-
se es conquistarse, conquistar su forma humana. La pedagogía es antropología. 

Para evitar confusiones, podríamos decir que toda pedagogía es antropogogía, 
así como toda acción educativa en una acción antropotécnica. La pedagogía (y la 
educación) se justifican por el carácter inacabado y abierto del ser humano. A lo 
largo de su libro, Freire recurre a la antropología para señalar el carácter cerra-
do de los animales y resaltar la condición inconclusa y abierta de lo humano. El 
hombre tiene que hacerse y para ello cuenta con una “vocación de humanización”. 
Pero esa vocación no puede confundirse con la condición biológica que implica el 
cuidado y socialización de los niños. La vocación de humanización es una tendencia 
permanente del ser humano, pues es un impulso de ser más:

Los hombres, diferentes de los otros animales que son sólo inacabados mas no históricos, se 
saben inacabados. Tienen consciencia de su inconclusión.
Así se encuentra la raíz de la educación misma, como manifestación exclusivamente huma-
na. Vale decir, en la inconclusión de los hombres y en la consciencia que de ella tienen. De 
ahí que sea la educación un quehacer permanente. Permanente en razón de la inconclusión 
de los hombres y del devenir de la realidad (FREIRE, 2005, p. 97). 

Ahora bien, esa tendencia puede verse obstaculizada (intencionalmente o no) y 
dar lugar a un proceso contrario de deshumanización que sería una tendencia a ser 



624 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Carlos Ernesto Noguera-Ramírez

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 612-627, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

menos. En ese sentido, la historia de la humanidad podría leerse en clave de proce-
sos diversos de humanización y deshumanización. Los primeros filósofos y sofistas 
griegos inventaron la areté como el grado máximo de excelencia a la cual podían 
aspirar los hombres, siempre y cuando se sometieran a un proceso técnico y artístico 
(filosofía y sofística). Se trata de un ser más que, por primera vez en la historia, se 
pensó como posibilidad para todos los “ciudadanos”, pues hasta entonces la areté se 
consideraba como una cuestión vinculada a la nobleza de sangre. Pero fue en el siglo 
XVII donde la “vocación de humanización” dio su fruto más maduro: por primera 
vez en la historia de la humanidad se pensó, no sólo que era posible sino necesario, 
“enseñar todo a todos” para la salvación7 de la humanidad. Comenio encarna una 
“voluntad” de humanización que pasa por la erudición (conocimiento de las cosas) y 
aspira a la configuración de un ser racional, pero a la vez, virtuoso y piadoso8. 

Al definir al ser humano como un animal disciplinable, reconoce su posibili-
dad de ser más a través de la disciplina que significa capacidad de aprender y ser 
enseñado. Ser disciplinable, entonces, significa una potencia que debe actualizar-
se con la ejercitación; no basta crecer y desarrollarse para adquirir la condición 
humana. La idea radical de Comenio es que la gran mayoría de la humanidad ha 
vivido en un estado animal, pues no ha conseguido ser más, o en sus términos, no 
ha llegado a la erudición, la virtud y la piedad. Podríamos decir que en lugar de 
humanización a través de los siglos ha imperado un largo proceso de deshumani-
zación que ha mantenido a los humanos incapaces de alzarse sobre su condición de 
animalidad. La didáctica fue pensada como el arte de las artes, es decir, como un 
arte magno, pues su propósito es la formación de verdaderos humanos.

Freire considera que el problema de la humanización, pese haber sido el pro-
blema central de la humanidad, “asume hoy el carácter de preocupación ineludi-
ble” (2005, p. 39), pues la realidad histórica de opresión y explotación que impide 
a las masas ser más, constituye un proceso de deshumanización. La pedagogía del 
oprimido se justifica, entonces, como la posibilidad de conseguir la emancipación, 
pero esa emancipación debe leerse, también, en clave pedagógica, lo que significa no 
considerar únicamente la opresión en términos políticos y económicos. Pedagógica o 
antropológicamente la opresión y la explotación significan la negación de la posibili-
dad de mundo que se traduce en deshumanización, pues, a diferencia del animal que 
vive en un hábitat, el hombre vive en el mundo. En cuanto ser cerrado en sí mismo, 
el animal vive inmerso en su hábitat que es simple “soporte” al que se adapta para 
satisfacer sus necesidades, su hábitat no es problemático sino tan sólo estimulante:



625  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

La pedagogía del oprimido: una relectura pedagógica

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 612-627, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Su vida no es un correr riesgos, en tanto que no sabe que los corre. Estos, dado que no son 
desafíos percibidos reflexivamente sino meramente “notados” por las señales que los apun-
tan, no exigen respuestas que impliquen acciones de decisión. Por esto mismo, el animal 
no puede comprometerse. Su condición de ahistórico no le permite asumir la vida. Y, dado 
que no la asume, no puede construirla. Si no la construye, tampoco puede transformar su 
contorno. No puede, tampoco, saberse destruido en vida, puesto que no consigue prolongar 
el soporte donde ellas se da: en un mundo significativo y simbólico, el mundo comprensivo 
de la cultura y de la historia. Ésta es la razón por la cual el animal no animaliza su contorno 
para animalizarse, ni tampoco se desanimaliza (FREIRE, 2005, p. 120).

La condición de opresión y explotación en que viven los oprimidos es como 
la condición del animal en su contorno: está enfrentado a situaciones-límite “que 
se presentan a los hombres como si fuesen determinantes históricos, aplastantes, 
frente a las cuales no les cabe otra alternativa sino adaptarse a ellas” (p. 126). 
Únicamente a través de la educación (liberadora) los oprimidos podrán, ante las 
que consideraban situaciones-límite, producir “actos límite”, es decir, acciones “que 
se dirigen a la superación y negación de lo otorgado, en lugar de implicar su acep-
tación dócil y pasiva” (p. 122). La educación es, en ese sentido, una lectura y una 
escritura del mundo, una construcción de mundo, acto de humanización de su “con-
torno” para convertirlo en mundo.

Pedagogía como “antropogogía”, politeia como paideia: esas fueron las claves 
que utilicé para releer la pedagogía del oprimido. Creo no haber distorsionado el 
sentido del texto, por el contrario, me parece que tan sólo he tratado con este es-
crito recuperar la pedagogía en la pedagogía del oprimido: ese es mi homenaje a 
Paulo Freire.

Notas
1	 Entre los innumerables trabajos sobre Paulo Freire hay que destacar el elaborado por el Instituto Paulo 

Freire (publicado en portugués en 1996) y titulado “Paulo Freire. Una biobibliografía”, editado por Siglo 
XXI Editores en el 2001 en donde se realiza un análisis detallado de sus libros y de las principales obras 
escritas sobre Freire.

2	 ZULUAGA (1999, p. 50) denominó horizonte conceptual de la pedagogía “El conjunto de objetos pro-
ducidos en el discurso pedagógico, cuando este alcanza un estatuto de saber así delimitado: un conjunto 
de objetos a los cuales se refieren sus elaboraciones ya teóricas, ya prácticas, alcancen o no un estatuto 
de ‘cientificidad’; las diversas formas de enunciación por parte de los sujetos que entran en relación con 
estos de manera directa o indirecta: un conjunto de nociones que también circulan por otros dominios de 
saberes, pero que se agrupan o reagrupan a propósito de aquellos objetos y de las formas de enunciarlos; 
los procesos de adecuación y apropiación social para su existencia y control institucional y para la selección 
de los sujetos reconocidos socialmente como sujetos portadores de ese saber”.

3	 A mi modo de ver, este concepto utilizado por el filósofo alemán Peter Sloterdijk en sus obras más recientes, 
es de gran importancia para el campo de estudios pedagógicos, en la medida en que, desde una revisión de 
la historia de la filosofía y, apoyándose en una perspectiva antropológica, destaca el papel de las prácticas 
de constitución o formación de seres humanos, vinculando, de esta manera, filosofía, pedagogía y antropo-



626 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Carlos Ernesto Noguera-Ramírez

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 612-627, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

logía en sus análisis. Sloterdijkusó ese término por primera vez en su polémica conferencia de 1999 titula-
da “Reglas para el parque humano” (2011) para referirse al conjunto de instrumentos y prácticas que los 
hombres utilizan para su crianza, domesticación y producción. Una década después (2009), en su libro titu-
lado en español “Has de cambiar tu vida” (publicado en 2012), el filósofo alemán avanza en la elaboración 
del concepto antropotécnicas al referirlo a los procedimientos de ejercitación tanto de tipo corporal como 
mental con los que los hombres de las diversas culturas “han intentado optimizar su estado inmunológico 
frente a los vagos riesgos de la vida y las agudas certezas de la muerte” (SLOTERDIJK, 2012, p. 24). Sobre 
la base de esta definición, y a través de sus cerca de 600 páginas, Sloterdijk emprende la construcción de 
una “teoría general del ejercicio” apoyándose para ello en la idea nietzscheana del humano como un ser 
ejercitante y de la Tierra como el astro ascético.

4	 Al respecto escribe Rousseau en su Emilio: “¿Queréis tener una idea acerca de la educación pública? Leed 
la República de Platón. No es una obra política, como piensan los que sólo juzgan los libros por sus títulos. 
Es el tratado de educación más hermoso que jamás se haya hecho” (ROUSSEAU, 2011, p. 49).

5	 Hago aquí una traducción del texto original en portugués, pues la traducción castellana es imprecisa al 
punto que señala todo lo contrario de lo que afirma Freire, como se evidencia aquí: “Si el sentido mágico y 
la transitividad implican una preponderancia de la lógica, lo místico con lo cual se envuelve la concien-
cia fanática implica una preponderancia de la irracionalidad” (FREIRE, 1997, p. 57. Traducción de Lilién 
Ronzoni. Resaltado mío).

6	 Nuevamente prefiero traducir el texto directamente de la edición del portugués. Sobre el término raciona-
lidad, Freire aclara en un pie de página que utiliza esa expresión en el sentido que le da K. Popper cuando 
afirma: “Lo que llamo verdadero racionalismo es el racionalismo de Sócrates. Es la conciencia de las pro-
pias limitaciones, la modestia intelectual de quienes que saben cuantas veces yerran y cuanto dependen 
de los otros para obtener ese conocimiento”. Popper. K. A sociedade democrática e seus inimigos.

7	 Vale la pena tener en cuenta que esta palabra viene del latín salvēre o salvāre que significa colocar en buen 
estado, intacto, con salud. Significa librar de algún peligro, evitar un impedimento, problema, obstáculo; 
vencer una dificultad.

8	 “El nombre de erudición comprende el conocimiento de todas las cosas, las artes y las lenguas; el de bue-
nas costumbres [o virtud], no solo la externa urbanidad, sino la ordenada disposición interna y externa 
de nuestras pasiones; y con el de Religión se entiende aquella interna veneración por la cual el alma del 
hombre se enlaza y une al Ser Supremo” (COMENIO, 1984, p. 9).

Referencias 

COMENIO, J. Didáctica Magna. México: Porrúa, 1984.

FIORI, E. Aprender a decir su palabra. El método de alfabetización del profesor Paulo FREI-
RE. In: FREIRE, P. Pedagogía del oprimido. México: Siglo XXI, 2005. p. 11-27.

FREIRE, P. Educação como prática da liberdade. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1967.

FREIRE, P. La educación como práctica de la libertad. México: Siglo XXI, 1997.

FREIRE, P. Pedagogía del oprimido. México: Siglo XXI, 2005.

FREITAS, A. Conscientização. In: STRECK, D.; REDIN, E.; ZITKOTSKI, J. (org.). Dicionário 
Paulo Freire. Belo Horizonte: Autêntica, 2010.

GERHARDT, H. Paulo Freire. Perspectivas, v. xxiii, n. 3-4, p. 463-484, 1993.

GOODY, J. La domesticación del pensamiento salvaje. Madrid: Akal, 2008.

HAVELOCK, E. Prefacio a Platón. Madrid: Visor, 1994.



627  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

La pedagogía del oprimido: una relectura pedagógica

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 612-627, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

JAEGER, W. Paideia: los ideales de la cultura griega. México: Fondo de Cultura Económica, 
2010.

NARODOWSKI, M. Freire: el último de los grandes pedagogos. Novedades educativas, 78, 
1997.

NOGUERA, C. El gobierno pedagógico. Del arte de educar a las tradiciones pedagógicas. Bogo-
tá: Siglo del Hombre – GHPP, 2012.

ROUSSEAU, J. Las confesiones. Madrid: Conacultura – Océano, 1999.

SLOTERDIJK, P. Reglas para el parque humano. In: SLOTERDIJK, P. Sin salvación. Tras las 
huellas de Heidegger. Madrid: Akal, 2011. p. 197-220. 

SLOTERDIJK, P. Has de cambiar tu vida. Pre-Textos, 2012.

ZULUAGA, O. Pedagogía e historia. Bogotá: Anthropos-Siglo del Hombre, 1999.



628 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Margarita R. Sgró, A la memoria del Profesor Hugo A. Russo

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 628-642, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

La recepción de pedagogía del oprimido en Argentina: una hipótesis sobre la 
influencia freireana en la militancia juvenil de los años ´70

The reception of pedagogy of the oppressed in Argentina: a hypothesis on the freirean influence 
on youth militancy in the 1970s

A recepção da pedagogia do oprimido na Argentina: uma hipótese sobre a influência freireana 
na militância juvenil dos anos 1970

Margarita R. Sgró*

A la memoria del Profesor Hugo A. Russo**

Resumen

El 50 aniversario de la publicación de Pedagogía del Oprimido, inspira un sinfín de reflexiones pedagógicas, 
políticas, históricas. En Argentina, la presencia teórica de Paulo Freire fue decisiva para completar el terreno 
fértil de los movimientos emancipatorios de los años 70. Las juventudes politizadas, desarrollaban tareas que 
iban desde el “apoyo escolar y alimentario” en villas de emergencia (favelas en Brasil), hasta los movimientos 
de guerrilla urbana que habían decidido tomar el camino de la lucha armada. Eran y se percibían herederos de 
los Nacionalismos populares latinoamericanos, la Revolución cubana, la Teología de la liberación. En Argentina, 
esos movimientos tuvieran una expresión particular, su adscripción mayoritaria al Justicialismo. A comienzos 
de los años ’70, Pedagogía del oprimido alentó una práctica concientizadora, preparatoria del terreno para la 
“liberación” de los pueblos. Pero esa práctica era única y original entre las pedagogías críticas. Su originalidad 
residía en dos cuestiones centrales, a) el oprimido era el protagonista de su propia educación por ser portador 
de una “cultura” silenciada, y b) el saber debía producirse mediante un “diálogo” entre sujetos iguales. En el mar-
co político de la revolución posible, Pedagogía del Oprimido tuvo un protagonismo casi excluyente. El autor, lo 
sigue teniendo aun hoy.

Palabras clave: Pedagogía del oprimido. Movimientos juveniles. Liberación o dependencia. Argentina.

*	 Es Doctora en Educación por la Universidad Estadual de Campinas, Profesora titular del Departamento de Educación 
de la Facultad de Ciencias Humanas de la Universidad Nacional del Centro de la Provincia de Buenos Aires.  Área 
Filosófico-pedagógica. ORCID: https://orcid.org/0000-0002-6346-5572. E-mail: msgro@speedy.com.ar

**	 Vaya este texto como homenaje al Prof. Hugo Antonio Russo, recientemente fallecido.  El Prof. Russo fue docente de 
la Facultad de Ciencias Humanas en la que me desempeño y orientador de mi tesis de Maestría, sobre Paulo Freire.

Recebido em 13/06/2020 – Aprovado em 28/09/2020
http://dx.doi.org/10.5335/rep.v27i3.12367

https://orcid.org/0000-0002-6346-5572
mailto:msgro@speedy.com.ar


629  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Bullying escolar: a (in)visibilidade do fenômeno e dos protagonistas crianças

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 628-642, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Abstract

The 50th anniversary of the publication of “Pedagogy of the Oppressed” inspires endless pedagogical, political 
and historical reflections. In Argentina, Paulo Freire’s theoretical presence was critical to complete the fertile 
ground for the liberation movement of the 1970’s. The politicized youth performed various tasks that ranged 
from school and food support in shanty towns to urban guerrilla movements which had decided to take the 
path of armed struggle. They were and saw themselves as heirs of the popular Latin American Nationalisms, The 
Cuban Revolution, and Liberation Theology. In Argentina, these movements had a very specific expression: a 
predominant affiliation to “Justicialism”. During the early 70’s “Pedagogy of the Oppressed” fostered a conscien-
tization approach, laying the ground for the “liberation” of the peoples. This approach was unique and original 
among critical pedagogies. Its originality lied in two core issues: a) the oppressed was the central figure of their 
own education as bearer of a “silenced culture” and b) new knowledge should be achieved through a dialogue 
between equal subjects. Within the political framework of the possible revolution, “Pedagogy of the Oppressed” 
had an almost exclusive role. The author still has it today.

Keywords: Pedagogy of the oppressed. Youth movements. Liberation or oppression. Argentina.

Resumo

O quinquagésimo aniversário da publicação da Pedagogia do oprimido inspira infindas reflexões pedagógicas, 
políticas e históricas. Na Argentina, a presença teórica de Paulo Freire foi decisiva para completar o terreno fértil 
dos movimentos emancipatórios dos anos 1970. As juventudes politizadas desenvolviam tarefas que iam desde 
o “apoio escolar e alimentício” em villas de emergencia (favelas no Brasil) até os movimentos de guerrilha urba-
na que haviam decidido tomar o caminho da luta armada. Eram e se percebiam herdeiros dos Nacionalismos 
populares latino-americanos, a Revolução Cubana e a Teologia da libertação. Na Argentina, esses diferentes mo-
vimentos tiveram uma característica particular, seus membros aderiram majoritariamente ao Justicialismo. No 
começo dos anos 1970, a pedagogia do oprimido impulsionou uma prática conscientizadora, preparatória do 
terreno para a “libertação” dos povos. Porém, essa prática era única e original entre as pedagogias críticas. Sua 
originalidade estava em duas questões centrais: a) o oprimido era o protagonista de sua própria educação, por 
ser portador de uma “cultura” silenciada; e b) o saber deveria produzir-se mediante um “diálogo entre sujeitos 
iguais”. No marco político da revolução possível, Pedagogia do oprimido teve um protagonismo quase excluden-
te. Seu autor continua sendo protagonista ainda hoje.

Palavras-chave: Pedagogia do oprimido. Movimentos juvenis. Liberação ou dependência. Argentina.

Introducción

La obra Pedagogía del Oprimido, publicada en el año 1970, fue y es interpre-
tada de muchas maneras, Paulo Freire es frecuentemente víctima de esas interpre-
taciones de las que, en general, la más extendida expresa que su libro, publicado 
en el exilio y con un primer capítulo dedicado a hablar de la opresión de los pobres, 
es solo un método de enseñanza, que como tantos otros se esfuerza en optimizar 
el aprendizaje de la lecto-escritura, a analfabetos adultos que precisan “aprender” 
de un modo diferente a como lo hace un niño. Es una extraña manera de extirpar 
la criticidad del proceso de lectura y la politicidad de cualquier práctica pedagó-
gica. Es también una manera de debilitar la crítica social y política para tornar 



630 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Margarita R. Sgró, A la memoria del Profesor Hugo A. Russo

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 628-642, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

instrumental lo que no lo es. Ese conjunto de incomprensiones traspasa a la con-
sideración pedagógica para constituirse en una interpretación política de la que, 
frecuentemente, las derechas reniegan. 

En la actualidad, podemos encontrar reacciones mucho más violentas y menos 
pretendidamente academicistas de rechazo, no solo a la obra del autor, sino a su 
enorme influencia transformadora.

Si en general, las derechas optan por este reduccionismo metodológico, las 
izquierdas tradicionales no le perdonan la concepción sobre cultura popular y reli-
giosidad que impregna su trayectoria, como tampoco le perdonan su latinoameri-
canismo, ampliado luego, a todos los pueblos del Tercer Mundo. En Argentina, las 
izquierdas tradicionales han sido fuertemente antipopulares.

El análisis que haremos en este artículo remite, directa y específicamente a 
lo que creemos, es la lectura más aproximada a la obra y a la vida del autor. No 
solo la que precedió a Pedagogía del Oprimido, sino también los textos posteriores 
que destacan una trayectoria político-pedagógica riquísima, documentada históri-
camente. Porque Pedagogía del oprimido es el producto de una época en la que el 
horizonte revolucionario cooptó a la acción política y, en la que el modelo de revo-
lución podía ser más o menos el de la Revolución Cubana contra el imperialismo 
norteamericano, pero también podía provenir de otras perspectivas de transforma-
ción social, antiimperialistas que levantaran la bandera de la igualdad y la justicia 
social. En este sentido, los Nacionalismos populares de las décadas de los años ´40 
y ´50 fueron también representativos de una praxis emancipadora de caracterís-
ticas singulares, en las que la educación del “pueblo” se vio como una necesidad 
impostergable. 

Un nuevo sujeto nacía a la vida política, las democracias, aunque formales, 
se afianzaban a partir de la incorporación masiva de la población a un conjunto de 
derechos, entre los principales se contaba a la educación y la salud públicas, pero 
también todos los derechos sociales a una vivienda y a un salario dignos, aguinaldo, 
vacaciones pagas. Derechos que hasta el momento de la irrupción del peronismo en 
Argentina, eran privilegios de los que disfrutaban unos pocos.

En una sociedad muy desigual esos derechos costaron muchas batallas que 
debían dar los trabajadores, para conseguirlos primero y luego defenderlos, por eso 
la formación política, el valor de la organización y de la sindicalización fueron ejes 
que sustentaron el proyecto político del Movimiento Nacional Justicialista.

La consideración de la educación que debía recibir ese nuevo sujeto dividió las 
aguas del debate político-pedagógico. ¿Qué es la educación popular? ¿Cómo debe 



631  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Bullying escolar: a (in)visibilidade do fenômeno e dos protagonistas crianças

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 628-642, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

ser? ¿Ese nuevo sujeto de derechos, debe ser elevado a la cultura oficial? ¿O debe-
mos reconocer en él una cultura silenciada?

En Argentina, los trabajadores venían de una historia de luchas en las que 
no se ahorró sangre, torturas, asesinatos masivos. Pero esas batallas, casi siempre 
perdidas por los trabajadores, cristalizaron en un hecho histórico, el 17 de octubre 
de 1945, fecha en la que, la mayoría de los historiadores, coinciden en señalar como 
la fundación del Peronismo. Desde ese momento y hasta la actualidad, este Movi-
miento ha tenido una influencia decisiva en la política y en la cultura de nuestro 
país. El Peronismo fue, en el gobierno o fuera de él, determinante para la historia 
contemporánea de Argentina. Perón gobernó desde 1946 hasta 1955 en que fue 
derrocado por un golpe de Estado, se exilia en España y después de dieciocho años 
retorna en 1973. En el transcurso de esos años las organizaciones de la sociedad 
civil, primordialmente los sindicatos en su mayoría peronistas, los pequeños gru-
pos de militantes que actuaban en la clandestinidad, mantuvieron viva la defensa 
de los derechos, se afianzó la lucha de los trabajadores combativos, preparando al 
mismo tiempo el Retorno de Perón. A ese período se lo conoce como el de la “Resis-
tencia Peronista”, fueron esos militantes los gestores del retorno que finalmente se 
concretaría en 1973, en ese año Perón vuelve a ser Presidente y muere el 1 de julio 
de 1974. Fueron tiempos de una historia trágica a los que en 1976, sobrevino una 
feroz Dictadura.

La hipótesis de este trabajo es que la enorme influencia del pensamiento frei-
reano, en los años 70, se debió en parte, a la coincidencia con el ideario del Peronis-
mo, especialmente encarnado en una militancia juvenil, que leyó su tiempo como el 
de la realización de la utopía revolucionaria. Los actores de ese compromiso fueron 
los jóvenes universitarios, los trabajadores sindicalizados, muchos de ellos perte-
necientes a grupos de la Iglesia Católica, sobre todo al Movimiento de Sacerdotes 
para el Tercer mundo, fundado en la provincia de Córdoba en el mes de mayo de 
1968, que compartía fervientemente los principios del Episcopado Latinoamerica-
no, expresados en el Documento de Medellín en el mes de septiembre del mismo 
año. Ambos movimientos de Iglesia se referenciaban en la enorme transformación 
que significó el Concilio Vaticano II. 

Pedagogía del Oprimido, llega en el momento en que la tarea de formación 
pedagógica en las “villas de emergencia”, en los barrios obreros, en las organiza-
ciones de base de la Iglesia católica, se tornaba preeminente, “no habrá liberación 
que no provenga de los oprimidos”, decía el Padre Carlos Mugica1, de los poster-
gados, de los villeros2 y de los trabajadores, que aún considerados como un sector 



632 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Margarita R. Sgró, A la memoria del Profesor Hugo A. Russo

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 628-642, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

heterogéneo, serán los estandartes de la liberación. Encuadrados en el Peronismo, 
buscaban forzar su radicalización hacia un socialismo nacional.

También en el año 1968, en el mes de marzo se funda la Confederación Gene-
ral del Trabajo de los Argentinos, la CGT de los argentinos, liderada por Raimundo 
Ongaro, que organizó al sindicalismo combativo de diferentes sectores de izquierda 
con mayoría de la izquierda peronista. Las relaciones entre esa confederación sin-
dical y el Movimiento de Sacerdotes para el Tercer mundo, fue muy fluida. En ese 
contexto, “La pedagogía del oprimido resulta ser tanto un análisis pormenorizado 
de la reproducción de las interrelaciones entre los hombres de una misma sociedad 
inmersas en relaciones estructurales de dependencia, cuanto una ‘estrategia comu-
nicativa’ de superación.” (RUSSO; SGRÓ, 2001, p. 70).

El contexto histórico de recepción

Es temprana, en el pensamiento crítico latinoamericano la voluntad de libera-
ción enraizada en los movimientos independentistas de comienzos del siglo XIX. A 
ellos estuvo asociada una pedagogía crítica que entendió con claridad la necesidad 
de formar a los pueblos originarios, a las mujeres, y a los negros o sus descedientes, 
porque ellos serían los actores de la verdadera emancipación. Ejemplo de estas 
ideas tempranas fueron Simón Rodriguez, maestro de Simón Bolívar, o José Martí, 
el gran poeta y educador cubano, entre otros. Su prédica, a favor de la cual fueron 
capaces de tomar las armas, conspirar y hasta morir, se asentaba sobre el derecho a 
la autodeterminación de los pueblos, al desenvolvimiento de sus culturas nativas y 
la lucha contra la desigualdad. Por ello, fueron lectores de Juan Jacobo Rousseau y 
practicaron un liberalismo, cuyo anhelo era poner fin a la esclavitud. Es así que en 
esos primeros tiempos, la inclusión de todos, hombres y mujeres, negros y mulatos 
en la vida social, era una preocupación de los próceres de la independencia. Planteo 
este tema porque en la historiografía revisada del Peronismo se coloca como una 
línea histórica, la que va de aquellos próceres de la Primera independencia hasta 
los que a principios del siglo XXI se denominaron como corrientes posneoliberales, 
o socialismos del siglo XXI, y en Argentina “nacionalismos populares” cuya raíz 
primera está en el Peronismo. 

La línea que une esas sucesivas batallas puede resumirse en la oposición: 
Derechos contra privilegios, esa parece ser una constante en la lucha de los pue-
blos contra diversas formas de dominación. Éstas, pueden presentarse en forma de 
Dictaduras sangrientas como las que dominaban el panorama político en 1970, o 



633  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Bullying escolar: a (in)visibilidade do fenômeno e dos protagonistas crianças

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 628-642, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

pueden, como ha ocurrido más recientemente, llegar de la mano del voto popular. 
Lo que reactualiza dramáticamente la cuestión de la “formación” o de la “educación 
del pueblo”. Pero esa es una historia reciente. “Freire es un intelectual represen-
tativo de su época, se nutre y a su vez nutre el pensamiento que se va generando 
en las décadas de los ´60 y de los ´70 a partir de un nuevo diagnóstico político, 
sociológico, antropológico y filosófico.” (RUSSO; SGRÓ, 2001, p. 53).

La Argentina de los años ’70 era, como otros países latinoamericanos, un esce-
nario propicio para pensar en términos dicotómicos la política. La lectura de que el 
conflicto central no era un conflicto Este-Oeste, sino un conflicto entre el Norte y el 
Sur, estaba muy bien analizada en una corriente de pensamiento que tuvo también 
mucha influencia en Freire y que se denominó Teoría de la Dependencia3, cuyo eje 
central era que los pueblos pobres debían su pobreza a la lógica de explotación que 
aplicaba el imperialismo norteamericano. 

Esa percepción también estuvo tempranamente en el Peronismo, el tinte 
nacionalista de sus políticas, la construcción de un Estado fuerte y presente, se 
conjugaron con la oportunidad que brindó el fin de la Segunda Guerra Mundial 
para sustituir importaciones. La nueva nación habría de construirse sobre tres 
principios que están, aun a pesar de la globalización, muy presentes en el debate 
político de nuestro país, ellas son: Soberanía política, Independencia económica y 
Justicia social. Mientras en otros países esos principios fueron estandartes de las 
izquierdas no tradicionales, en Argentina quedan en manos del Peronismo, que 
se torna el representante de los intereses populares, de los trabajadores, de los 
pobres, de los excluidos. 

El Partido Socialista, en cambio, adhería a una vieja dicotomía de Civilización 
o Barbarie que había expresado la llamada Generación del ´80. Una generación 
que dirigió la política y la cultura Argentina en la segunda mitad del siglo XIX 
hasta aproximadamente 1930. Una élite modernizadora y europeizante que, aun-
que contó entre sus representantes, algunos matices críticos, acaba constituyendo 
una oligarquía terrateniente y parasitaria, que se benefició del reparto de tierras 
entre pocas familias. Éstas tierras habían sido quitadas a los indios y los gauchos, 
mediante un proyecto de exterminio feroz al que se llamó “Campaña del desierto”, 
un “desierto” que estaba habitado, por el que tuvieron que guerrear durante años 
con sus primeros ocupantes o sea, con los dueños reales de la tierra.

Civilización o Barbarie, marcó la historia Argentina desde el siglo XIX4 y se 
reavivó cuando irrumpe el Peronismo en 1945. A partir de allí la escisión fue Pero-
nismo-Antiperonismo, en un juego de opuestos en el que cada uno va asumiendo su 



634 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Margarita R. Sgró, A la memoria del Profesor Hugo A. Russo

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 628-642, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

identidad de manera relacional, así lo expresa Alejandro Grimson, en su reciente 
libro5.

“Peronistas” fue la categoría de identificación que más vertiginosamente crecería a partir 
de julio de 1945, asociada de distintos modos a la nacionalidad, lo criollo, los descamisados, 
los cabecitas negras, los obreros, los trabajadores, el pueblo. Setenta años después, con 
drásticos cambios de significado a lo largo de su historia, el término tiene plena vigencia. 
(2019, p. 104). 

El antiperonismo, que nació al mismo tiempo que el peronismo, fue y es de 
derecha y de izquierda, la derecha le endilgaba el mote de dictadura yproyecto de-
magógico por la adhesión masiva que conseguía de parte de los trabajadores, de las 
organizaciones sindicales y por una fenomenal distribución de la renta que llegó a 
cada rincón de la nación bajo la consigna ordenadora de generar empleo y devolver 
la dignidad al “pueblo”. La izquierda rápidamente lo identificó como fascista, e in-
mediatamente comenzaron a hablar de la Dictadura peronista y de la capacidad de 
manipulación, que el liderazgo de Perón tenía sobre las masas populares, a quienes 
no se le reconocía ninguna autonomía. La idea repetida hasta el presente es la de 
un manso rebaño sin voluntad propia.

Con respecto al peronismo, izquierda y derecha hacen un coro de reclamos 
republicanistas. Aunque ambas fuerzas, estuvieron comprometidas en el Golpe de 
Estado de 1955, participaron de ese gobierno de facto y de todos los posteriores 
y algunos de sus miembros más encumbrados, frecuentemente recurrieron a los 
militares como salida “democrática”.

Mientras las élites quedaron representadas por los partidos tradicionales in-
cluido el Radicalismo, los nuevos sectores que demandaban derechos e inclusión 
social se identificaban mayoritariamente con el Peronismo. No es este el lugar para 
explicar con más detalle la obra que el primer gobierno peronista realizó desde 
1945 hasta 1955, tampoco es el lugar para narrar la destrucción a la que fue some-
tida una vez que cae el gobierno. 

Sin embargo, la herencia cultural que dejó aquel período explica mucho de la 
pregnancia del peronismo hasta nuestros días. “Existieron ‘populismos’ en diver-
sos países latinoamericanos, pero aunque ha habido movimientos que perduraron 
varios años ninguno tuvo la persistencia del peronismo. El gobierno de Vargas en 
Brasil no generó ‘varguismo’ y algo similar podría decirse de otros países.” (GRIM-
SON, 2019, p. 51). A la distancia, su singularidad resiste las clasificaciones más o 
menos tradicionales y por ello hay autores que hablan de cuatro peronismos y otros 
de cinco al incluir los gobiernos de Néstor y Cristina Kirchner (HOROWICZ, 2015). 



635  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Bullying escolar: a (in)visibilidade do fenômeno e dos protagonistas crianças

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 628-642, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Habría ahora un sexto, representado en el gobierno actual de Alberto Fernandez, 
en esa heterogeneidad signada también por la marca particular de cada tiempo, 
las tres ideas centrales, nunca dejan de ser mencionadas, aun cuando en algunos 
momentos haya asumido una cara neoliberal, fue en los años ’90 cuando gobernaba 
Carlos Menem. 

Por lo tanto, la escisión entre peronismo y antiperonismo, presente en la cul-
tura política de Argentina, el fuerte rechazo de sectores de derecha y de izquierda 
tradicional, las variadas formas de desvalorizarlo y desvalorizar a sus adherentes 
como incultos, bárbaros, malvivientes, marginales se debe, sin dudas, al odio que 
generó el enorme proceso de igualación social, intolerable para los dueños de la 
argentina. Por eso, el antiperonismo es paralelo al peronismo y esa “grieta” puede 
perfectamente plantearse en tiempo presente. La virulenta reacción del antipero-
nismo muestra también el carácter profundamente racista de la cultura política 
argentina (GRIMSON, 2019, p. 104 y ss). 

Es interesante destacar que la categoría identificatoria de peronista se generó 
por los insultos de las clases dominantes, blancas y porteñas que vivían en Buenos 
Aires, no en la provincia, sino en la Capital. Ellos creían que los trabajadores no 
debían ocupar ni el centro de la ciudad europeizada ni el centro de la vida pública. 
Así, el concepto de “descamisados” se usaba para referirse despectivamente a los 
trabajadores de fábricas, trabajadores de la construcción, llegados del interior o los 
trabajadores de los frigoríficos; “cabecitas negras” para referirse a los argentinos 
del interior profundo, “negros”, “grasas”, “aluvión zoológico”, fueron insultos que el 
peronismo asumió como propios, para afirmar una nueva identidad, del demérito 
al mérito de pertenecer a una clase que en el ideario peronista sería la responsable 
de cambiar la historia de Argentina. Pues, si finalmente un mundo más justo era 
posible, vendría del “subsuelo de la patria sublevado”, dice un intelectual del pero-
nismo que se llamó Raúl Scalabrini Ortíz6, que describe con esas bellas palabras el 
17 de octubre de 1945, cuando las masas de trabajadores llegan a Plaza de Mayo 
para pedir la liberación del entonces Coronel Perón que estaba preso. Perón fue 
liberado y se convierte en Presidente en 1946. A partir de ahí se escribe la historia 
contemporánea de nuestro país.

Este breve desarrollo explica por qué en Argentina a diferencia de otros países 
latinoamericanos, los “oprimidos” se identificaron con este movimiento complejo y 
vital que cada tanto renace con su mejor tradición.

La perspectiva emancipadora, el convencimiento de que los derechos se ganan 
y se defienden a veces violentamente, como ha sido frecuente en Argentina, llevó a 



636 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Margarita R. Sgró, A la memoria del Profesor Hugo A. Russo

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 628-642, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

tener una genuina preocupación por la formación del pueblo y de los trabajadores.  
Su incorporación y la de los sectores populares a la vida pública, requirió de un 
proceso de formación política que emprendieron los sindicatos y grupos politizados 
que pretendían, en primer término, la creación de una conciencia social, que no era 
estrictamente conciencia de clase, porque el propio Perón decía que este antagonis-
mo debía ser superado por el de una “comunidad organizada”7. Es posible pensar 
que Freire no estaría muy de acuerdo con Perón habida cuenta de su crítica a los 
líderes personalistas, y a la idea desarrollada en la última parte de su texto, en que 
una verdadera revolución resultará del diálogo entre el líder y su pueblo, lo dice 
refiriéndose a la Revolución cubana. Sin embargo, esa es una historia contrafáctica 
que no podemos comprobar.8

La idea de “Comunidad organizada” es todavía hoy discutida como una de las 
nociones fundamentales, constituida por un modo de asociación de la comunidad 
que Perón llamó Organizaciones Libres del Pueblo” (OLP) como por ejemplo, clubes 
de barrio, asociaciones de profesionales, de trabajadores, fundaciones, cooperati-
vas, organizaciones de productores, mutuales, etc. Este modelo de organización 
no dependía del Estado, debía interactuar con el Estado y multiplicarse hacia la 
sociedad civil. Aúnada a la idea de que el individuo no puede realizarse y ser feliz 
en una comunidad que no se realiza, dice Perón en un extenso discurso histórico, 
proferido en 1949, con el que cierra el Primer congreso nacional de Filosofía reali-
zado en la Provincia de Mendoza9.

Esa doctrina fue articulándose dificultosamente después de 1955. Durante 
el exilio y proscripción de Perón era él mismo el que se encargaba de mandar, a 
través emisarios, sobre todo sindicalistas, “cintas” grabadas con su voz, explicando 
diversos temas que eran luego discutidos por los trabajadores en los sindicatos o en 
la clandestinidad durante la Dictadura que sucedió a su primer gobierno. 

Lo que despectivamente la derecha y la izquierda llamaba adoctrinamiento, era 
el trabajo de formación política que incluía el debate sobre los planes de gobierno que 
se repartían impresos en las fábricas, en los frigoríficos para que los propios trabaja-
dores se conviertan en difusores y responsables de su explicación y sobre todo, prota-
gonizaran la defensa de sus derechos. Esa organización, en que confiaba ciegamente 
el Peronismo fue lo que permitió su supervivencia a través de 75 años. 

Una pedagogía que se propone como un camino hacia la liberación, que critica 
a los opresores como responsables de generar una situación estructural de injusti-
cia, coloca en el centro de la escena a los pobres y los alienta a luchar por sí mismos, 
reforzando el ideario de que la justicia solo pueden buscarla los que sufren desi-



637  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Bullying escolar: a (in)visibilidade do fenômeno e dos protagonistas crianças

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 628-642, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

gualdad y desprecio. “¿Quién mejor que los oprimidos se encontrará preparado para 
entender el significado terrible de una sociedad opresora?” (FREIRE, 1973, p. 40). 

El comienzo de los años 70 fue una época de política de masas, de organiza-
ción popular y debates sobre la necesaria transformación social que convocó a la 
militancia política a miles de  jóvenes provenientes de las clases bajas y medias 
que ya no entendían la participación social  solo como resistencia a los poderes 
establecidos, sino como una forma de luchar, de muy diversas maneras, por la 
emancipación, una de ellas, fundamental, era aportar a un proceso de formación 
del pueblo, víctima de las más diversas injusticias. El pueblo pobre pasaba a ser 
el protagonista de los desvelos teóricos, ideológicos y políticos de un nuevo tiempo 
de liberación. No se podía esperar que los poderosos instalaran la justicia distri-
butiva, había que sacarles la riqueza de la que se habían apropiado. Esto requería 
un proceso de enseñanza y aprendizaje que tenía que partir de los “’condenados de 
la tierra’, de los oprimidos, de los desarrapados del mundo y de los que con ellos 
realmente solidaricen.” (FREIRE, 1973, p. 40). 

Paralelamente en los ’70,  la lucha entre la derecha y la izquierda peronista se 
profundiza, la ruptura del movimiento obrero ocurrida en 1968, por la fundación 
de la CGT de los Argentinos, la creación del Movimiento de Sacerdotes para el 
Tercer Mundo, su compromiso político partidario, llevan la pelea entre izquierda 
y derecha al interior del peronismo, ese conflicto terminó en una violencia interna 
en la que el diálogo fue reemplazado por miles de muertos, algunos notables, que 
un bando le “tiraba” al otro como símbolo de su fuerza política.  Perón, ya anciano 
y con condiciones políticas muy diferentes a aquellas de 1945 cuando tomó el poder 
por primera vez, no pudo resolver esa lucha interna y podríamos decir que aun 
hoy, cuando el peronismo es el principal partido de la coalición gobernante, pervive 
sin la estridencia y sin violencia explícita, pero como una rémora que no se ha 
discutido profundamente,  tal vez, porque como dice Grimson, en el texto citado, ya 
no es un problema del peronismo solamente, sino de una ruptura que existe entre 
peronismo y antiperonismo en la cultura política argentina y podríamos agregar 
también, de los bordes difusos de las ideologías, en una época de retroceso político.

Los 70 pusieron todo en debate, la colonización cultural y la explotación econó-
mica que se asienta sobre la colonización cultural, mientras Freire escribía Peda-
gogía del Oprimido, el chileno Ariel Dorfman escribía, junto a Armand Mattelart, 
un precioso texto denominado “Para leer al pato Donald”, en el que analizaban la 
ideología oculta tras las difundidas historietas de Disney y develaban la máquina 
de dominio cultural, escondida en esa fabulosa industria, llamada Disneylandia.  



638 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Margarita R. Sgró, A la memoria del Profesor Hugo A. Russo

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 628-642, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

No fueron los únicos, en toda América Latina se desarrolló un movimiento denomi-
nado “comunicación popular”, dedicado a develar los mecanismos por los cuales el 
Imperio distribuía cultura “enlatada”, prefabricada en serie, con el fin de colonizar 
las culturas de los países periféricos o del Tercer mundo.

A esa generación de los años ‘70, dice Grimson (2019, p. 145): 

Les tocó en suerte vivir una época extraña.  El mundo de la Guerra Fría, escindido entre 
el occidente capitalista y el comunismo soviético.  El mundo de la Revolución China, de la 
liberación de Argelia y de la Revolución Cubana.  El mundo de Mayo del 68 y del Cordoba-
zo.  El mundo de Allende y el Che Guevara. Un mundo en el que los militantes creían que 
su acción podía cambiarlo todo, que lo que ellos hicieran podía incidir de manera decisiva 
en los acontecimientos. 

Este pequeño raconto de textos que constituyeron la pedagogía emancipadora 
de un tiempo, estaría incompleto si no mencionara que en el año 1971, el escritor 
uruguayo Eduardo Galeano publica “Las venas abiertas de América Latina”, en 
Argelia, unos años antes, Franz Fanon publica “Los condenados de la Tierra” re-
ferido a las luchas por la liberación de Argelia, con prólogo de Jean Paul Sartre. 
El teólogo peruano Gustavo Gutierrez, publica el libro fundante de la “teología de 
la liberación”, también en 1971.  Y así podríamos seguir con otros textos que se 
convirtieron en emblemas de un tiempo singular.

En ese contexto político radicalizado con miles de jóvenes volcados a la mili-
tancia social y política se preparaba el fin de la Dictadura del General Lanusse, el 
retorno del General Perón y por fin la autorización a elecciones libres, en las que 
pudiera presentarse el propio Perón, que además de exiliado estaba proscripto. 

En ese proceso, un sector muy importante de la Iglesia católica, la más com-
prometida con la “opción preferencial por los pobres” que predicaba el Documento 
de Medellín, había entendido que estar con los pobres y luchar por su liberación 
estaba muy lejos de la lógica caritativa o asistencialista que tradicionalmente se 
pregonaba, esa perspectiva significó una escisión importante también en la Iglesia 
argentina. “Dicen los obispos: ‘Cuando Dios revela su designio divino (…) la justicia 
no aparece solo como un don personal (…) sino como un estado del pueblo’.”  (P. 
Mugica) (VERNAZZA, 1984, p. 77). 

El Movimiento de Sacerdotes para el Tercer Mundo, MSTM tuvo un papel 
preponderante en la Iglesia argentina y latinoamericana.  Cuando en el año 2018 
se cumplieron los cincuenta años de su fundación, uno de sus principales mento-
res publicó un libro que reúne los debates de la época y todos los documentos que 
emitieron en su corta vida como Movimiento, el Padre Domingo Bresci dice: “(…) 



639  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Bullying escolar: a (in)visibilidade do fenômeno e dos protagonistas crianças

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 628-642, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

los integrantes de este Movimiento –hombres de fe- compartían la ‘indignación 
evangélica’ ante la injusticia y se propusieron seguir a Cristo Liberador y Servidor, 
desde una Iglesia Encarnada, Pobre, Samaritana y Profética.” (2018, p. 10). 

Como ya lo hemos expresado en el texto dedicado al pensamiento freireano 
(RUSSO; SGRÓ, 2001, p. 34 y ss), esa percepción sobre el oprimido, sobre la li-
beración y la humanización, conjuga la raíz crítico-marxista, con la mirada de la 
Teología de la liberación.  

Para finalizar, si hay un poco de verdad en la hipótesis que intenté defender, 
voy a plantear ahora las cuestiones propiamente pedagógicas que anuncié en la 
introducción a este texto.

¿Qué aportó específicamente Pedagogía del Oprimido al debate político peda-
gógico? ¿Porqué caló tan hondo en la militancia de la época? Dijimos en la intro-
ducción de este trabajo que la originalidad de Pedagogía del oprimido, está, por 
un lado, en la consideración de la cultura popular como punto de partida de una 
educación problematizadora cuyo norte es la liberación, por otro lado, el diálogo 
como método, que reconoce al “otro” como un igual.

Freire, como los autores antes mencionados, por participar del debate de su 
tiempo decidido a comprometerse con los oprimidos, entendió el peso de la cultura 
en la dominación y explotación de los pueblos. Consecuentemente, pensó en el sus-
trato que permitiría enfrentar semejante poder, ese sustrato era el de la cultura 
popular, se movió en la delgada línea que entiende que la educación es invariable-
mente una acción con otros, en la que influimos sobre otros, pero esa influencia 
estaba destinada a develar la cultura silenciada por siglos de opresión.  

(…) el que el acercamiento a las masas populares se haga, no para llevar un mensaje ‘sal-
vador’ en forma de contenido que ha de ser depositado, sino para, dialogando con ellas, 
conocer, no solo la objetividad en que se encuentran, sino la conciencia que de esta objetivi-
dad estén teniendo, (…)  En verdad lo que debemos hacer es plantear al pueblo, a través de 
ciertas contradicciones básicas, su situación existencial, concreta, presente, como problema 
que a su vez, lo desafía y haciéndolo le exige una respuesta, no a un nivel intelectual, sino 
al nivel de la acción.  (FREIRE, 1973, p. 114-115). 

Esa acción pedagógica implica por parte del educador estar abierto a la trans-
formación que surja de una nueva interpretación del mundo, de una creación que 
solo el “diálogo” entre dos sujetos iguales, puede producir. En este sentido, el deba-
te político es un ámbito propicio para poner en juego saberes surgidos de la expe-
riencia propia, la experiencia de la opresión, del desprecio, del hambre. La “forma-
ción política” asumida con mucha seriedad, por las organizaciones sindicales y los 
militantes de base, se ajustaba perfectamente a la noción tan controversial de que 



640 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Margarita R. Sgró, A la memoria del Profesor Hugo A. Russo

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 628-642, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

“nadie educa a nadie, todos nos educamos entre todos”.  Porque la cultura popular 
es un campo de saberes desvalorizados por la cultura erudita u oficial, sin embargo 
contiene saberes extremadamente valiosos, que funcionan además como un tamiz 
capaz de filtrar  nuevos saberes, nadie, ni el trabajador más rústico es una tabla 
rasa, todos poseemos una historia y una cultura vivencial que nos constituye.

La herencia de la pedagogía freireana setentista, permitió en los años ´80 y has-
ta nuestros días, reelaborar una mirada sobre la educación del pueblo, que ya no aspi-
raba a la revolución pero que aun así, tenía la potencia de colocar a todos los hombres 
como creadores de cultura y no solo destinatarios de la cultura que otros crean.

En los años 70 al calor de la revolución posible, esa discusión pedagógica se 
actualizó y como sucede con frecuencia, se radicalizó.  Si de universalizar derechos 
se trata, si de generar una sociedad más justa se trata, el nuevo sujeto no puede sim-
plemente recibir la cultura hegemónica y aceptarla, hay que partir de su propia pa-
labra, porque lo que está en juego es el fin de la opresión y ella es, en primer término, 
la que deviene de la cultura del silencio producida por tantos siglos de explotación.

Ese debate pedagógico está vigente, por la fortaleza que en Argentina tiene la 
escuela pública estatal. Dos modelos, que cada vez son menos opuestos, se dispu-
tan el nombre de Educación popular, el modelo sarmientino hegemónico y un cada 
vez más presente modelo freireano en la escuela pública estatal.  Pero esa es otra 
discusión.

Conclusiones	

Pedagogía del Oprimido, llega en medio de ese escenario político convulsiona-
do en el que intelectuales, artistas, cineastas, periodistas también estaban compro-
metidos.  Freire completa desde un punto de vista latinoamericano, la crítica que 
hacía falta a una educación incapaz de reconocer los saberes populares, la potencia 
liberadora de la cultura del pueblo.  El texto radicalizaba una crítica que develaba 
hasta qué punto la educación podía ser un vehículo de dominación.  

Aun cuando a la distancia podemos y debemos criticar algunas ideas de Peda-
gogía del Oprimido, Freire fue en el sentido amplio del término el último pedagogo 
latinoamericano, aquel que colocó el carácter político de la educación como eje del 
debate y lo hizo a lo largo de toda su vida, ignorarlo, ingenua o deliberadamente, 
restringe y debilita la energía de la crítica.

Hace un tiempo, participé como invitada de la sección “Conversando con 
educadores” de esta misma Revista.  Allí conté como llegó a mí, en 1977, plena 



641  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Bullying escolar: a (in)visibilidade do fenômeno e dos protagonistas crianças

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 628-642, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Dictadura, la noticia de que había un pedagogo, un educador que hablaba de los 
Oprimidos, de los pobres, y sobre todo se preocupaba en educar para la Liberación.  
Eran tiempos de una masacre planificada, de tortura y desaparición forzada de 
personas, sean estudiantes, obreros que reclamaban derechos o simplemente otras 
personas que enseñaban en una Villa de emergencia, o que tenían un comedor 
popular u otras, al azar, porque el objetivo era hacer sentir que todos estábamos en 
riesgo.  Fue en esos años terribles, que en una librería que vendía libros y revistas 
usadas conseguí un ejemplar de Pedagogía del Oprimido, editado por la editorial 
Siglo XXI en el año 1973, para ese año el libro llevaba ocho ediciones.

Yo saludo la iniciativa de esta Revista y de todos los homenajes, muchos en 
Argentina, que se hagan por los 50 años de publicación de este libro, es el deber de 
sostener, en un tiempo radicalmente opuesto, el espíritu de la crítica política, por-
que renunciar al horizonte revolucionario no es lo mismo que renunciar a formas 
de vida más igualitarias y justas.  Y creo, que en este punto se encuentra otra de 
las grandes virtudes de un pensador como Freire, que aun cuando ya lleva más de 
veinte años fallecido nos permite enfrentar el empobrecimiento cultural y la docili-
dad intelectual con la que aceptamos que la realidad no puede cambiarse.  Freire es 
un espejo en el que es posible leer nuestro tiempo como un retroceso a la barbarie, 
como un retorno histórico a la minoría de edad. Pero también su pedagogía inter-
pela nuestra criticidad y nos ayuda a no ceder a tantas tentaciones de frivolidad in-
telectual y mercantilización, estímulos que el neoliberalismo nos pone por delante. 
Mantener viva la memoria de un autor, de un texto, como en este caso, es parte de 
un acto de Resistencia imprescindible contra la barbarie y la violencia. Pues, aun 
para quienes no piensan ganar la batalla, las ideas de igualdad, libertad y justicia 
social, siguen siendo el piso de la crítica política y pedagógica en América Latina. 

Notas
1	 El Padre Carlos Mugica, fue uno de los representantes más importantes del Movimiento de Sacerdotes 

para el Tercer Mundo, en un momento en que muchos de ellos, adhieren explícitamente al Peronismo, tra-
bajando en las “villas de emergencia”.  Hoy, la “villa de Retiro”, n° 31, lleva su nombre porque fue uno de 
los asentamientos donde más trabajó, era el Párroco de la capilla Cristo obrero.  Esta historia está contada 
por el Padre Jorge Vernazza, amigo personal del sacerdote, en un libro del año 1984, que ese llama, Padre 
Mugica, una vida para el pueblo. Mugica fue asesinado, el 11 de mayo de 1974, después de una misa, por 
una organización armada llamada Triple A (Alianza Anticomunista Argentina), uno de los grupos de la 
Derecha Peronista que comenzaría un baño de sangre indetenible, profundizado luego por el “Terrorismo 
de Estado” que implantó la Dictadura de 1976.

2	 Se denomina “Villero” al habitante de una Villa de emergencia, también llamada Villa miseria, la palabra 
villero tiene un tono despectivo en la cultura argentina, “negro villero” es un calificativo proferido como 
ofensa.



642 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Margarita R. Sgró, A la memoria del Profesor Hugo A. Russo

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 628-642, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

3	 Cf. Russo y Sgró (2001, p. 64-72).
4	 Cf. Sgró (2017). 
5	 Grimson (2019). 
6	 Raúl Scalabrini Ortiz. Tierra sin nada, tierra de profetas, Buenos Aires, Plus Ultra, 1973, p. 55. Citado por 

Felipe Pigna e disponible en: https://www.elhistoriador.com.ar/.
7	 Sería interesante indagar también las coincidencias entre el pensamiento freireano y el peronismo, por 

haber encarado un camino estrecho que los separa del Marxismo, sin renunciar a la transformación social.
8	 Cf. Freire (1973). 
9	 Cf. Primer Congreso Nacional de Filosofía, Mendoza, 1949.  Disponible en: http://www.filosofia.org/

mfb/1949a128.htm#00 ó Perón, J. Una comunidad organizada y otros discursos académicos. Buenos Aires: 
MacachaGuemes, 1973. Compilado por Enrique Pavón Pereyra.

Referencias

BRESCI, D. Historia de un compromiso. MSTM A cincuentaañosdelMovimiento de Sacerdotes 
para el Tercer Mundo. Buenos Aires: GES-Comunicación, 2018.

DOCUMENTOS Finales de Medellín. II Conferencia General del Episcopado Latinoamericano. 
Buenos Aires: Ediciones Paulinas, 1981. 

DORFMAN, A.; MATTELART, A. Para leer al Pato Donald. Comunicación de masas y colonia-
lismo. Buenos Aires: Siglo XXI, 1972.  

FANON, F. Los condenados de latierra. Montevideo: Aquí y Ahora, 1972. 

FREIRE, P. Pedagogía del oprimido. 8. ed. Argentina: Siglo XXI, 1973. 

GALEANO, E. Las venasabiertas de América Latina. 35. ed. Buenos Aires: Siglo XXI, 1983. 

GRIMSON, A. ¿Qué es el Peronismo? De Perón a los Kirchner, el movimiento que no deja de 
conmover a la política argentina. Buenos Aires: Siglo XXI, 2019. 

GUTIERREZ, G. Teología de la liberación, perspectivas. Salamanca : Ediciones Sígueme, 1972. 

HOROWICZ, A. Los cuatroperonismos. Buenos Aires: Edhasa, 2015.

RUSSO, A.; SGRÓ, M. Paulo Freire, el pensamiento latinoamericano y la recuperación de la 
racionalidad dialógica. Tandil, Argentina: Universidad Nacional del Centro de la Provincia de 
Buenos Aires, 2001.

SGRÓ, M. Educación, civilización y barbarie. In: TREVISAN, A.; TOMAZETTI, E.; ROSSAT-
TO, N. (org.). Filosofia e educação. Ética, Biopolítica e Barbárie. Curitiba, PR: Appris Editora, 
2017. p. 185-198.

SGRÓ, M. La Pedagogía dialógicacomo condición de la Teoría crítica de la educación. Revista 
Contextos de Educación, Facultad de Ciencias Humanas, Universidad Nacional de Río Cuarto, 
Córdoba, Argentina, 2005.  

VERNAZZA, J. (comp.). Padre Mugica, una vida para el pueblo.  Edit Pequén, 1984.

https://www.elhistoriador.com.ar/
http://www.filosofia.org/mfb/1949a128.htm#00
http://www.filosofia.org/mfb/1949a128.htm#00


643  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Educação, diálogo e prática da liberdade em Paulo Freire: revisitando a pedagogia do oprimido

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 643-664, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Educação, diálogo e prática da liberdade em Paulo Freire: revisitando a 
pedagogia do oprimido

Educación, diálogo y práctica de la libertad en Paulo Freire: revisando la pedagogía  
de los oprimidos

Education, dialogue and practice of freedom in Paulo Freire: reviewing the pedagogy  
of the oppressed

Thiago Ingrassia Pereira*

Jerônimo Sartori**

Resumo

O objeto deste estudo é a análise da obra Pedagogia do Oprimido em uma perspectiva crítica, procurando refletir 
acerca das limitações e potencialidades da educação e do diálogo na sua relação com a prática da liberdade. O 
foco está na compreensão de como a obra contribui para problematizar as críticas e dialogar com a função trans-
formadora da educação, tendo em vista a perspectiva do que se explicita no livro. Examina-se como a proposta 
freireana de educação pode pensar e efetivar ações perpassadas pelo diálogo e que resultem na formação de 
sujeitos capazes de agir no horizonte da prática da liberdade. A reflexão é construída pelo olhar de um “quefazer” 
crítico-reflexivo, pois a formação do sujeito é tratada como algo dinâmico, que se (re)constrói no movimento do 
processo pedagógico. O itinerário metodológico do estudo, que é eminentemente bibliográfico, toma, especial-
mente, o capítulo 3, “A dialogicidade, essência da educação como prática da liberdade”, considerando aspectos 
facilitadores, os desafios e as incompletudes, tanto dos sujeitos como dos processos formativos. O texto aponta 
os fundamentos da pedagogia freireana que embasam o diálogo como princípio que fortalece e (re)dimensiona 
a prática da liberdade que se configura nas possibilidades de libertação dos sujeitos.

Palavras-chave: Pedagogia freireana. Educação. Diálogo. Prática da liberdade.

*	 Pós-Doutor em Educação (2018) pela Universidade de Lisboa. Mestre (2007) e Doutor (2014) em Educação pela Uni-
versidade Federal do Rio Grande do Sul. Sociólogo. Professor da área de Fundamentos da Educação e do PPGPE e 
PPGICH da UFFS, Campus Erechim. Orcid: https://orcid.org/0000-0002-5558-7836. E-mail: thiago.ingrassia@gmail.com 

**	 Pós-Doutorado em Educação na Universidade de Passo Fundo (UPF). Doutor em Educação pela Universidade Federal do 
Rio Grande do Sul. Professor do Programa de Pós-Graduação Profissional em Educação (PPGPE) da Universidade Federal 
da Fronteira Sul (UFFS), Campus Erechim. Orcid: http://orcid.org/0000-0001-5099-1138. E-mail: jetori55@yahoo.com.br

Recebido em 24/04/2020 – Aprovado em 28/09/2020
http://dx.doi.org/10.5335/rep.v27i3.12368

https://orcid.org/0000-0002-5558-7836
http://orcid.org/0000-0001-5099-1138
mailto:jetori55@yahoo.com.br


644 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Thiago Ingrassia Pereira, Jerônimo Sartori

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 643-664, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Resumen

El objetivo de este estudio es el análisis de la obra Pedagogía de los oprimidos en una perspectiva crítica, bus-
cando reflexionar sobre las limitaciones y el potencial de la educación y el diálogo en su relación con la práctica 
de la libertad. El objetivo es entender cómo el trabajo contribuye a problematizar las críticas y el diálogo con 
la función transformadora de la educación, en vista de la perspectiva de lo que se explica en el libro. Examina 
cómo la propuesta freireana para la educación puede pensar y llevar a cabo acciones permeadas por el diálogo 
y que resultan en la formación de sujetos capaces de actuar dentro del alcance de la práctica de la libertad. La 
reflexión se construye mirando un “qué hacer” crítico-reflexivo, ya que la formación del sujeto se trata como algo 
dinámico que (re) construye en el movimiento del proceso pedagógico. El itinerario metodológico del estudio, 
que es eminentemente bibliográfico, toma, en particular, el capítulo 3 “La dialógica, la esencia de la educación 
como práctica de la libertad”, considerando aspectos facilitadores, desafíos e incompletos, tanto de las asignatu-
ras como de los procesos de capacitación. El texto señala los fundamentos de la pedagogía de Freire que basan 
el diálogo como un principio que fortalece y (re) mide la práctica de la libertad configurada en las posibilidades 
de liberación de los sujetos.

Palabras clave: Pedagogía freireana. Educación. Dialogo. Practica de libertad.

Abstract

The object of this study is the analysis of the work Pedagogy of the Oppressed in a critical perspective, seeking 
to reflect on the limitations and potential of education and dialogue in its relationship with the practice of free-
dom. The focus is on understanding how the work contributes to problematize criticism and dialogue with the 
transforming function of education, in view of the perspective of what is explained in the book. It examines how 
the Freirean proposal for education can think and carry out actions permeated by dialogue and that result in the 
formation of subjects capable of acting within the scope of the practice of freedom. The reflection is built by loo-
king at a critical-reflexive “what to do”, since the formation of the subject is treated as something dynamic that (re) 
builds in the movement of the pedagogical process. The methodological itinerary of the study, which is eminently 
bibliographic, takes, in particular, chapter 3 “Dialogicity, essence of education as a practice of freedom”, conside-
ring facilitating aspects, challenges and incompleteness, both of the subjects and of the training processes. The 
text points out the fundamentals of Freire’s pedagogy that base the dialogue as a principle that strengthens and 
(re) measures the practice of freedom that is configured in the possibilities of subjects’ liberation.

Keywords: Freirean pedagogy. Education. Dialogue. Freedom practice.

Introdução

A obra Pedagogia do Oprimido, escrita em 1968 (lançada em 1970 em Nova 
York) pelo educador brasileiro Paulo Freire, expressa as sínteses atentas que fo-
ram realizadas em seu período de exílio no Chile, tempo este em que auxiliou na 
realização de experiências de educação popular naquele país. Ao refletir sobre a 
referida obra é indispensável atentar para a sua proposta de criar uma nova pe-
dagogia que tratasse do estreitamento da relação educador(a)-educando(a)-mundo, 
considerando a politicidade da educação.

Para Carlos Alberto Torres (2008), Pedagogia do Oprimido de Freire e Edu-
cação e Democracia de John Dewey são os dois livros que marcaram importantes 



645  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Educação, diálogo e prática da liberdade em Paulo Freire: revisitando a pedagogia do oprimido

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 643-664, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

desenvolvimentos da filosofia da educação no século XX. Dessa forma, o livro de 
Freire possui um caráter revelador de uma proposta que atenda, especialmente, as 
camadas populares, para que se constituam como sujeitos e agentes do seu próprio 
processo de construção de conhecimento, tendo sucesso editorial em vários países 
do mundo. Isso se deve à importância do educador Paulo Freire como mobilizador 
da transformação da realidade social, política, econômica, cultural e educacional. 

Frente a tais questões faz-se necessário divulgar e manter viva a obra Peda-
gogia do Oprimido, pois se trata de um livro fundante de uma prática pedagógica 
situada politicamente e embasada em uma pedagogia de síntese que envolve diver-
sas bases filosóficas (ZITKOSKI, 2007), tendo em vista que a cultura se constitui, 
numa sociedade de classes, majoritariamente, pelo viés da trama protagonizada e 
tecida pela classe dominante, sempre na perspectiva do atendimento aos interesses 
de classe, por meio da subordinação dos(as) mais pobres e menos escolarizados(as).

Ao nos trazer a concepção de educação libertadora, Freire anuncia no horizon-
te a necessidade de compreender a situação de oprimido(a), para que o sujeito se 
liberte da dominação da consciência alienada e submissa, com vistas a tornar-se 
conscientemente crítico e reflexivo. Para tanto, há o anúncio da imprescindibilida-
de da (re)criação de itinerários formativos/reflexivos que capacitem o sujeito para 
desvencilhar-se das amarras da opressão/dominação para a conquista da prática 
da liberdade.

Nesse sentido, é interessante considerar os feitos e efeitos da ditadura militar, 
que compreende o período de 1964 até 1985, que teve como marco o autoritaris-
mo, o silenciamento, a dominação, a repressão e a tortura (física e psicológica). 
Remexer um contexto que por mais de vinte anos produziu submissão, alienação, 
acriticidade, bem como que acentuou as desigualdades sociais, consequentemente, 
a dependência dos(as) enfraquecidos(as) e marginalizados(as) da classe dominan-
te, que por concentrar riquezas exponencialmente concentrou o poder político – o 
domínio sobre os(as) mais fracos(as).

Este estudo ao enfocar a “dialogicidade, essência da educação como prática da 
liberdade” (capítulo 3 de Pedagogia do Oprimido), procura refletir sobre as nossas 
percepções do quanto, por meio do diálogo, avançamos ou não em direção à prática 
da liberdade, no período pós 1985 com a redemocratização do Brasil. Para isso, é 
fundamental atentar para o princípio do diálogo como instrumento ou não nos es-
paços formativos; diálogo como mecanismo para a produção de condições objetivas 
para produzir ações com vistas à efetiva prática da liberdade.



646 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Thiago Ingrassia Pereira, Jerônimo Sartori

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 643-664, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Num cenário socioeducacional que se configura e reconfigura seguindo a di-
nâmica das sucessivas mudanças, entende-se que o diálogo é fundamental para 
aprimorar a prática pedagógica, com vistas à construção de conhecimento e à am-
pliação da cosmovisão de mundo. Freire considera o diálogo virtuoso pelo potencial 
agregador de coletivos, por sua vez não pode ser a pronúncia da realidade pelo 
olhar seletivo de “experts”, mas pelo olhar das multifaces que compõem as mas-
sas historicamente alijadas dos processos participativos, das tomadas de decisões. 
Nesta perspectiva, adensa-se a esta reflexão a crítica à educação que não trata da 
vida, que não considera o sujeito como único/singular, que habita e vive em uma 
sociedade plural.

A partir de pesquisa bibliográfica com foco na exegese da obra freireana, o tex-
to ora apresentado desdobra-se em três tópicos, didaticamente separados em suas 
abordagens, mas inter-relacionados com o propósito de dar coesão e coerências às 
ideias sistematizadas. No primeiro tópico “Contextualização da obra Pedagogia do 
Oprimido”, dá-se realce ao tempo histórico e ao modo de elaboração da obra, bem 
como sobre a forma como a mesma se propagou pelo mundo. No segundo tópico “A 
educação em relação com a dialogicidade”, busca-se a partir do conceito de educa-
ção abordar o diálogo como forma de reconhecer os sujeitos como comunicadores 
e interlocutores de diferentes saberes. Já no terceiro tópico “O diálogo em relação 
com a prática da liberdade”, aponta-se a prática dialógica como mobilizadora e pro-
motora da consciência crítica, da autonomia e da emancipação, o que pode resultar 
em um agir livre e politizado. Por fim, nas considerações finais procura-se destacar 
a relevância da obra Pedagogia do Oprimido, especialmente, do recorte realizado 
tratando do diálogo como agregador e mobilizador dos sujeitos rumo à prática da 
liberdade.

Contextualização da obra Pedagogia do Oprimido

Ao iniciar esse tópico do estudo, destacamos que o livro em análise foi escrito 
na modalidade de ensaio, dividido em quatro capítulos: a) Pedagogia do Oprimido: 
justificativa; b) Educação Bancária: instrumento de opressão; c) Dialogicidade: es-
sência da educação como prática da liberdade; d) A teoria da ação antidialógica. A 
obra foi lançada inicialmente em 1970 em Nova York, sendo publicada em Portugal 
em 1972 e no Brasil, devido a sua proibição, somente em 1974.

O próprio autor considera que “todos os livros têm sempre uma longa história, 
e eu vivi aproximadamente um ano falando da pedagogia do oprimido” (FREIRE, 



647  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Educação, diálogo e prática da liberdade em Paulo Freire: revisitando a pedagogia do oprimido

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 643-664, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

2014, p. 335). Em seu reencontro com o livro 25 anos depois, escreve em sua Peda-
gogia da Esperança: “foi vivendo a intensidade da experiência da sociedade chilena 
[...] que me fazia re-pensar sempre a experiência brasileira [...] escrevi a Pedagogia 
do oprimido entre 1967 e 1968” (FREIRE, 2008, p. 53). Inicialmente, os três pri-
meiros capítulos eram a totalidade da obra, sendo que o quarto capítulo fora escrito 
por Freire depois de seis meses sem contato com o manuscrito. 

Pedagogia do Oprimido revela um dos traços potentes da produção freireana: 
a práxis (relação teoria e prática). Isso se deve ao contexto em que esse livro, como 
de resto a quase totalidade da bibliografia do autor, foi produzido. Em Freire, não 
há uma teoria engendrada em bases especulativas abstratas e depois testada em 
situações concretas do cotidiano: ao contrário, o que percebemos são textos que 
brotam de experiências de in(ter)venção do autor, sendo seus escritos sínteses teó-
rico-práticas de práticas politicamente situadas.

Dessa forma, o início do célebre prefácio de Ernani Maria Fiori é representativo 
do lugar de produção autoral de Paulo Freire. Para Fiori (2005, p. 7): “Paulo Freire 
é um pensador comprometido com a vida: não pensa ideias, pensa a existência”. 
Por isso, sua obra vai ser uma construção que parte dos desafios das sociedades 
desiguais e se compromete, para além da reflexão rigorosa, com a transformação 
de cenários injustos. Portanto, podemos considerar que é a consciência da prática 
que gera sua teoria, pois:

[...] a Pedagogia do Oprimido é filosofia, sociologia, educação e, sobretudo, um tratado de 
epistemologia. É um livro nascido da luta empreendida por seu autor para dar aos indivíduos 
de todas as classes sociais o direito de serem sujeitos de seu próprio processo de conhecimento 
e para despertar, nesses indivíduos, o interesse, a agudeza e a coragem necessários a fim de 
participarem do processo de transformação de suas sociedades (BARBOSA, 2017, p. 25).

O livro em tela é parte de uma extensa obra dedicada à construção de funda-
mentos pedagógicos que se desdobram da assunção de um projeto societário. A sua 
escrita no Chile é parte de um contexto mais amplo em termos políticos que situa o 
texto historicamente. Freire estava exilado pelo governo autoritário inaugurado no 
Brasil em 1964. Seu “crime” foi a proposta efetiva de alfabetização de adultos(as) 
como parte de um projeto de conscientização mais amplo. 

Ao entender que as pessoas adultas já leem o mundo, Freire provoca a alfabeti-
zação como um processo cognoscente que deve partir dessa leitura inicial da realida-
de e superá-la com a leitura da palavra, não dicotomizando ou criando hierarquias 
entre esses dois momentos. Assim, a leitura da palavra potencializa a leitura de 
mundo, esta originária da experiência cotidiana e aquela do processo pedagógico.



648 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Thiago Ingrassia Pereira, Jerônimo Sartori

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 643-664, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Nesse sentido, a concepção educacional de Freire parte de um entendimento 
antropológico de que as pessoas são seres inacabados exatamente pela sua condição 
de seres culturais. Ao diferenciar cultura e natureza, o autor provoca uma teoria 
crítica da construção educativa, uma vez que tudo que é cultural é socialmente pro-
duzido e pode ser problematizado. Assim, se a natureza é um dado, a sociedade é 
uma construção. Percebemos que, em Educação como prática da liberdade (escrito 
em 1965), Freire (2007) esboça essa dimensão a partir do aporte da fenomenologia 
e articula aquilo que seria conhecido por seu método. 

Dessa forma, antes de Pedagogia do Oprimido encontramos textos que sinteti-
zam as influências das primeiras experiências formativas de Freire e do ambiente 
do nacional-desenvolvimentismo e da chamada democracia populista em voga no 
Brasil. Duas obras – Educação e atualidade brasileira (2003) e Educação como 
prática da liberdade (2007) – escritas no final dos anos 1950 e início dos anos 1960 
marcam aquilo que Scocuglia (2001) denomina “primeiro Paulo Freire”, ou seja, um 
período de produção do autor marcado pela ideia de desenvolvimento nacional em 
termos da democracia burguesa/liberal e pela busca da conscientização.

Os três primeiros capítulos fundantes de Pedagogia do Oprimido serão um 
aprofundamento das discussões metodológicas presentes em Educação como prá-
tica da liberdade, sinalizando para uma obra em constante movimento de reelabo-
ração e reconstrução. O quarto capítulo já marca uma percepção teórica assentada 
nos conflitos sociais e na necessidade de tomada de consciência para a ação trans-
formadora. Isso justifica uma pedagogia do oprimido, não para oprimidos e opri-
midas. Em Pedagogia do Oprimido encontramos “[...] um processo educativo para 
a ‘revolução da realidade opressora’, para a eliminação da ‘consciência do opressor 
introjetada no oprimido’, via ação político-dialógica” (SCOCUGLIA, 2001, p. 67).

Nessa linha, a influência de leituras marxianas e marxistas é visível na pro-
dução freireana a partir dessa obra. Isso não significa uma aceitação literal das 
teses marxistas, mas a configuração estrutural da essência política da educação 
enquanto prática histórica e em movimento, perpassada pela segmentação de 
classe social. Entre tantos conceitos-chave, podemos encontrar em Pedagogia do 
Oprimido três categorias estratégicas, indo ao encontro do discutido por Antunes, 
Gadotti e Padilha (2018) ao examinarem categorias que marcam o livro e a pro-
dução do autor a partir de então. Os conceitos “diálogo”, “liberdade” e “oprimido” 
sugerem características presentes no livro, constantes nas obras anteriores e que 
serão reconstruídas e aprofundadas nos textos subsequentes.



649  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Educação, diálogo e prática da liberdade em Paulo Freire: revisitando a pedagogia do oprimido

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 643-664, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Nesse artigo, trabalharemos com dois conceitos – diálogo e liberdade – buscan-
do perceber suas implicações na pedagogia freireana e seus limites e possibilidades 
no contexto educacional e político brasileiro. De certa forma, a noção de oprimido(a) 
é transversal ao argumento desenvolvido, tendo em vista a opção radical (ROMÃO, 
2008) do autor em favor das classes populares e subalternas. Partindo dessas ba-
ses, o trabalho de Paulo Freire vai ser paradigmático para a construção do movi-
mento de educação popular, ainda que, passando por Freire, esse movimento não 
se esgote nele. Nesse sentido,

[...] há unanimidade entre os historiadores da educação popular de que ela se forma no 
movimento da sociedade. Se temos nomes que servem de referência é porque pessoas se 
dispuseram e tiveram a habilidade de captar a pedagogia que se realizava nesse movimen-
to. No entanto, enquanto processo, ela é maior que cada um desses nomes e continua sendo 
recriada nesse movimento da sociedade (STRECK, 2010, p. 300).

A publicação de Pedagogia do Oprimido oferta sínteses teóricas de alta rele-
vância para o trabalho de base junto a movimentos populares do campo e da cida-
de. A problematização teórica realizada por Freire sinaliza para a unidade entre 
ação e reflexão, constituindo elemento-chave para a transformação da realidade. O 
diálogo seria a expressão tanto do compromisso ético (respeito pelos diferentes sa-
beres), como da perspectiva libertadora, na qual o “dizer a sua palavra” é fundante 
do sujeito histórico. 

Dessa forma, a formação humana e a luta política constituem espaços peda-
gógicos que potencializam pessoas e coletivos à conscientização acerca do mundo 
que é produzido historicamente (SCHNORR, 2001). Por isso, a defesa do autor das 
relações dialéticas entre teoria e prática e o trabalho ao nível da práxis transforma-
dora. Assim, nem o ativismo (ação em detrimento da teoria) e nem o “verbalismo” 
(teoria em detrimento da ação) produziriam o ambiente transformador. 

A transformação social seria um imperativo diante da desigualdade social. 
Freire observava essas contradições materiais e simbólicas tanto nos anos 1960 
como nos anos 1990, quando, seguindo suas práticas e reflexões, produz um con-
junto de textos que mostram o movimento de sua obra. Para ele,

[...] minha terra é a coexistência dramática de tempos díspares, confundindo-se no mesmo 
espaço geográfico – atraso, miséria, pobreza, fome, tradicionalismo, consciência mágica, au-
toritarismo, democracia, modernidade e pós-modernidade. O professor que na universidade 
discute a educação e a pós-modernidade é o mesmo que convive com a dura realidade de 
dezenas de milhões de homens e de mulheres que morrem de fome (FREIRE, 2006, p. 26). 



650 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Thiago Ingrassia Pereira, Jerônimo Sartori

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 643-664, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

A atualidade do pensamento pedagógico de Paulo Freire passa por sua capaci-
dade de produção teórica articulada com a prática, produzindo uma característica 
muito presente em sua obra: a escrita autobiográfica e situada, ou seja, que parte 
de contextos e experiências concretas vivenciadas pelo autor. Assim, o texto de 
Freire parte de suas memórias e de sua apreensão da realidade que o cerca. Ao rea-
firmar e problematizar a Pedagogia do Oprimido nos anos 1990, Freire é preciso ao 
afirmar sua metodologia de trabalho:

[...] depois de certo tempo de viver a experiência, sobretudo na medida em que se amiudou, 
comecei a procurar situá-la no quadro em que se dava. Que elementos cercavam ou faziam 
parte do momento mesmo em que me sentia mal. Quando o mal-estar era pressentido, eu 
procurava rever e relembrar o que ocorrera no dia anterior. Reescutar o que dissera e a 
quem dissera, o que ouvira e de quem ouvira. Em última análise, comecei a tomar meu 
mal-estar como objeto de minha curiosidade. “Tomava distância” dele para apreender sua 
razão de ser (FREIRE, 2008, p. 29-30).

Essa forma de produção é entendida, dentro de certas tradições acadêmicas, 
como “menos rigorosa”, como apenas ensaios gerais sobre educação. Mas, Freire, 
ao seu tempo, antecipava-se a tendências de escrita que configuram o denominado 
“paradigma emergente”, nos termos de Boaventura de Sousa Santos. Nessa linha, 
ao problematizar elementos constitutivos da ciência moderna, Santos (2009) ad-
voga por novas formas de conhecimento que sejam compreensivas, nas quais o 
caráter autobiográfico e autorreferenciável da ciência é legítimo.

Freire, ao ser um crítico severo ao neoliberalismo – sua ética de mercado e sua 
lógica naturalizadora – e de fatalismos de qualquer natureza, é um ator entendido 
dentro de certa “pós-modernidade progressista ou radical” (MOTA NETO, 2015, p. 
9) presente na agenda de debates nos anos 1990. Esse traço engajado de sua pro-
dução, sua não aceitação em dissociar razão e emoção e sua escrita plural, o consti-
tuem em foco de adesões e resistências no meio acadêmico e na sociedade em geral.

Em três décadas de reflexões sistemáticas sobre política, cultura e educação, 
Freire nos oferta uma filosofia da educação com implicações nas mais diferentes 
áreas do conhecimento. Essa característica interdisciplinar de sua obra tem na 
Pedagogia do Oprimido um marco fundamental. Freire é um autor que explicita 
posições e consegue se manter aberto a um diálogo profícuo com as mais diver-
sas tradições de pensamento, produzindo sínteses que desacomodam “puristas” 
acadêmicos(as) e sectários(as) políticos(as), ao mesmo tempo que seduz pessoas 
comprometidas com o espírito democrático. No seu livro de maior reconhecimento 
é possível percebermos que: 



651  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Educação, diálogo e prática da liberdade em Paulo Freire: revisitando a pedagogia do oprimido

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 643-664, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

[...] sem desconsiderar o fato de seu solo fértil, no qual suas ideias e ideais vicejaram, ter 
sido cultivado especialmente pela semeadura do materialismo histórico-dialético de inspi-
ração hegeliana (ex.: Lukács), ele também se nutriu do grande manancial cultural da her-
menêutica filosófica (ex.: Buber), do existencialismo (ex.: Sartre), da Escola de Frankfurt 
(ex.: Fromm) e do pensamento pós-colonial (ex.: Fanon); sem contar o pensamento teológico 
progressista (ex.: Chenu), o pensamento social brasileiro (ex.: Álvaro Vieira Pinto) e tantas 
outras correntes libertadoras (SOUZA; MENDONÇA, 2019, p. 3).

Essa intensa interlocução de Freire segue constante em sua obra depois de 
Pedagogia do Oprimido, mostrando sua abertura as mais distintas perspectivas 
teóricas. Ao examinarmos essa arqueologia bibliográfica (PITANO; STRECK; MO-
RETTI, 2019) do autor, conseguimos entender a complexidade de seu pensamento 
e as inúmeras possibilidades que abriu no campo da teoria educacional. Freire é 
um autor conectivo, relacional e plural, que permite aproximações e diálogos com 
diversos(as) autores(as), o que amplia redes e novas interpretações.

Pedagogia do Oprimido é um livro que alcançou enorme circulação interna-
cional. É uma das obras mais citadas na área de ciências humanas1 e tem mui-
tas traduções em vários idiomas. Mesmo partindo de temas da realidade concreta 
da América Latina e voltado à transformação social por meio da conscientização 
dos(as) oprimidos(as), o livro tem boa recepção em países centrais do capitalismo. 

Um dos elementos que podem explicar esse alcance, além da pluralidade de 
debates teóricos, é a capacidade do autor de propor uma pedagogia utópica, basea-
da na conscientização, no humanismo e na valorização dos saberes da experiência. 
Isso torna Freire um pedagogo brasileiro e mundial e a sua obra um “patrimônio 
essencial para a pedagogia hoje” (NÓVOA, 1998, p. 183).

Porém, sabemos que o autor, que teve uma vida intensa e uma obra em movi-
mento permanente, não está imune às contradições de recepção de sua obra, espe-
cialmente no atual contexto brasileiro. Conceito central da Pedagogia do Oprimido 
e de sua obra como um todo, o diálogo é um elemento central que segue pertinente 
a análises rigorosas da área da educação. É por meio desse conceito que seguiremos 
explorando o livro fundante da pedagogia freireana em suas potencialidades e em 
seus limites. 

A educação em relação com a dialogicidade

A trajetória de Paulo Freire se enraíza com maior vigor no Brasil no início da 
década de 1960 e no mundo pós-1964, quando foi para o exílio no Chile (depois de 
rápida passagem pela Bolívia), com o advento da ditadura militar. Desde sempre 



652 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Thiago Ingrassia Pereira, Jerônimo Sartori

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 643-664, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

existiu/existe encantamento pela pedagogia de Freire; por outro lado há tentativas 
de negação de suas teorias. Por sua vez, os(as) educadores(as) freireanos(as) histo-
ricamente têm militado em favor da implementação de uma educação libertadora; 
já os(as) que negam a pedagogia freireana colocam-se alinhados(as) com as práticas 
“tradicionais”, “conservadoras” na linha da chamada educação “bancária”, na qual, 
sendo uma das marcas da opressão, o ato de “depositar” informações/conhecimen-
tos pelo(a) professor(as) nos(as) estudantes é a tônica. Assim, cabe destacar, neste 
início de seção, que o legado de Freire traz consigo a motivação e a possibilidade de 
as classes populares tornarem-se sujeitos e agentes da transformação da realidade 
social, produzindo novas possibilidades educativas e sociais de forma ampla.

Ao referir-se à educação como prática da liberdade, Freire faz críticas contun-
dentes à classe dominante que, ao negar a palavra aos diferentes sujeitos, busca 
mantê-los submissos e oprimidos. Negar a palavra – o diálogo – é um bom pretexto 
para manter os oprimidos alienados e sob a manipulação, o que não gera ações que 
favorecem a liberdade. O diálogo constitui-se em instrumento para que os sujeitos 
em condição de subalternidade possam enfrentar e superar as situações que os 
oprimem, buscando restaurar o seu lugar de sujeito no e com o mundo. Para Freire 
(1987, p. 20), o diálogo deve ser “[...] essencialmente tarefa de sujeitos e que não 
possa verificar-se na relação de dominação”. O autor segue indicando o amor como 
antídoto à dominação, haja vista que “[...] amor é compromisso com os homens. 
Onde quer que estejam estes oprimidos, o ato de amor está em comprometer-se com 
sua causa. A causa de sua libertação” (1987, p. 20).

Trazer a amorosidade e o diálogo para o campo da educação, como sugere 
Freire, é um exercício que necessita ser realizado para refletir sobre quanto os 
processos de escolarização no Brasil, ainda, conservam formas de regulação moral 
e política. Ao refletir criticamente acerca das práticas educativas antidialógicas, 
faz-se necessário entender o poder dessas práticas como reprodutoras de injustiças 
sociais e do fortalecimento de ações pedagógicas conservadores e mecânicas. As-
sim, o diálogo enquanto oposição ao antidiálogo torna-se exigência radical para que 
os homens e as mulheres sejam interlocutores(as), utilizando os mais variados es-
paços de comunicação. Desse modo, “obstaculizar a comunicação é transformá-los 
[os homens e mulheres] em quase ‘coisas’ e isto é tarefa e o objetivo dos opressores, 
não dos revolucionários” (FREIRE, 1987, p. 125).

Enlaçado a isso, cabe questionar de que forma na escola se estabelecem os 
canais de diálogo/comunicação entre os vários segmentos da comunidade escolar? 
O diálogo apontado por Freire, como recurso indispensável para estreitar as rela-



653  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Educação, diálogo e prática da liberdade em Paulo Freire: revisitando a pedagogia do oprimido

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 643-664, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

ções entre sujeitos, corrobora a ideia de que a educação é um processo relacional. 
Em Giroux (1997, p. 125), estudioso da pedagogia freireana, encontra-se que a 
prática pedagógica deve facilitar que professores(as) e estudantes “[...] assumam o 
papel crítico e reflexivo de intelectuais transformadores”. No campo educacional é 
fundamental frisar que o diálogo funciona como mecanismo para produzir visões 
crítico-reflexivas sobre a realidade social – sobre o mundo.

As práticas e as diferentes modalidades pedagógicas, histórica e socialmen-
te inseridas no discurso e na corporificação teórica e ideológica dos(as) professo-
res(as), conforme Freire (1987), precisam valorizar a “palavra” daqueles(as) que 
sempre lhes foi imposta a condição de “ignorantes” pela elite. O espaço de fala 
– da voz e da vez -, especialmente, pós-1985, ano que marca a redemocratização 
no Brasil, tem permeado problematizações e debates em algumas instituições que 
oferecem cursos de formação de docentes e que primam pela reflexão e produção 
de conhecimentos teórico-metodológicos. Isso, sem dúvida, em várias instituições 
formadoras acontece/aconteceu, mas qual a razão de termos avançado tão pouco no 
processo de conscientização e de construção de práticas participativas, dialógicas 
e democráticas? 

Certamente, as variáveis que se entrecruzam nos contextos formativos escola-
res e não escolares estão eivadas por contradições do ponto de vista das concepções 
teóricas, especialmente sobre o que se entende por educação2, ensino e aprendiza-
gem (PAVIANI, 1986). No período de 50 anos da Pedagogia do Oprimido, é preciso 
considerar os diferentes modos de como se configurou e reconfigurou o tecido social 
e a própria cultura escolar. Esses aspectos podem nos ajudar a compreender sobre 
o quão pouco conseguimos avançar na perspectiva de uma educação emancipadora 
e libertadora. 

A despeito disso, entende-se que a formação docente por si só não é suficien-
te para as transformações da educação e, consequentemente, da sociedade, tendo 
em vista que a cultura escolar entranhada no modo de ser professor(a) também 
obstaculiza avanços na direção de práticas educativas para enfrentar e superar a 
concepção “bancária” de educação, que por ser antidialógica reproduz a consciência 
ingênua e acrítica.

Sabemos que há resistências que perpassam o cotidiano escolar, principalmen-
te a forma como gestores(as) e educadores(as) concebem a docência, muitas vezes, 
castradora de boas ideias e de boas práticas daqueles professores que tiveram uma 
formação crítico-reflexiva, com potencial para realizar intervenções significativas 
para a mudança do cenário educacional. Entende-se que o enfrentamento do modus 



654 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Thiago Ingrassia Pereira, Jerônimo Sartori

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 643-664, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

operandi da docência passa também pelo enfrentamento das concepções conserva-
doras a respeito da escola, sendo que não pode haver construção de conhecimento se 
os(as) estudantes não forem chamados(as) para desenvolver o “ato de conhecer”, mas 
apenas para memorizar os conteúdos narrados pelo(a) professor(a) (FREIRE, 1987).

Ao retornar do exílio, com a Lei da Anistia, Freire se desafia a refletir junto 
com os educadores e as educadoras do Brasil aspectos que se relacionam com a 
prática pedagógica, tendo em conta o movimento gnosiológico dos sujeitos, bem 
como as diferentes alternativas para dinamizar os atos cognoscentes com vistas a 
tornar os objetos (conteúdos) cognoscíveis. Entre as multifaces que se entrecruzam 
na prática docente está: 

[...] a do mau hábito de pensar um pensar estático, não dinâmico, não dialético, em que a 
gente separa quase milagrosamente (porque, na verdade, não se pode separar), mas em 
que a gente dicotomiza, por exemplo, a prática pedagógica, a prática educativa, a ação 
educativa, da preparação da ação da mesma, em que a gente separa a preparação da ação, 
da avaliação, em que a gente separa os métodos dos conteúdos e os métodos e os conteúdos 
dos objetivos (FREIRE, 1984, p. 91).

No momento em que se retoma a reflexão sobre a prática pedagógica, tendo 
como ponto essencial a educação escolar, é interessante considerar que esta se de-
senvolve, em algumas instituições, consciente ou inconscientemente embasa em 
concepções, ora de “educação bancária” ora de “educação problematizadora”. Ao ter 
ciência de tais modelos de fazer “educações” na escola, é que Freire toma o mote da 
educação problematizadora, investindo tempo e, sobretudo, buscando difundir sua 
pedagogia em favor do desenvolvimento dos sujeitos como atores construtores do 
seu próprio conhecimento. 

Ao ter presente que o potencial do diálogo que se estabelece entre o binômio 
educador(a)-educando(a), Freire (1987, p. 68) sugere que “[...] o educador já não é o 
que apenas educa, mas que, enquanto educa, é educado, em diálogo com o educando 
que, ao ser educado, também educa”. É desta assertiva que se pode inferir que o ca-
ráter individualista do(a) educador(a) que apenas ensina está superado, haja vista 
que a dialogicidade é reveladora de diferentes saberes que estão latentes na expe-
riência dos(as) educandos(as0 e, que tais saberes no diálogo com os saberes dos(as) 
educadores(as) resultam em novos saberes para ambos (educador(a)-educando(a)).

Desse modo, a reflexão crítica sobre a realidade e sobre as experiências coti-
dianas dos(as) estudantes não ocorre no silêncio, supostamente estruturado como 
disciplinador das relações em sala de aula. Ao contrário, sugere a pré-disposição 
ao diálogo para inquirir e questionar as estruturas de dominação existentes, mas 



655  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Educação, diálogo e prática da liberdade em Paulo Freire: revisitando a pedagogia do oprimido

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 643-664, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

que buscam representar um falso quadro de harmonia entre as classes. Harmonia 
que, conforme Giroux (1997), não é mais do que uma retórica para dizer aos(às) 
subordinados(as) que sofrem as injustiças que devem “aceitar” a desigualdade de 
classes como algo dado e natural.

Neste recorte em que se aponta a educação em relação com a dialogicidade, 
de acordo com Freire (1987), pode-se dizer que a prática educativa requer do(a) 
professor(a) a adoção da problematização como possibilidade de os(as) estudan-
tes superarem a ideia de conhecimento como doxa, substituindo-o pela ideia de 
conhecimento que se constrói através do logos. Assim, o conhecimento produzido 
na perspectiva do logos, procura por meio da emersão dos fenômenos, produzir 
alternativas de inserção crítico-social dos sujeitos na realidade em busca de sua 
transformação. Esse cenário é indutor de uma pedagogia que, baseada no diálogo, 
é um exercício crítico de liberdade.

O diálogo em relação com a prática da liberdade

O diálogo em relação com a prática da liberdade requer que se retome a abor-
dagem do diálogo como princípio pedagógico, o qual encerra possibilidades inte-
rativas e integrativas. Enlaçado a isso, temos a educação problematizadora como 
possibilidade de libertação fundamentada na crítica, que é produzida por meio da 
reflexão-ação-reflexão e da criatividade dos(as) humanos(as) “[...] que não podem 
autenticar-se fora da busca e da transformação criadora” (FREIRE,1987, p. 72).

A relativa consideração à obra Pedagogia do Oprimido de Paulo Freire, que em 
tempos de quase interdição ao pensamento crítico procura menosprezar e desqua-
lificar a pedagogia freireana; o discurso concordante com a teoria de Freire passa, 
então, neste momento histórico, a enfrentar a violência simbólica, que é contra uma 
proposta visivelmente a favor da “educação como prática da liberdade”. Nessa pers-
pectiva, torna-se relevante rever a alusão de Freire (1979, p. 12, grifos do autor) 
sobre o diálogo como âncora facilitadora à prática pedagógica problematizadora: 

[...] há limites para o diálogo. Porque numa sociedade de classes não há diálogo, há apenas 
um pseudodiálogo, utopia romântica quando parte do oprimido e ardil astuto quando parte 
do opressor. Numa sociedade dividida em classes antagônicas não há condições para uma 
pedagogia dialogal. O diálogo pode estabelecer-se talvez no interior da escola, da sala de 
aula, em pequenos grupos, mas nunca na sociedade global. Dentro de uma visão macro-
-educacional, onde a ação pedagógica não se limita à escola, a organização da sociedade 
é também tarefa do educador. E, para isso, seu método, sua estratégia, é muito mais a 
desobediência, o conflito e a suspeita do que o diálogo.



656 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Thiago Ingrassia Pereira, Jerônimo Sartori

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 643-664, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

O excerto reforça que os escritos de Freire, ainda, são hodiernos. Contudo, em 
tempos de obscurantismo o(a) docente compromissado(a) com a interlocução com 
seus(suas) estudantes e com a produção da consciência crítica, necessita, perma-
nentemente, refletir e (re)situar no tempo e na história a sua atuação pedagógica. 
Assim, se nos momentos compreendidos entre 1985-2015 (três décadas), por ser 
um tempo de maior abertura política e democrática, era um tanto difícil atuar na 
perspectiva crítico-reflexiva, nos dias atuais pode ser considerado dificílimo (não 
impossível), devido ao recrudescimento do ideário autoritário e centralizador, tanto 
no Brasil como em outros países do mundo.

Passadas três décadas é de se perguntar se produzimos consciência crítica ou 
se simplesmente nos iludimos em ter produzido entre as massas conscientização 
e politização? Era, pois, de se esperar que neste período, por meio dos espaços for-
mativos escolares e não escolares, tivéssemos forjado a formação de seres humanos 
potencialmente compromissados(as) com o mundo, com a história e com a huma-
nização das massas oprimidas. Para a produção de massa crítica e de cidadãos e 
cidadãs conscientes, compreende-se que não há mais como ignorar dos processos 
educativos a sociedade de classes e suas profundas desigualdades, a precarização 
das condições de produção da subsistência, as questões de raça, etnia, gênero; as-
pectos estes que explicitam suas marcas diretamente em sala de aula, por fazerem 
parte da história e da experiência de vida dos(as) educandos(as) e docentes.

Ao debater sobre as mazelas da realidade social e dos sujeitos nela inseridos, 
serão referenciadas denúncias sobre a vida e sobre a desumanização, todavia, con-
forme Freire (2001) isso não basta, ou seja, a denúncia ao ser acolhida pela cons-
ciência requer atitudes no formato de anúncios e possíveis ações. O caráter utópico 
da educação com vistas a concretizar a prática da liberdade parte da premissa de 
que a denúncia sobre a realidade representa o ponto de partida para o anúncio de 
ações transformadoras (FREIRE, 2001). 

Desse modo, a ação transformadora 

[...] utópica e esperançosa porque, pretendendo estar a serviço da libertação das classes 
oprimidas, se faz e se refaz na prática social, no concreto, e implica a dialetização da de-
núncia e do anúncio, que têm na práxis revolucionária permanente, o seu momento máximo 
(FREIRE, 2001, p. 70). 

Talvez seja oportuno pensar criticamente sobre os avanços dos conhecimentos 
na área das ciências humanas, principalmente, aqueles alinhados com a pedagogia 
freireana, mas que efetivamente pouco interferiu na prática docente – na organi-



657  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Educação, diálogo e prática da liberdade em Paulo Freire: revisitando a pedagogia do oprimido

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 643-664, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

zação e desenvolvimento de ações pedagógicas capazes de tornar a educação liber-
tadora e emancipadora. 

Em termos de escolarização não se pode esperar que o futuro seja melhor se 
a ação pedagógica continuar sendo mera repetição de conteúdos sem vínculo com 
a realidade micro e macrossocial. Nesse sentido, “quanto mais a problematização 
avança e os sujeitos descodificadores se adentram na ‘intimidade’ do objeto proble-
matizado, tanto mais se vão tornando capazes de desvela-lo” (FREIRE, 2001, p. 77).

Para debater a realidade social em sala de aula é fundamental que o profes-
sor adote estratégias para tornar o ambiente e a relação entre docente-discente e 
discente-discente crítica, mas respeitosa. A razão disso é que ao tratar de temáticas 
polissêmicas podem aparecer entre os envolvidos (estudantes) resistências, pelas 
dificuldades de reconhecer e decodificar as tramas que tecem a história e a reali-
dade social. É essencial, desse modo, conduzir o processo pedagógico no horizonte 
freireano em que a educação é um ato político. Então, aquele(a) que argumenta o 
contrário, 

[...] afirmando que o educador não pode “fazer política”, estão defendendo uma certa polí-
tica, a política da despolitização. Pelo contrário, se a educação, notadamente a brasileira, 
sempre ignorou a política, a política nunca ignorou a educação. Não estamos politizando 
a educação. Ela sempre foi política. Ela sempre esteve a serviço das classes dominantes 
(FREIRE, 1997, p. 14).

Em relação à citação é preciso ter o entendimento que se a educação é um ato 
político, por sua vez, a escola é um espaço em que se faz política. É fundamental 
destacar que a escola é uma construção social, portanto, uma construção políti-
ca e intencional, por isso, está sempre em disputa, o que é salutar para que os 
espaços formativos sejam democráticos e emancipadores. Enfatiza-se, dessa ma-
neira, que a prática pedagógica para fundamentar a prática da liberdade, requer 
enfrentamentos e decisões, não descuidando da articulação dos objetivos, conteú-
dos, procedimentos metodológicos e avaliação. A despeito disso, corrobora Giroux 
(1997) quando indica que a experiência do estudante necessita ser privilegiada não 
apenas para compartilhar atributos, mas para refletir e produzir conhecimentos e 
consciência crítica. Dessa forma, 

[...] [a] visão acrítica dos estudantes, particularmente daqueles pertencentes a grupos su-
bordinados, está refletida na recusa do discurso da relevância em examinar criticamente 
a maneira pela qual o mesmo fornece e legitima formas de experiência que incorporam a 
lógica de dominação (GIROUX, 1997, p. 129).



658 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Thiago Ingrassia Pereira, Jerônimo Sartori

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 643-664, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

O debate sobre a real situação e condição de pertencimento de classe social, 
deve servir para que os sujeitos reconheçam em que lugar social estão situados, 
bem como as razões que os situaram neste lugar. A partir desta compreensão, ao 
contrário de acomodarem-se às condições a que socialmente estão submetidos, por 
meio do conhecimento e da consciência de classe, devem organizar-se e lutar, iden-
tificando no movimento em que os homens e mulheres permanentemente encon-
tram-se inscritos(as), “[...] como seres que se sabem inconclusos; movimento que é 
histórico e que tem o seu ponto de partida, o seu sujeito, o seu objetivo” (FREIRE, 
1987, p. 73). Nessa perspectiva, é interessante em uma análise, partir da condição 
desumanizante, a busca da construção de uma realidade em que os homens e as 
mulheres se empoderem para “ser mais” – compromisso histórico e utópico da ação 
para a liberdade.

De acordo com Freire (2001, p. 96), “a consciência crítica não se constitui atra-
vés de um trabalho intelectualista, mas na práxis – ação e reflexão”. Como já des-
tacado, Freire (1987) compreende a práxis como atividade humana e social, que se 
ocupa do poder que o ser humano tem para produzir a unidade: teoria-prática; ho-
mem/mulher-mundo; sujeito-objeto; objetividade-subjetividade. O espaço escolar, 
dessa maneira, não poderia negar às classes dominadas momentos para denúncias, 
nem tampouco deixar de auxiliar na construção de possibilidades que fortaleçam 
anúncios teórico-práticos com vistas à transformação da realidade. Isso encontra 
eco no fato de que a ação que se constitui em favor da libertação se constrói em 
oposição aos interesses das classes dominantes (FREIRE, 2001).

A educação que se realiza com o propósito de que tanto educadores(as) como 
educandos(as) se tornem sujeitos de seu processo, faz-se “[...] aprofundando a to-
mada de consciência da situação, os homens se ‘apropriam’ dela como realidade 
histórica, por isto mesmo, capaz de ser transformada por eles” (FREIRE, 1987, 
p. 74). Essencial à produção da consciência crítica é articular os conhecimentos 
curriculares com as problemáticas que se colocam como condição natural à manu-
tenção do status quo da classe dominante.

A prática da liberdade, a partir do diálogo estabelecido em sala de aula e na es-
cola, se expressa: na competência e no argumento fundamentado teoricamente; na 
compreensão do tecido social que se configura com base na matriz do capitalismo; 
na capacidade de organização das classes subordinadas para saírem da condição 
de passividade e silenciamento, assumindo a condição de sujeito empoderado pela 
palavra – pelo conhecimento como ferramenta do poder.



659  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Educação, diálogo e prática da liberdade em Paulo Freire: revisitando a pedagogia do oprimido

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 643-664, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Nesse sentido, é apropriado destacar que, na perspectiva freireana, liberdade 
não significa licenciosidade, sendo que a liberdade necessita da autoridade (GHIG-
GI, 2001). Portanto, ao defender uma educação dialógica, não autoritária e situada 
politicamente em um projeto solidário e inclusivo de sociedade, a leitura rigorosa 
da obra de Freire a afasta de posturas doutrinadoras de qualquer natureza. Pelo 
contrário, a teoria e prática do autor o situam como um humanista preocupado com 
a radicalidade democrática.

Em Pedagogia do Oprimido encontramos uma posição política que se desdobra 
em uma proposta pedagógica. O diálogo ocupa lugar central na filosofia da educa-
ção freireana exatamente por ser um mecanismo da prática da liberdade. Ao dizer 
a sua palavra, homens e mulheres potencializam sua condição humana e, assim, 
podem construir a consciência crítica que aprofunda sua leitura de mundo.

Contudo, o que explicaria a continuidade de práticas pedagógicas autoritárias 
na escola do século XXI? Quais os limites do diálogo em nossa sociedade marca-
damente desigual? Quais as variáveis que ajudam a explicar o atual quadro da 
ofensiva conservadora no Brasil? Qual o partido daqueles(as) que defendem uma 
“escola sem partido”? Entendemos que essas e outras questões nos desafiam na 
apreensão crítica do cenário atual, em que a Pedagogia do Oprimido segue atual 
em suas bases teóricas e compromissos políticos. Assim, uma pergunta-chave desse 
contexto é: “como é possível que, mundo afora, as edições de seus livros sejam lidas 
por milhões e aqui se pretenda expurgá-lo da educação brasileira?” (KOHAN, 2019, 
p. 22). O enfrentamento dessa questão é um exercício crítico do quadro político 
nacional e das históricas disputas de poder e projetos de país. 

Considerações finais

O desafio de dialogar com a obra de Freire, especialmente com a Pedagogia 
do Oprimido no momento contemporâneo pelo qual passa o Brasil, redobra nosso 
compromisso em levar adiante o legado freireano, que postula por uma educação 
libertadora e que, ao ser mediada pelo diálogo, se configure como prática da liber-
dade. Para tanto, atenta-se para a necessidade de (re)situar conceitos e práticas, 
com vistas à reconstrução de cenários que reavivem ações colaborativas e partici-
pativas. Assim, o diálogo como uma das possibilidades para problematizar a vida 
e a realidade é imprescindível para a construção de conhecimentos, que ocorrem 
na relação docente-discente, não pela mera narrativa de conteúdos pelo(a) profes-
sor(a).



660 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Thiago Ingrassia Pereira, Jerônimo Sartori

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 643-664, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Se o diálogo tem potencialidades para discutir, debater, problematizar, inda-
gar, inferir, contra-argumentar, cabe pensar sobre aspectos que não permitiram 
avançar em ações que efetivamente produzissem as condições para o exercício da 
prática da liberdade, em um tempo histórico (1985-2015), em que se vislumbrava a 
viabilidade de construções democráticas. Se não avançamos o quanto poderíamos 
de 1985 até 2015, cabe refletir por que, em um espaço relativamente curto (2016-
2020), houve um acentuado recrudescimento na tomada de decisões em espaços 
coletivos e participativos. 

Nesse sentido, percebe-se um processo acelerado de tentativa de castração 
da criatividade, da curiosidade, da inventividade. Entende-se, pois, que, se tanto 
educadores(as) como educandos(as) estão encharcados(as) desta realidade “per-
versa”, que visa silenciar mentes, corpos e a voz, é mister eleger conhecimentos 
curriculares que favoreçam a compreensão da realidade, para enfrentar as práticas 
enviesadas e com caráter dogmático e autoritário nas escolas.

O tempo “perdido” em termos dos possíveis avanços que poderiam ter ocorrido 
de 1985 a 2015 necessita ser visualizado com cautela, na perspectiva do movimento 
histórico em suas contradições. Houve, a partir do início da década de 1970 – perío-
do do auge da ditadura militar –, uma significativa expansão da educação básica 
na rede pública do ensino brasileiro, que demandou a formação de professores(as). 
Cabe, então, debruçar-se sobre com que proposta e com que formato de curso fo-
ram “formados(as)” os(as) professores(as) que seguiram o exercício da docência na 
transição do período da ditadura militar ao período pós-1985, denominado de “re-
democratização do Brasil”.

É essencial, também, pensar como à época se apresentava o perfil dos forma-
dores para os cursos de graduação aligeirados e desdobrados entre licenciatura de 
curta duração (LC) e licenciatura plena (LP), nos termos da Lei nº 5.692/1971. Com 
isso, não se pretende tecer considerações superficiais e ingênuas, culpabilizando 
somente os(as) docentes pelos supostos “não avanços” da proposta de educação 
libertadora, apontada por Freire na obra Pedagogia do Oprimido, com vistas à 
emancipação do sujeito e à sua preparação para o exercício consciente da cidadania. 
Pode-se dizer que há um conjunto de variáveis que concorrem para o entendimento 
ou não de que a escola pode conquistar sua autonomia, construindo seu projeto 
político-pedagógico de forma coletiva, envolvendo toda a comunidade escolar.

Envolver a comunidade escolar em processos coletivos para debater, tomar de-
cisões e encaminhar ações no campo pedagógico não é tarefa fácil, pois as escolas, de 
maneira antidialógica, foram pensadas pelo sistema por mais de duas décadas (di-



661  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Educação, diálogo e prática da liberdade em Paulo Freire: revisitando a pedagogia do oprimido

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 643-664, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

tadura militar). Na perspectiva freireana, quem não pensa é pensado, ou seja, os ór-
gãos centrais dos sistemas planejavam e as escolas executavam, não havia proposta 
pedagógica própria e tampouco regimento escolar próprio, era responsabilidade da 
mantenedora (estado ou município) enviar às unidades escolares para o “cumpra-se”. 

Os aspectos aludidos também corroboraram para a limitação da expansão e 
evolução da pedagogia freireana nas escolas, talvez uma das causas esteja na di-
ficuldade dos atores educacionais não se sentirem pré-dispostos, compromissados, 
capacitados para assumir o protagonismo de pensar a escola como um lugar essen-
cial para a existência humana, para construir ações com vistas a libertar o sujeito 
das amarras do pensar estático, acrítico e ingênuo.

Toda a ação humana se realiza balizada por uma concepção política e ideoló-
gica, sempre entremeada por contradições, tensionamentos, conflitos, incertezas, 
que devem passar pelo crivo reflexivo da “pergunta em favor de que e contra que, 
em favor de quem e contra quem eu conheço, nós conhecemos, não há mais como 
admitir uma educação neutra a serviço da humanidade, como abstração” (FREIRE, 
1984, p. 97, grifos do autor). Sem dúvida, ao assumir que a educação não é neutra, 
é essencial compreender que tanto a educação bancária como a problematizadora 
estão eivadas de poder, respectivamente, alienador e libertador. 

Isso aponta para a necessidade de entender a educação como ato político, que 
precisa ser assumida como prática política e social. O fato de não assumir a prática 
docente como uma prática consciente e politizada, também representa um dos moti-
vos em avançar na dialogicidade e na ascensão da prática da liberdade. Mesmo en-
frentando alguns obstáculos de ordem epistemológica e teórico-conceitual, é premen-
te que os(as) militantes progressistas do campo educacional permaneçam firmes na 
defesa de uma educação autêntica, “mediatizada pelo mundo” (FREIRE, 1987, p. 84). 

Para o(a) educador(a) humanista, a saída do “contexto colonial” não se dará 
pela imposição de um dado conhecimento, mas pode ser produzido pelas “visões im-
pregnadas de anseios, de dúvidas, de esperanças ou desesperanças que implicitam 
temas significativos à base dos quais se constituirá o conteúdo programático da 
educação” (FREIRE, 1987, p. 84). De modo geral, demanda-se ainda muito esforço 
da categoria docente para entender a magnitude em assumir a posição de ator/
sujeito protagonista, não apenas como coadjuvante, mas como orgânico no processo 
da configuração do diagnóstico da realidade, envolvendo-se efetivamente também 
na elaboração, execução e avaliação do projeto educativo e curricular da escola.

O alcance da autonomia político-pedagógica não se constitui em uma tarefa 
fácil, pois a complexidade da realidade não pode ser ignorada; precisa ser confron-



662 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Thiago Ingrassia Pereira, Jerônimo Sartori

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 643-664, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

tada para que a ideia de mudança social perpasse o planejamento dos processos 
formativos, afirmando-se nos objetivos educacionais que estruturam as práticas 
escolares (GIROUX, 1997). A escola, desse modo, não pode operar na perspectiva 
de que “o silêncio estruturado que subjaz o seu único ‘nossa’ sugere não haver 
disposição para indiciar ou questionar as estruturas de dominação existentes, en-
quanto apela para uma harmonia artificial” (GIROUX, 1997, p. 133). 

O discurso da harmonia que não coloca em debate e questionamento as injus-
tiças experimentadas pelas classes subalternas, historicamente alijadas de uma 
vida digna e de condições para produzir a própria subsistência, carece de situar 
os homens que “não somente vivem, mas existem, e sua existência é histórica” 
(FREIRE, 1987, p. 89). No enlaçamento com a pedagogia freireana, se os homens 
e as mulheres tiverem a consciência de que sua relação com o mundo é situada, 
datada e, especialmente, produzida pelo viés da matriz capitalista, poderão atuar 
em função de finalidades propositivas e criadoras de condições objetivas para a 
intervenção e a transformação social. 

Assim, para desvencilhar-se da relação opressor-oprimido, o diálogo é essencial 
para que ocorra a conscientização popular, pois não haverá “uma radical denuncia 
das estruturas de dominação sem o anuncio de uma nova realidade a ser criada em 
função dos interesses das classes sociais hoje dominadas” (FREIRE, 2001, p. 97). 
Sobre isso, ainda, discorre Freire (1987, p. 88) ao destacar que os “homens como os 
únicos seres, entre os ‘inconclusos’, capazes de ter, não apenas sua própria ativida-
de, mas a si mesmos, como objeto de sua consciência, o que os distingue do animal, 
incapaz de separar-se de sua atividade”.

Tendo ciência, talvez, do pouco que se avançou na educação brasileira sob a 
orientação da pedagogia de Paulo Freire, destacam-se alguns exemplos realizados 
em gestões municipais desenvolvidas de forma democrática e participativa, como, 
por exemplo, em São Paulo, Belo Horizonte e Porto Alegre. Então, ainda há muito 
por fazer, mas não estamos em um território de “terra arrasada”, talvez em certo 
“estado de sítio”, pelas tentativas abruptas de silenciamento daqueles(as) que voci-
feram a defesa da educação pública, da educação crítica e de qualidade social para 
todos e todas, indistintamente de classe social, raça, etnia e gênero. Tem-se clareza 
da limitação desta reflexão, por isso ela está aberta às devidas críticas daqueles(as) 
estudiosos(as) das obras de Freire, especialmente da Pedagogia do Oprimido; as 
críticas servirão de âncora para prosseguir no aprofundamento da reflexão acerca 
dos estudos freireanos.



663  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Educação, diálogo e prática da liberdade em Paulo Freire: revisitando a pedagogia do oprimido

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 643-664, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Por fim, como recorte deste texto, reforça-se a imprescindibilidade de enfa-
tizar a práxis como possibilidade metodológica para agir e refletir criticamente, 
produzindo novos conhecimentos e novas visões sobre o processo ensino-aprendi-
zagem. Assim, entende-se que a reflexão crítica acerca da relação teoria-prática se 
sustenta pela ação dialógica em vista da prática da liberdade. 

Nota
1	 Segundo pesquisa realizada no Google Scholar, pelo professor da London School of Economics, Elliott 

Gren. Maiores informações em: https://www.nexojornal.com.br/expresso/2016/06/04/Paulo-Freire-%C3%A-
9-o-terceiro-pensador-mais-citado-em-trabalhos-pelo-mundo. Acesso em: 12 mar. 2020.

2	 Dentre suas diferentes conceituações, entendemos a educação em sua tarefa de oferecer “condições de 
opção ou possibilidade de fazer valer sua experiência de pessoas livres e responsáveis” (PAVIANI, 1986, p. 
10). Portanto, a educação representa uma ação em favor da vida que favorece a invenção e reinvenção da 
sociedade.

Referências

ANTUNES, Angela Biz; GADOTTI, Moacir; PADILHA, Paulo Roberto. Três categorias que 
marcaram a Pedagogia do Oprimido. Educação em Perspectiva, Viçosa, v. 9, n. 2, p. 514-526, 
set./dez. 2018. 

BARBOSA, Ana Mae. Sobre a Pedagogia do Oprimido. In: FREIRE, Ana Maria Araújo (org.). 
Pedagogia da libertação em Paulo Freire. 2. ed. Rio de Janeiro/São Paulo: Paz e Terra, 2017. 
p. 25-26.

FIORI, Ernani Maria. Aprender a dizer a sua palavra. In: FREIRE, Paulo. Pedagogia do Opri-
mido. 41. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2005. p. 7-22. 

FREIRE, Paulo. Depoimento de um grande amigo [posfácio]. In: FIORI, Ernani Maria. Educa-
ção e política. 2. ed. Porto Alegre: Editora da UFRGS, 2014. p. 321-338.

FREIRE, Paulo. Pedagogia da esperança: um reencontro com a Pedagogia do Oprimido. 15. ed. 
Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2008.

FREIRE, Paulo. Educação como prática da liberdade. 30. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2007.

FREIRE, Paulo. À sombra desta mangueira. 8. ed. São Paulo: Olho d’Água, 2006.

FREIRE, Paulo. Educação e atualidade brasileira. 3. ed. São Paulo: Cortez/Instituto Paulo 
Freire, 2003. 

FREIRE, Paulo. Ação cultural para a liberdade: e outros escritos. 9. ed. São Paulo: Paz e Terra, 
2001.

FREIRE, Paulo. Pedagogia do oprimido. 17. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1987.

FREIRE, Paulo. Educação sonho possível. In: BRANDÃO, Carlos Rodrigues (org.). O educador: 
vida e morte. 5. ed. Rio de Janeiro: Graal, 1984. p. 89-101.



664 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Thiago Ingrassia Pereira, Jerônimo Sartori

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 643-664, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

FREIRE, Paulo. Educação e mudança. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1979.

GHIGGI, Gomercindo. A autoridade a serviço da liberdade: diálogos com Paulo Freire e profes-
sores em formação. Perspectiva, v. 19, n. 2, p. 469-492, jul./dez. 2001.

GIROUX, Henry A. Os professores como intelectuais: rumo a uma pedagogia crítica da aprendi-
zagem. Porto Alegre: Artmed, 1997.

KOHAN, Walter. Paulo Freire, mais do que nunca: uma biografia filosófica. Belo Horizonte: 
Vestígio, 2019.

MOTA NETO, João Colares da. Educação popular e pensamento decolonial latino-americano 
em Paulo Freire e Orlando Fals Borda. 2015. 368 f. Tese (Doutorado em Educação) – Instituto 
de Ciências da Educação, Universidade Federal do Pará, Belém, 2015.

NÓVOA, António. Paulo Freire (1921-1997): a “inteireza” de um pedagogo utópico. In: APPLE, 
Michael; NÓVOA, António (org.). Paulo Freire: política e pedagogia. Porto: Porto Editora, 1998. 
p. 167-187. 

PAVIANI, Jayme. Problemas de filosofia da educação. 8. ed. Petrópolis, RJ: Vozes, 1986.

PITANO, Sandro de Castro; STRECK, Danilo Romeu; MORETTI, Cheron Zanini (org.). Paulo 
Freire: uma arqueologia bibliográfica. Curitiba: Appris, 2019.

ROMÃO, José Eustáquio. Opção radical pelo oprimido. In: GADOTTI, Moacir (org.). 40 olhares 
sobre os 40 anos da pedagogia do oprimido. São Paulo: Editora e Livraria Instituto Paulo Frei-
re, 2008. p. 13-14.

SANTOS, Boaventura de Sousa. Um discurso sobre as ciências. 6. ed. São Paulo: Cortez, 2009.

SCHNORR, Giselle Moura. Pedagogia do oprimido. In: SOUZA, Ana Inês (org.). Paulo Freire: 
vida e obra. São Paulo: Expressão Popular, 2001. p. 69-100.

SCOCUGLIA, Afonso Celso. A história das ideias pedagógicas de Paulo Freire e a atual crise de 
paradigmas. 3. ed. João Pessoa: Editora Universitária/UFPB, 2001. 

SOUZA, Katia Reis de; MENDONÇA, André Luís de Oliveira. A atualidade da “pedagogia do 
oprimido” nos seus 50 anos: a pedagogia da revolução de Paulo Freire. Revista Trabalho, Edu-
cação e Saúde, Rio de Janeiro, v. 17, n. 1, 2019. 

STRECK, Danilo Romeu. Entre emancipação e regulação: (des)encontros entre educação po-
pular e movimentos sociais. Revista Brasileira de Educação, v. 15, n. 44, p. 300-310, maio/ago. 
2010.

TORRES, Carlos Alberto. Reinventando Paulo Freire 40 anos depois. In: GADOTTI, Moacir 
(org.). 40 olhares sobre os 40 anos da pedagogia do oprimido. São Paulo: Editora e Livraria 
Instituto Paulo Freire, 2008. p. 12-13.

ZITKOSKI, Jaime José. A pedagogia freireana e suas bases filosóficas. In: SILVEIRA, Fabiane 
Tejada da; GHIGGI, Gomercindo; PITANO, Sandro de Castro (org.). Leituras de Paulo Frei-
re: contribuições para o debate pedagógico contemporâneo. Pelotas: Seiva Publicações, 2007. 
p. 229-248. 



665  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Pedagogia do Oprimido – 50 anos – mais Freire, nunca menos

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 665-684, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Pedagogia do Oprimido – 50 anos – mais Freire, nunca menos

50 Years of Pedagogy of the Oppressed – for more Freire, never less

Pedagogía del oprimido – 50 años – más Freire, nunca menos

Valdo Hermes Barcelos*

Maria Aparecida Azzolin**

Resumo
A proposta de um dossiê tendo como temática a obra fundamental de Paulo Freire (1921-1997), intitulada Pe-
dagogia do Oprimido, não só se faz oportuna como necessária. Passados 50 anos da publicação dessa obra, um 
marco na produção freireana, vivemos no Brasil, atualmente, um período de estranhos ressurgimentos. Ressurgi-
mentos de discursos e de práticas autoritárias, de incentivo à intolerância, ao ódio, de manifestações populistas 
e, em muitos casos, de orientação fascistizantes. Nossa intenção com este texto é fazer uma reflexão de caráter 
teórico-epistemológica sobre o legado freireano, em geral, e, em particular, sobre a atualidade da Pedagogia do 
Oprimido (1970). Em contraponto aos brados obscurantistas que chegam a propor a “expulsão” das proposições 
freireanas da educação brasileira, propomos vida longa à Pedagogia do Oprimido, entre educadores(as) desse tão 
maltratado país, onde a “Malvadeza” das elites reacionárias – como dizia Freire – insiste em produzir injustiças. 
Com este texto, não queremos muito, queremos um pouco, de diálogo, mais tolerância, um pouco de esperança, 
um pouco de alegria no fazer docente e generosidade entre as pessoas. Como na última frase do Pedagogia do 
Oprimido, um pouco de “fé nos homens e na criação de um mundo em que seja menos difícil amar”.

Palavras-chave: Pedagogia do Oprimido. Paulo Freire. Legado de esperança.

*	 PhD em Antropofagia Cultural Brasileira. Pesquisador produtividade 1 do CNPq. Membro da Academia Internacional 
de Artes, Letras e Ciências - ALPAS - 21 - Cadeira Paulo Freire. Membro da Academia Santa Mariense de Letras - ASL 
- Cadeira Cyro Martins. Membro da Casa do Poeta de Santa Maria - CAPOSM. Consultor MEC/UNESCO - MEC/MMA - 
CYTED - INPA - MCT. Membro Anistia Internacional Brasil (1972). Professor titular na Universidade Federal de Santa 
Maria. Orcid: https://orcid.org/0000-0001-7768-1543. E-mail: vbarcelos@terra.com.br

**	 Doutora em Educação pelo PPGEDU da Universidade Federal de Santa Maria. Mestra em Educação pela Unipampa. 
Atua na área de docência no Colégio Estadual Cristóvão Pereira (Santiago, RS). Orcid: https://orcid.org/0000-0002-
4495-6827. E-mail: cidaazzolin@gmail.com

Recebido em 14/03/2020 – Aprovado em 05/10/2020
http://dx.doi.org/10.5335/rep.v27i3.12371

https://orcid.org/0000-0001-7768-1543
mailto:vbarcelos@terra.com.br
https://orcid.org/0000-0002-4495-6827
https://orcid.org/0000-0002-4495-6827
mailto:cidaazzolin@gmail.com


666 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Valdo Hermes Barcelos, Maria Aparecida Azzolin

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 665-684, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Abstract

The proposal of a dossier that has as its theme the fundamental work of Paulo Freire (1921-1997), titled Pedagogy 
of the Oppressed, makes itself not only opportune but necessary. 50 years after the publication of this work, a 
landmark in Freire’s production, we live currently in Brazil a time of strange resurgences. Resurgences of authori-
tarian speeches and practices, stimulation of intolerance, of hate, populist demonstrations and, in various cases, 
with a fascist orientation. The intention with this text is to reflect on the theoretical-epistemological character 
of Freire’s legacy in general, and in particular on the topicality of Pedagogy of the Oppressed (1970). Contrasting 
with the obscure clamors that even propose the “expulsion” of Freire’s propositions from the Brazilian education, 
we propose a long life to Pedagogy of the Oppressed, between educators of such a mistreated country, where the 
“Meanness” of the reactionary elites – as Freire used to say – insists on producing injustices. With this text, we 
don’t want much, but to produce a small amount of dialogue, more tolerance, a little bit of hope and joy among 
the teacher practice, and generosity between people. As it is stated on the last phrase of Pedagogy of the Oppres-
sed, a little bit of “Faith in men and in the creation of a world in which loving is less difficult”.

Keywords: Pedagogy of the Oppressed. Paulo Freire. Legacy of hope.

Resumen 

La propuesta de un dosier con la temática de la obra fundamental de Paulo Freire (1921-1997), intitulada Pe-
dagogia do Oprimido, no solo se hace oportuna como necesaria. Tras 50 años de la publicación de esta obra, 
un marco en la producción freireana, vivimos en Brasil, actualmente, un período de raros resurgimientos. Re-
surgimientos de discursos y de prácticas autoritarias, de incentivo a la intolerancia, al odio, de manifestaciones 
populistas y, en muchos casos, de orientación facista. Nuestra intención con este texto es hacer una reflexión 
de carácter teórico-epistemológico sobre el legado freireano en general y, en particular, reflexionar sobre la ac-
tualidad de la Pedagogia do Oprimido (1970). En contrapunto a las manifestaciones oscurantistas que llegan a 
proponer la expulsión de las proposiciones freireanas de la educación brasileña, proponemos larga vida a la 
Pedagogia do Oprimido entre educadores(as) de tan maltratado país, donde la maldad de las élites reaccionarias, 
como hablaría Freire, insiste en producir injusticias. Con este texto, no queremos mucho, queremos solamente 
un poco más de diálogo, de tolerancia, de esperanza, de alegría en nuestro quehacer docente y generosidad 
entre las personas. Queremos, como presenta la última frase de Pedagogia do Oprimido, un poco de “Fe en los 
hombres y en la creación de un mundo que sea menos difícil de amar. 

Palabras clave: Pedagogía del Oprimido. Paulo Freire. Legado de esperanza.

Introdução
Só existe saber na invenção, na reinvenção, na busca 

inquieta, impaciente, permanente, que os homens 
fazem no mundo, com o mundo e com os outros. Busca 

esperançosa também (FREIRE, 2016, p. 105).

A proposta de um dossiê tendo como temática a obra fundamental de Paulo 
Reglus Neves Freire (1921-1997), intitulada Pedagogia do Oprimido, não só se faz 
oportuna como extremamente necessária. Passados 50 anos da publicação dessa 
seminal obra que foi um marco na produção freireana, vivemos atualmente no 
Brasil, um período de estranhos e perigosos ressurgimentos. Ressurgimentos de 



667  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Pedagogia do Oprimido – 50 anos – mais Freire, nunca menos

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 665-684, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

discursos e de práticas autoritárias, de incentivo a intolerância, de apologia ao 
ódio entre as pessoas e grupos sociais, de manifestações populistas e, porque não 
dizer, em muitos casos de orientação fascistizantes. Paulo Freire foi um dos gran-
des e pioneiros exemplos de educador brasileiro que nunca deixou de dialogar com 
o mundo sem, contudo, descuidar de valorizar os saberes e os fazeres das gentes de 
sua terra de origem: o Brasil.

Paulo Freire levou para todos os lugares por onde viajou aquilo que de melhor 
tinha para dizer e fazer: sua imensa paixão pelas gentes do Brasil, em especial, 
pelos marginalizados, pelos pertencentes às periferias excluídas pelas elites eco-
nômicas, intelectuais e acadêmicas. Não podemos esquecer que, com as devidas 
exceções, as elites brasileiras se mostraram – e ainda se mostram – uma das mais 
arrogantes e insensíveis do planeta. Como gostava de frisar Freire: “malvadas”. 
Nossa intenção com esse texto é fazer uma reflexão sobre o legado freireano em ge-
ral, e, em particular, sobre a atualidade e a pertinência da Pedagogia do Oprimido 
(1970). Para tanto, daremos ênfase, nesse texto, a aspectos que marcaram a obra 
Pedagogia do Oprimido, tais como: sonho e realidade; o inédito viável; a esperança 
e o esperançar e a possibilidade de transformação da realidade vivida.

Por outro lado, em contraponto aos brados obscurantistas que chegam a pro-
por a “expulsão” das ideias e das proposições filosóficas e pedagógicas freireanas 
da educação brasileira, propomos uma vida longa ao Pedagogia do Oprimido, entre 
educadores e educadoras desse tão maltratado país, onde a “Malvadeza” das elites 
reacionárias – como dizia Freire – insiste em produzir injustiças. Incluímo-nos 
entre aqueles e aquelas que, frente a tantas “malvadezas” que se cometem com a 
educação brasileira, continuam acreditando na potência emancipatória do legado 
freireano, e precisamos bradar em alto e bom som: mais Freire, nunca menos!

Foram muitas e fundamentais para a educação no mundo e no Brasil às men-
sagens deixadas pelo educador brasileiro e cidadão do mundo, Paulo Freire. Con-
tudo, algo sempre caracterizava essas mensagens: uma imensa preocupação social 
com as gentes do Brasil e uma grande dose de esperança em um mundo melhor 
para homens e mulheres. Queremos ressaltar, já de início, que Esperança para 
Paulo Freire tinha que ver com o verbo esperançar. No livro Pedagogia da Espe-
rança – um reencontro com a Pedagogia do Oprimido (1992), Freire desabafa ao 
dizer que este é um livro que escreve com amor, mas também com raiva. Justifica 
isso dizendo que é essa raiva e esse amor que fazem nascer a esperança. Freire deu 
uma importância muito grande para a proposição do inédito viável1 em sua obra. 
Não por acaso, retoma essa proposição, cunhada no Pedagogia do Oprimido, em 



668 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Valdo Hermes Barcelos, Maria Aparecida Azzolin

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 665-684, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Pedagogia da Esperança – um reencontro com a Pedagogia do Oprimido. Faz essa 
retomada como forma de demonstrar a atualidade de Pedagogia do Oprimido dé-
cadas depois. Atualidade, essa, que entendemos ainda muito presente, cinquenta 
anos depois.

Para Freire qualquer educador(a) para merecer essa denominação – educa-
dor(a) –, não pode abrir mão da busca permanente, e, essa busca tem a ver com a 
capacidade de ter esperança. Esperança não como uma espera passiva, como uma 
espera vã. Esperança do verbo esperançar que tem que ver com ir atrás daquilo que 
se quer, daquilo que se acredita. Assim vista, esperançar é uma ação. Diferente de 
espera, que tem que ver com passividade. Com ficar esperando que as coisas acon-
teçam. Nesse sentido, a esperança é vista como a possibilidade humana radical de 
educar-se pelo inacabamento. Esse inacabamento do humano é um inacabamento 
muito especial. Freire não se cansava de frisar que todo ser vivo é inacabado. Con-
tudo, para ele, a diferença, reside no fato de que homens e mulheres sabem que são 
inacabados, enquanto um beija-flor ou um leão não têm essa compreensão – talvez 
porque dela não precise. Como ensinava Freire (2003b, p. 30): “Eu sou inacabado, 
a árvore também é, porém eu sei que sou mais inacabado por que sei que o sou”. 
Freire vê o educador como um eterno buscador. Nesse sentido, esperança e busca 
caminham juntas no ato de educar para a liberdade, para a democracia, para a 
solidariedade e para a cooperação. Enfim, educar para a construção de um mundo 
melhor. Melhor na perspectiva de mais justo e ecologicamente viável para todas as 
pessoas.

Uma das maneiras com a qual Paulo Freire manifestava sua esperança era 
acreditando, era apostando, na capacidade das gentes de sua terra. Das gentes do 
Brasil. Esperança para Freire era um grito. Porém, não era um grito de raiva. Era 
um grito generoso, era um grito manso2. O próprio Freire gostava de se intitular 
um “sujeito manso”.

Paulo Freire nasceu na cidade do Recife no dia 19 de setembro do ano de 1921. 
Filho de Joaquim Temístocles Freire que era capitão da Polícia Militar do Estado 
de Pernambuco e de Edeltrudes Neves Freire, que para os familiares era chama-
da de Tudinha. Freire teve uma irmã, Stela, professora primária e dois irmãos: 
Temístocles e Armando, aos quais Freire sempre foi muito grato. Os irmãos em 
função das condições econômicas precárias da família, não concluíram seus estu-
dos básicos para começar muito cedo a trabalhar. Contudo, não mediram esforços 
no sentido de proporcionarem a Freire a possibilidade de estudar e formar-se na 



669  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Pedagogia do Oprimido – 50 anos – mais Freire, nunca menos

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 665-684, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Universidade. Freire foi casado duas vezes. Primeiro com Elza Freire (1944-1986), 
com quem teve cinco filhos. A segunda esposa foi Ana Maria Araújo Freire (Nita). 
Freire formou-se em Direito pela Universidade do Recife no ano de 1943. Contudo, 
abandonou a carreira logo após a primeira causa que defendeu. Percebeu, muito 
cedo, que a profissão de advogado não lhe traria felicidade em função da distância 
entre a Justiça e o Direito. Começou a carreira de professor ensinando Língua Por-
tuguesa no ensino Médio. Paulo Freire foi convidado no ano de 1946 para ocupar o 
cargo de diretor do Departamento de Educação e Cultura do Serviço Social no Es-
tado de Pernambuco. Foi a partir de então que Paulo Freire dedicou-se, com grande 
afinco, ao trabalho com a alfabetização de jovens e adultos. Voltou sua atenção, 
particularmente, ao trabalho com os mais pobres. Costumava dizer que, a época, 
jamais poderia imaginar a repercussão dessa decisão em sua vida.

Essa atitude tomada o levou à construção de uma proposta revolucionária de 
alfabetização de adultos pobres, em grande parte camponeses do interior do nordes-
te brasileiro. Com sua proposta ou “método” de alfabetização foi capaz de alfabeti-
zar 300 adultos cortadores(as) de cana-de-açúcar num curto período de 45 dias. O 
educador Paulo Freire acabou tornando-se uma referência e uma inspiração para 
muitas gerações de professores(as), no Brasil, na América Latina e no continente 
africano. Seu trabalho foi reconhecido nos cinco continentes. Recebeu o título de 
Doutor Honoris Causa nas maiores e mais prestigiadas universidades do mundo. 
Foram nada mais nada menos que 27 títulos de Doutor Honoris Causa. Paulo Frei-
re ganhou ainda prêmios como: Educação para a Paz (das Nações Unidas, 1986) e 
Educador dos Continentes (da Organização dos Estados Americanos, 1992).

Foi esse envolvimento com a alfabetização de jovens e adultos pobres, inevi-
tavelmente, o levou a despertar desconfiança num primeiro momento e muito ódio 
em seguida. Sua proposta política de educação ia totalmente contra o que queriam 
e defendiam às propostas das elites e dos governos da época. Tal contexto o levou 
a todo tipo de tentativa de difamação. Até de “traidor da pátria” foi chamado por 
muitos integrantes da elite rica do país. Teve importante militância política, fazen-
do parte da primeira diretoria executiva da Fundação Wilson Pinheiro. Foi Secre-
tário de Educação (1989-1991) da Prefeitura da cidade de São Paulo na Gestão da 
prefeita Luiza Erundina. Com o golpe militar de 1964, Paulo Freire foi preso por 70 
dias em um quartel do Exército em Recife. Durante esta prisão aconteceram fatos 
pitorescos e que Freire gostava de narrar em suas conferências como forma de não 
ficar amargurado em excesso com as adversidades pelas quais passou. Freire era 
um sujeito bem-humorado e que gostava de uma longa e calma conversa.

https://pt.wikipedia.org/wiki/Universidade_do_Recife
https://pt.wikipedia.org/wiki/Pernambuco
https://pt.wikipedia.org/wiki/Pernambuco


670 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Valdo Hermes Barcelos, Maria Aparecida Azzolin

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 665-684, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Paulo Freire morreu como viveu. Cheio de amorosidade, com sua gente e de 
indignação com as injustiças e “malvadezas” dos poderosos e dos tiranos. Semeou 
bonitezas por onde passou. Freire fez legítima a máxima do poeta mexicano Octá-
vio Paz (1914-1998) quando esse afirmava que se “Morrestes de forma diferente 
daquela que viveu, é sinal de que não foi tua a vida que vivestes”. Era a madrugada 
do dia 2 de maio de 1997, às cinco e meia da manhã, quando sua passagem foi 
registrada no leito hospitalar em que estava internado. No próximo item aborda-
remos a dimensão do sonhar e da transformação da realidade na obra Pedagogia 
do Oprimido.

Sonhos e realidades: caminhos a trilhar
Para o “educador-bancário”, na sua anti-dialogicidade, a 

pergunta, obviamente, não é a propósito do conteúdo do 
diálogo, que para ele não existe, mas a respeito do programa 

sobre o qual dissertará a seus alunos (FREIRE, 2016, p. 142).

Paulo Freire, por mais que alertasse para a necessidade de todo(a) educador(a) 
atentar para as condições de realidade em que vivem as pessoas, nunca abriu mão 
da necessidade de homens e mulheres manterem seus sonhos e esperanças. Freire 
fazia questão de iniciar suas propostas a partir da realidade vivida. Era dessa 
realidade que partia para pensar suas proposições e suas ações na direção da cons-
trução de uma educação para a autonomia, para uma educação como prática de 
liberdade, enfim para a construção de uma sociedade mais justa e generosa. Cos-
tumava dizer que: “A realidade não é assim, está assim” (FREIRE, 2003b, p. 71).

No prefácio para a sexagésima edição comemorativa do livro Pedagogia do 
Oprimido, publicada pela Editora Paz e Terra (2016), o professor e pesquisador 
da obra freireana Celso de Rui Beisiegel, assim encerra seu texto: “A qualidade, a 
riqueza e a generosidade das propostas e ideais que permeiam toda a sua obra en-
contram-se forte e claramente marcadas em Pedagogia do Oprimido” (BEISIEGEL, 
2016, p. 31). Freire chegou ao livro Pedagogia do Oprimido fazendo um caminho de 
reflexões que ficaram registradas em importantes textos, palestras proferidas em 
vários países, bem como em livros. Se os escritos de Freire, que antecederam a pu-
blicação do livro Pedagogia do Oprimido, foram fundamentais para a concretização 
dessa obra, pode-se dizer, também, que esse livro se esparramou, encharcou toda a 
produção freireana posterior a ela.



671  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Pedagogia do Oprimido – 50 anos – mais Freire, nunca menos

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 665-684, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

O livro Pedagogia do Oprimido foi como que um aprofundamento e um aden-
samento dos escritos de Freire até então. Com Pedagogia do Oprimido Paulo Frei-
re apresenta de forma incisiva, e mesmo radical, suas análises sobre as injustiças 
sociais numa sociedade organizada na perspectiva de opressores(as) e de oprimi-
dos(as). O caráter fortemente político da obra freireana ganha, com Pedagogia do 
Oprimido, um impulso que não mais pode ser freado. Talvez essa tenha sido uma 
das motivações para tantos ataques que Freire e sua obra receberam ao longo do 
tempo de parte das elites reacionárias e dos defensores de uma educação elitista, 
de orientação bancária e discriminatória. Ressalte-se que esses ataques têm recru-
descido nos últimos tempos.

Se existe algo que pode ser considerado um consenso sobre a obra de Paulo 
Freire, tanto antes como após a publicação de Pedagogia do Oprimido, é a presença 
da sua preocupação com a realidade vivida dos homens e das mulheres na socieda-
de brasileira. Particularmente com os grandes contingentes de abandonados a pró-
pria sorte pelas elites intelectuais e políticas do Brasil. Pensar a obra de Freire sem 
os brasileiros e brasileiras reais é algo definitivamente impossível. Não por acaso 
no livro Educação como Prática da Liberdade (Chile, 1965), livro que antecedeu o 
Pedagogia do Oprimido, Paulo Freire faz um Esclarecimento introdutório em que 
escreve: “Não há educação fora das sociedades humanas e não há homem no vazio” 
(1965, p.35). Freire oferece esse livro – Educação como Prática da Liberdade – a 
todos e a todas as pessoas que no Brasil continuavam resistindo ao autoritarismo 
da época, bem como àqueles e àquelas que, como ele, tiveram de exilar-se em outros 
países. Sem esquecer-se de mencionar os que estavam sendo presos e torturados 
nos porões da ditadura militar que se instalou no Brasil Pós-1964.

Essa permanente preocupação de Paulo Freire com a realidade vivida pela 
sociedade brasileira ele fazia questão de ressaltar quando se referia aos seus con-
terrâneos os chamando de “minha gente”. A expressão “gente”, frequentemente 
utilizada por Freire, tinha uma conotação muito particular, tanto do ponto de vis-
ta sociológico, antropológico quanto pedagógico. Uma demonstração dessa impor-
tância, temos registrada quando Freire afirma, textualmente, que como educado-
res(as), não podemos nunca nos esquecer de que, em educação, lidamos com gente 
e não com coisas. Não se cansava de repetir que não podemos nunca esquecer que 
em educação, lidamos com pessoas de carne e osso e não com objetos, e, justo em 
função disso que “Não posso, por mais que, inclusive, me de prazer entregar-me à 
reflexão teórica e crítica em torno da própria prática docente e discente, recusar 



672 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Valdo Hermes Barcelos, Maria Aparecida Azzolin

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 665-684, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

minha atenção dedicada e amorosa à problemática mais pessoal deste ou daquele 
aluno ou aluna (FREIRE, 1997, p. 32).

Essa forma de ver e de admirar as gentes do Brasil foi sempre levada e de-
monstrada por Freire nos diferentes lugares onde trabalhou e viveu. Não escondia 
sua imensa paixão pelas gentes do Brasil, em especial, pelos marginalizados, pelos 
pertencentes às periferias excluídas pelas elites econômicas, intelectuais e acadê-
micas. Não podemos esquecer que as elites brasileiras se mostraram – e ainda se 
mostram – uma das mais arrogantes e perversas do planeta. Para Freire, uma das 
formas de evitar cair nas armadilhas da arrogância e da prepotência, tão ao gosto 
de uma elite que vivia de costas para o Brasil real, era não esquecer, nunca, que 
o trabalho do educador numa sociedade tão injusta como a nossa, é um trabalho 
com gente. Gente que está sempre se fazendo e refazendo, gente que está sempre 
buscando algo mais, algo para se melhorar como gente, como pessoas no e com o 
mundo, nas suas palavras:

Mudando, crescendo, reorientando-se, melhorando, mas, porque gente, capaz de negar os 
valores, de distorcer-se, de recusar, de transgredir... Lido, por isso mesmo, independente-
mente do discurso ideológico negador dos sonhos e das utopias, com os sonhos, as esperan-
ças tímidas, às vezes, mas às vezes, fortes dos educandos. Se não posso, de um lado, esti-
mular os sonhos impossíveis, não devo, de outro, negar a quem sonha o direito de sonhar 
(FREIRE, 1997, p. 144).

Essa vinculação tão estreita, tão encarnada nas pessoas reais e em suas vicis-
situdes cotidianas certamente teve importante papel no fato de seu livro Pedagogia 
do Oprimido – como de resto sua obra – tenham sido tão debatidos em vários con-
tinentes. Um clássico, na melhor acepção que se possa dar a essa palavra. Freire 
e sua obra continuam atuais. No livro La voz del Maestro, acerca de vivir, enseñar 
y transformar el mundo3, publicado na Argentina pela editora Siglo Veintiuno 
(2018), reafirma a necessidade de buscarmos compreender o mundo que se vive, 
o tempo que se vive para, assim, nos mantermos nele inseridos e não alienados. 
Freire se autodefinia como uma pessoa que nunca desistia de refletir sobre as con-
dições reais da vida real de sua gente. Nas suas palavras: “Soy um hombre de hoy” 
(FREIRE, 2018, p. 17).

Pedagogia do Oprimido teve a influência das publicações anteriores de Freire, 
mas, também, de sua passagem pelo Serviço Social da Indústria (SESI), do Estado 
de Pernambuco. Freire assumiu a recém-criada Divisão de Educação e Cultura. 
Nas palavras do próprio Freire (1992a, p. 19): “Campo de experiência, de estudo, 
de reflexão, de prática, se constituiu como um momento indispensável à gestação 



673  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Pedagogia do Oprimido – 50 anos – mais Freire, nunca menos

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 665-684, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

da Pedagogia do Oprimido”. Freire resume a construção da Pedagogia do Oprimido 
ao escrever que “A Pedagogia do Oprimido não poderia ter sido gestada em mim 
só por causa de minha passagem pelo SESI, mas a minha passagem pelo SESI 
foi fundamental” (1992a, p. 18). De outra forma, Freire também coloca como de 
grande influência na construção de Pedagogia do Oprimido a sua tese intitulada 
Educação e atualidade brasileira (1959), apresentada na Universidade Federal do 
Recife. Essa tese, por seu turno, deu origem ao decisivo Educação como prática da 
liberdade, e esse se desdobra, em muito, em anunciar o que viria a ser a Pedagogia 
do Oprimido. 

Vale lembrar que a primeira publicação de Pedagogia do Oprimido não foi na 
língua portuguesa e sim em inglês, no ano de 1970. Talvez esse fato tenha tido, 
também, grande importância para a ampla aceitação que o livro teve já à época. 
Publicado inicialmente em língua inglesa, em Nova York, logo foi traduzido para o 
espanhol, italiano, o alemão, o sueco e o holandês (BEISIEGEL, 2016). Só em 1974 
saiu à primeira edição brasileira pela editora Paz e Terra.

Com Pedagogia do Oprimido, Freire fez o exercício fundamental para qual-
quer intelectual que mereça realmente essa denominação: partiu da busca do en-
tendimento profundo da realidade vivida para construir a realidade sonhada. Esse 
exercício, pensamos que ele sintetizou, magistralmente, na expressão: a realidade 
não é assim, está assim. 

No segundo capítulo do livro Pedagogia do Oprimido Freire dedica uma den-
sa reflexão sobre o que ele denomina de uma concepção “Bancária” da educação. 
Essa concepção de educação, segundo Freire, está marcada por relações que ele 
denomina de relações narradoras e dissertadoras (FREIRE, 2016, p. 103). Esse 
tipo de relação se dá entre dois personagens, a saber: o sujeito, que corresponde ao 
narrador e os objetos que correspondem aos educandos(as) que, como objetos, sua 
condição é de meros ouvintes ou coadjuvantes. É evidente nesse tipo de relação o 
interesse de manter o educando(a) na passividade. Seu papel é de mero expectador 
e sua participação se resume a aceitação, assimilação e reprodução dos conteúdos 
“depositados” pelo narrador/dissertador, no caso em questão o educador. O processo 
educativo como que se resume a um ato mecânico de narrar e narrar sobre uma 
dada realidade apresentada pelo educador ao educando. Realidade, essa, que não 
lhe pertence ou que da mesma o educando nada, ou muito pouco, teria a dizer. 
Vamos ao que sobre essa relação escreve Freire para quem nessa perspectiva edu-
cacional o que acontece é:



674 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Valdo Hermes Barcelos, Maria Aparecida Azzolin

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 665-684, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

[...] falar da realidade como algo parado, estático, compartimentado e bem-comportado, 
quando não falar ou dissertar sobre algo completamente alheio à experiência existencial 
dos educandos, vem sendo, realmente, a suprema inquietação desta educação. A sua irre-
freada ânsia. Nela, o educador aparece como seu indiscutível agente, como seu real sujeito, 
cuja tarefa indeclinável é “encher” os educandos dos conteúdos de sua narração (FREIRE, 
2016, p. 104). 

Com tal método o que se tem é um completo desprezo pelo educando(a) e sua 
experiência vivida. Nega-se a esse(a) educando(a) sua própria condição de sujeito. 
A aprendizagem se resume a receber e assimilar, como seus, desde os conheci-
mentos via os conteúdos apresentados, quanto os valores culturais do narrador/
dissertador. Assim que, os conteúdos que os educandos devem assimilar podem 
ser totalmente estranhos ao mundo vivido, ou seja, desconectados, estranhos a sua 
realidade. Com isso a palavra veiculada nessa dissertação é uma palavra vazia, 
oca. Para Freire o desfecho dessa prática é que a palavra, que deveria ser trans-
formadora da realidade, se resume a mera sonoridade a ser assimilada pelo(a) 
educando(a). Fecha-se, assim, um círculo quase perfeito para uma relação de obje-
tificação entre educador(a) e educando(a), pois: “Na visão bancária da educação, o 
‘saber’ é uma doação dos que se julgam sábios aos que julgam nada saber” (FREI-
RE, 2016, p. 105).

Ao negar ao educando(a) o direito de ter reconhecida sua capacidade, como 
sujeito humano, de entendimento do mundo em que vive comete-se um verdadeiro 
crime contra sua humanidade. O crime de desejar mantê-lo no mundo da aliena-
ção. Nessa prática educativa o educador que consegue realizar seu objetivo será 
reconhecido como educador eficiente e sua prática educativa tida como eficaz. Já 
aos educandos(as) cabe o papel de aceitar docilmente seu lugar de mero objeto de 
uma educação “bancária”. Com isso realiza-se o objetivo da educação “Bancária”: 
“Como um ato de depositar, em que os(as) educandos(as) são os depositários e o 
educador, o depositador” (FREIRE, 2016, p. 105). O saber que daí decorre deixa de 
ser o que Freire denomina de “saber da experiência feito”, para se tornar em um 
saber de experiência narrada ou transmitida. A consciência crítica, tão importante 
num processo de educação libertadora, defendido por Freire no Pedagogia do Opri-
mido fica relegado ao total desprezo. 

A educação como uma janela para a inserção dos sujeitos no mundo, a partir 
do entendimento da realidade vivida, se transforma, simplesmente, em mais um 
mecanismo de dominação e de alienação. A condição de sujeitos de suas vidas lhes 
é tomada. O papel de transformação pela educação fica completamente anulado 
nessa perspectiva de educação “Bancária”. Essa preocupação freireana, e essa com-



675  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Pedagogia do Oprimido – 50 anos – mais Freire, nunca menos

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 665-684, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

preensão política da necessidade de romper com o modelo de educação no qual 
educandos(as) são meros objetos da educação alienante, já se faz presente no livro 
Educação como prática da liberdade (1965), quando o autor alerta para a necessi-
dade de uma educação para as amplas camadas da população brasileira excluídas 
do processo de participação na vida política e das riquezas produzidas no país. Ri-
quezas, essas, decorrentes da exploração da força de trabalho em condições as mais 
precárias. Na primeira parte de Educação como Prática da Liberdade – intitulada 
Esclarecimentos –, escrita em Santiago do Chile (1965), Freire chama a atenção 
para a necessidade de uma educação que rompa com a perspectiva de educação 
“Para o homem-objeto” e se encaminhe para uma educação para o “homem-sujeito” 
(1965, p. 37).

É esse homem e essa mulher, sujeitos de sua história, que são o sentido e 
objetivo de uma educação como prática da liberdade e da autonomia propostas por 
Freire. Paulo Freire não se cansava de alertar para o fato de que uma educação 
que mereça realmente essa denominação, não pode esquecer-se que a realidade dos 
educandos e educandas não pode ser pensada sem sonhos, pois até se pode pensar 
vida humana sem sonhos, jamais existência humana e histórica sem a boniteza de 
sonhar um mundo mais justo e fraterno. De outra forma, o papel do educador(a) 
não é nunca: “Falar ao povo sobre nossa visão do mundo, ou tentar impô-la a ele, 
mas dialogar com ele sobre a sua e a nossa” (FREIRE, 2016, p. 146). Como edu-
cadores(as) há que estarmos cientes de que a visão de mundo, o entendimento da 
realidade dos educandos e educandas, nada mais é que as suas visões de mundo e 
que refletem, assim, “Sua situação no mundo, em que se constitui. A ação educativa 
e política não pode prescindir do conhecimento crítico dessa situação, sob pena de 
se fazer “bancária” ou de pregar no deserto” (FREIRE, 2016, p. 147). Como se pode 
perceber, é marcante na obra de Freire em geral, e na Pedagogia do Oprimido em 
particular, essa permanente preocupação com o diálogo entre educadores(as) e edu-
candos(as). Diálogo esse que, só será possível se realizar a partir da busca sincera e 
generosa de aproximação de educadores(as) e de educandos(as), tendo, como ponto 
de partida a realidade dos segmentos populares. Para Freire, ou reconhecemos a 
necessidade de mergulhar junto com educandos(as) em sua realidade ou estaremos 
nos restringindo a simples portadores(as) de boas vontades e de discursos ocos.

Não por acaso o educador Ernani Maria Fiori (1914-1985) inicia o Prefácio 
de Pedagogia do Oprimido afirmando: “PAULO FREIRE É UM PENSADOR com-
prometido com a vida: não pensa ideias, pensa a existência” (FIORI, 2016, p. 34). 
Um pensador que, ao mesmo tempo em que vive o tempo presente, não descuida 



676 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Valdo Hermes Barcelos, Maria Aparecida Azzolin

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 665-684, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

de atualizar o que já foi. Em Pedagogia do Oprimido Freire falou a partir de 1968, 
mas continua contemporâneo naquilo que é sua maior substância: a busca de uma 
educação libertadora de homens e de mulheres no tempo em que vivem suas exis-
tências. Assim visto, faz jus ao que escreveu Freire ao se referir ao seu Pedagogia 
do Oprimido, como um livro que não diz do que foi, mas, sim, um livro que está 
sendo. Nessa perspectiva, trataremos a seguir da proposição freireana da aposta 
na busca de construção daquilo que ainda não foi realizado.

Sonhando realidades – o inédito viável 
Nosso papel não é falar ao povo sobre a nossa visão do mundo... 

impô-la a ele, mas dialogar com ele sobre a sua e a nossa. 
Temos de estar convencidos de que a sua visão de mundo, 

que se manifesta nas várias formas de sua ação, reflete a sua 
situação no mundo em que se constitui (FREIRE, 2016, p. 49).

Fica explícita na citação acima a preocupação, sempre presente em Paulo 
Freire, da necessidade de todo(a) educador(a) nunca menosprezar a condição vivi-
da pelos(as) educandos(as) sob pena de continuar repetindo a tão arrogante e pre-
potente prática educativa das elites de falar em nome do outro, de falar pelo outro. 
No capítulo 4 do livro Pedagogia do Oprimido, ao tratar da Teoria da Ação Antidia-
lógica, Paulo Freire afirma textualmente que: “Não há realidade histórica – mais 
outra obviedade – que não seja humana” (FREIRE, 2016, p. 203). As razões para 
isso seriam óbvias, pois: “Não há história sem homens, como não há uma história 
para os homens, mas uma história de homens que feita por eles, também se faz” 
(FREIRE, 2016, p. 204). Fica explícita, nessa formulação que, para Freire, homens 
e mulheres não são objetos da história ou objetos a serem pesquisados, estudados 
pelas elites. Freire é enfático sobre essa condição ao afirmar que: “O mundo não é 
um laboratório de anatomia nem os homens são cadáveres que devam ser estuda-
dos passivamente” (2016, p. 208). Entendo essa formulação freireana como uma 
forma de colocar homens e mulheres não na periferia, mas, sim, no centro do fazer 
da história. Assim tomado o papel de homens e mulheres, na realidade em que 
vivem, podemos afirmar que homens e mulheres além de fazerem parte da história 
podem assumir seus destinos e fazerem, assim, a história mesma. Diferentemente 
dos outros animais, homens e mulheres são, para Freire, seres do quefazer. Em 
função disso que seu quefazer é ação e reflexão. Nas suas palavras: “É práxis. É 
transformação do mundo. E, na razão mesma em que o quefazer é práxis, todo fa-



677  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Pedagogia do Oprimido – 50 anos – mais Freire, nunca menos

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 665-684, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

zer do quefazer tem de ter uma teoria que necessariamente o ilumine. O quefazer é 
teoria e prática. É reflexão e ação” (FREIRE, 2016, p. 196). Com isso, para Freire, o 
quefazer não se reduz ao mero discurso sobre ou em nome de alguém. Ao contrário, 
é algo concreto para além do ativismo ou do mero verbalismo. 

Ao refletir sobre a relação entre lideranças e oprimidos Freire não se cansa 
de chamar a atenção para o perigo da manipulação dos oprimidos pelos líderes. 
Freire não aceita que a liderança tome os liderados como incapazes de fazerem e/
ou executarem sua história. É a partir da assunção de seu papel de “fazedores e 
fazedoras” da história que homens e mulheres passam da condição de “homem-ob-
jeto” para “homem-sujeito” apontados por Freire no Pedagogia do Oprimido. Esse 
papel de donos de sua história é tão fundamental na obra freireana em geral, e, 
particularmente, na Pedagogia do Oprimido, que o educador faz questão de aler-
tar, inclusive, para o risco de mesmo defensores de movimentos revolucionários 
tomarem os setores oprimidos como seus objetos de ação política. Sobre isso, em 
Pedagogia do Oprimido Freire é radical e alerta que: “O humanista científico revo-
lucionário não pode, em nome da revolução, ter nos oprimidos objetos passivos de 
sua análise, da qual decorrem prescrições que eles devam seguir” (FREIRE, 2016, 
p. 208). A maneira de evitar esse equívoco histórico e político é a liderança revolu-
cionária, científico e humanista evitar repetir à prática das elites dominadoras de 
levar às últimas consequências a ideia de ignorância das massas populares. Seto-
res progressistas não podem, jamais, “Crer nesse mito. Não tem sequer o direito de 
duvidar, por um momento, de que isto é um mito” (FREIRE, 2016, p. 209). 

Freire dedica uma longa reflexão sobre essa possibilidade em Pedagogia do 
Oprimido, certamente por temer a manipulação de suas “gentes” por parte de opor-
tunistas e manipulares que acreditam que os fins justificam os meios de ação. Va-
mos a mais uma manifestação de Freire sobre essa questão fundamental. Para ele, 

Nenhuma liderança pode admitir que só ela sabe e que só ela pode saber – o que seria des-
crer das massas populares. Ainda quando seja legítimo reconhecer-se em um nível de saber 
revolucionário, em função de sua mesma consciência revolucionária, diferente do nível de 
conhecimento ingênuo das massas, não pode sobrepor-se a este, com o seu saber (FREIRE, 
2016, p. 210).

Essa preocupação de Freire é mais um exemplo de sua lucidez política e de sua 
capacidade de análise, já a época, dos desfechos de embates no continente latino-
-americano, e mesmo no mundo, entre setores progressistas e setores reacionários 
autoritários. Freire traduz essa sua visão sobre o processo de libertação quando 
afirma textualmente que “Ninguém liberta ninguém, ninguém se liberta sozinho: 



678 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Valdo Hermes Barcelos, Maria Aparecida Azzolin

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 665-684, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

os homens se libertam em comunhão” (FREIRE, 2016, p. 95). A realização da li-
bertação de homens e de mulheres que se encontram em condição de subjugação 
não pode ser vista como uma libertação que vem de outro, que vem de fora. Para 
Freire, essa libertação precisa ser entendida como uma libertação de pessoas, pois 
não podemos nos esquecer, nunca, que em educação estamos lidando com gente. 
Nas suas palavras: “Estamos lidando com homens e não com coisas. Por isso, se 
não é autolibertação – ninguém se liberta sozinho –, também não é libertação de 
uns feita por outros. Não se pode realizar com os homens pela “metade”. E, quando 
o tentamos, realizamos a sua deformação” (FREIRE, 2016, p. 97).

A maneira mais direta de evitar-se que essa libertação seja mais um proces-
so de “enganação” e não de verdadeira libertação é, para Freire, o caminho do 
diálogo. A opção pela busca de sua libertação deve ser uma opção consciente feita 
pelos oprimidos e não uma dádiva trazida por um “iluminado”. Nessa perspectiva 
epistemológica a libertação proposta por Freire não é uma “Doação que lhes faça a 
liderança revolucionária, mas resultado de sua conscientização” (2016, p. 99). Essa 
compreensão até pode ser vista como mais uma obviedade, contudo nem sempre 
é percebida por algumas lideranças que até se denominam de revolucionárias. As 
comunidades populares precisam perceber por sua própria reflexão – e aí sim fazer 
sua opção consciente – a possibilidade de sua inserção na realidade vivida e, a 
partir dessa constatação perceber que essa realidade pode, sim, ser por elas trans-
formada na direção de uma sociedade mais justa e generosa. 

Com isso, seria dado o primeiro passo na direção da passagem da realidade 
vivida para a realidade sonhada. Como na epígrafe, que coloquei no início desse 
item, mais que a pretensão de “ensinar” ao outro – coisas que às vezes ele já sabe e 
não sabemos que ele sabe – há que se estar junto a ele nas horas da “precisão”. Esse 
estar junto é a materialização da solidariedade e generosidade com aqueles(as) 
que, via de regra, são esquecidos(as) pelas elites políticas e econômicas detentoras 
das estruturas de poder. Como na fala do pequeno agricultor: “Nós já sabe derrubar 
o pau. O que nós quer saber é se você vai tá com nós na hora do tombo do pau” 
(FREIRE, 2003b, p. 35). Esse estar junto na realidade vivida leva educando(a) e 
educador(a) a serem parceiros numa tarefa cooperativa. Nesse processo de estar 
junto, e cooperar, se encontram dois sujeitos e não um sujeito e um objeto. Em tal 
tipo de processo acontece aquilo que Freire busca demonstrar em toda sua obra, e 
em especial no Pedagogia do Oprimido: sujeitos “cointencionados à realidade, se 
encontram numa tarefa em que ambos são sujeitos no ato, não só de desvelá-la e, 
assim, criticamente conhecê-la, mas, também, no de recriar este conhecimento” 



679  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Pedagogia do Oprimido – 50 anos – mais Freire, nunca menos

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 665-684, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

(FREIRE, 2016, p. 101). Ao comungarem essa ação homens e mulheres “Alcançam, 
na reflexão e na ação em comum, este saber da realidade, se descobrem como seus 
refazedores permanentes” (FREIRE 2016, p. 102). Acrescentaria apenas: fazedo-
res(as) e refazedores(as) de sonhos e realizadores(as) de utopias. Artífices de seus 
inéditos viáveis, transformando a realidade que está assim, em uma realidade ou-
tra: uma realidade antes ousada ser sonhada. A seguir apresentaremos um convite 
à reflexão sobre a resistência e a esperança na construção de um mundo mais justo 
e solidário.

Um grito manso e de esperança
Ninguém liberta ninguém, ninguém se liberta sozinho: os 

homens se libertam em comunhão (FREIRE, 2016, p. 95).

Em obra publicada na Argentina intitulada El Grito Manso (2003b) e que 
resultou de uma reunião de suas aulas e conferência proferida por ocasião do re-
cebimento de mais um título de Doutor Honoris Causa, Freire manifesta, mais 
uma vez, sua esperança nas mudanças que homens e mulheres podem promover 
na sociedade em que vivem. Para ele, sempre foi incompreensível que tanta gente, 
inclusive alguns colegas seus de universidade, aceitassem certas injustiças sociais 
como fatalidades. Nas suas palavras: “Não existe nada que esteja determinado no 
mundo da cultura...não há fatalismo na conduta humana... há que lutar” (FREIRE, 
2003a, p. 78).

Pode-se perceber que essa esperança inabalável de Freire na potência das gen-
tes do Brasil, tão presente em Pedagogia do Oprimido, percorreu toda sua obra, 
bem como sua vida. Paulo Freire dá início ao seu livro Pedagogia da Esperan-
ça – um reencontro com a Pedagogia do Oprimido (1992b), descrevendo a forma 
assombrada com a qual algumas pessoas se manifestavam em relação ao título 
do referido livro. Eram alguns colegas seus de universidade e até parceiros de en-
gajamento na busca de uma educação libertadora. Conta que um colega seu de 
universidade assim manifestou sua surpresa: “Mas como, Paulo, uma Pedagogia 
da Esperança no bojo de uma tal sem-vergonhice como a que nos asfixia hoje, no 
Brasil”? (FREIRE, 1992, p. 09). 

Paulo Freire, além de esperançoso, foi sempre um encantado com a educação 
e com a força da mesma como alternativa de libertação das grandes camadas po-
pulares brasileiras. E esse encantamento se manifestava mesmo nas horas mais 



680 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Valdo Hermes Barcelos, Maria Aparecida Azzolin

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 665-684, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

difíceis. Diga-se, que é nessas horas – difíceis – em que tudo parece desmoronar, em 
que as alternativas desapareceram, que a desesperança toma conta, em que muitos 
desistem e caem no ceticismo, que as pessoas raras têm seu papel histórico e polí-
tico mais importante. Freire foi uma dessas pessoas raras. Freire representou, da 
melhor maneira possível, à condição de um intelectual na sociedade em que viveu. 
Intelectual no sentido mais poderoso e generoso dessa expressão: aquele que busca 
entender o mundo e o tempo em que vive. Fazia isso não por diletantismo, mas, 
sim, pela vontade de transformá-lo. 

Freire não se importava nem mesmo quando uns tantos faziam pouco ou o ta-
xavam de ingênuo ao propor sonhos, ao defender utopias. Talvez, algo que ajudava 
a deixar seus críticos ainda mais desconcertados era a forma como Freire apresen-
tava suas alternativas. O fazia com muita firmeza, porém, com uma ternura, uma 
boniteza que desarmava mesmo as mentes mais empedernidas, pelo menos em 
sua frente. Freire deixou marcas por onde passou. E não foram marcas quaisquer. 
Foram marcas profundas deixadas com doçura e com mansidão. Ele próprio mais 
de uma vez expressou que se considerava uma pessoa, um sujeito manso.

Freire nos deixou várias construções epistemológicas muito fortes. Uma delas 
foi à do inédito viável. Em Pedagogia da Esperança (duas décadas após o Pedago-
gia do Oprimido) Freire evoca a necessidade de retomar-se a ideia do inédito viável 
já proposta em Pedagogia do Oprimido. Freire quis mostrar que aquilo que parece 
ser uma impossibilidade numa dada situação ou condição, pode ser mudada. Si-
tuações que se apresentam como imutáveis nem sempre o são. Haja vista o que 
já referenciamos anteriormente nesse texto, quando Freire sentencia: a realidade 
não é assim, está assim! Essa frase é como um chamamento à resistência no mo-
mento atual em que vivemos. É como uma convocação a participação, um desafio 
a continuar esperançando, por mais fortes que sejam os ataques e tentativas de 
desqualificação que Freire e seu legado estejam sofrendo. Esperança do verbo es-
perançar justamente para reafirmar a necessidade do pensar crítico, da ação, da 
não aceitação das situações, simplesmente, como se apresentam. Para Freire a 
existência humana se faz e refaz na esperança e no sonho. Freire não se cansava de 
reafirmar que sua esperança não era suficiente, mas, sim, necessária. Não acredi-
tava que a esperança por si só, fosse capaz de transformar a realidade. Por isso se 
faz necessário partir para a ação, para a busca daquilo que se acredita e que acha 
justo. A esperança sozinha não nos faz avançar, contudo, sem ela, nossa vontade de 
realizar os sonhos corre o sério risco de fraquejar. Nas suas palavras, 



681  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Pedagogia do Oprimido – 50 anos – mais Freire, nunca menos

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 665-684, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Minha esperança é necessária mas não é suficiente. Ela, só, não ganha a luta, mas sem ela 
a luta fraqueja e titubeia. Precisamos da esperança crítica, como o peixe precisa da água 
despoluída... Pensar que a esperança sozinha transforma o mundo e atuar movido por tal 
ingenuidade é um modo excelente de tombar na desesperança, no pessimismo, no fatalis-
mo... É por isso que não há esperança na pura espera, nem tampouco se alcança o que se 
espera na espera pura, que vira, assim, espera vã (FREIRE, 1992, p. 11).

O verbo esperançar é a materialização na prática da busca incessante da rea-
lização dos sonhos, sem os quais, segundo Freire, não há existência humana. A 
potência das proposições freireanas e a pertinência da leitura atualizada de Pe-
dagogia do Oprimido se mostra, mais do que nunca, uma necessidade histórica. 
Até porque, talvez em poucos outros momentos da história de nosso país tenhamos 
vivido uma época em que a necessidade de transformação, de necessidade de tanta 
criação e invenção tenha sido tão urgente como nos tempos atuais. Mais uma vez 
a atualidade de Pedagogia do Oprimido soa como um clamor, quando Freire escre-
veu: “Só existe saber na invenção, na reinvenção e na busca inquieta, impaciente, 
permanentemente, que os homens fazem no mundo, com o mundo e com os outros. 
Busca esperançosa também”. (FREIRE, 2016, p. 105). Freire deposita suas espe-
ranças no(a) educando(a) mais que em qualquer outra possibilidade. Esperança 
nesses educandos e educandas sujeitos de sua história, contudo, isso só acontece 
quando os(as) educandos(as) se fazem realmente: “Educando quando e na medida 
em que conhece, ou vai conhecendo os conteúdos, os objetos cognoscíveis, e não na 
medida em que o educador vai depositando nele a descrição dos objetos, ou dos 
conteúdos” (FREIRE, 1992, p. 47).

É com esse modo de abraçar a esperança a que se refere Freire que ela não é 
uma esperança van, mas, sim, um compromisso com a história vivida pelas gentes 
do Brasil. Essa esperança se alicerça, se enraíza na crença freireana de que homens 
e mulheres são seres “inconclusos” e, como tal, seres em permanente transformação 
de si e das suas realidades. Em função dessa condição, Freire toma os seres humanos 
como seres que “estão sendo”, seres do inacabamento. Como alerta Freire, a história 
é uma construção inacabada, e tendo a história como uma construção radicalmente 
humana, a realidade também é uma construção permanente, portanto, inacabada. 
Nas palavras de Freire: “Cuando hoy día los ‘pragmáticos’ del neoliberalismo dicen: 
‘Paulo Freire Fue’, yo les digo – sin enojo pero con absoluta convicción –: no, Paulo 
Freire no fue, Paulo Freire sigue siendo” (FREIRE, 2003a, p. 79)

Com essa perspectiva de pensar e fazer a educação ela é algo que está o tempo 
todo num processo de construção, está a cada momento se refazendo. Nas palavras 
de Freire, a educação como: “Um quefazer permanente. Permanentemente, na ra-



682 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Valdo Hermes Barcelos, Maria Aparecida Azzolin

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 665-684, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

zão da inconclusão dos homens e do devenir da realidade... Dessa maneira a edu-
cação se refaz constantemente na práxis. Para ser tem que estar sendo” (FREIRE, 
2016, p. 127).

Aqui se faz materializada uma das diferenças fundamentais entre uma educa-
ção “Bancária” e uma educação libertadora. Enquanto a primeira se constrói pela 
acomodação, pela mesmice, pela insistente repetição dos conteúdos, a segunda va-
loriza o sonho, os desejos, não teme – ao contrário – promove ativamente a reflexão, 
a ação, a problematização das dificuldades, a rebeldia contra as injustiças, aposta 
na superação das barreiras interpostas por uma dada realidade. A superação des-
sas dificuldades e barreiras é o primeiro passo para a ampliação dos limites impos-
tos e para a realização do inédito viável proposto, sabiamente, por Paulo Freire.

Não é raro, ao nos encontrar no ambiente de trabalho com colegas professo-
res(as), tanto da Educação Básica quanto das universidades, ainda percebemos, 
tristemente, como ainda se fazem presentes opções pedagógicas e metodologias em 
que a opção – às vezes consciente, outras inconsciente – de práticas educativas de 
uma educação bancária. Meio século passado da primeira publicação do Pedagogia 
do Oprimido, pode-se ainda perceber como suas proposições educativas se fazem 
ausentes em muitas situações reais, de nossas escolas reais, de nossos educandos 
e educandas reais.

Contudo, o próprio Paulo Freire nos dá sinalizações de caminhos possíveis. 
Um desses caminhos é o caminho da esperança, do sonho, do acreditar na educação 
como uma chave que poderá abrir portas para a inclusão, para a cidadania, parti-
cularmente para os grandes contingentes de brasileiros e de brasileiras que ainda 
lhes tem negado o acesso a uma educação que promova a liberdade, a democracia e 
o respeito aos direitos humanos de todas as pessoas. Como alertava Freire, a edu-
cação sozinha não transforma o mundo, o que ela pode é transformar as pessoas. 
Pessoas, essas, sim, serão capazes de transformar o mundo.

Nos tempos difíceis da conjuntura política brasileira que estamos vivendo, de 
surgimento de uma onda neoconservadora em todas as dimensões da sociedade, em 
que uns tantos propõem a expulsão de Freire e de seu legado das escolas e mesmo 
das universidades, há que aprofundarmos e atualizarmos a leitura e a compreen-
são do legado freireano. Ou seja: aos que propõe “escolas sem partido” e expulsão de 
Freire4, devemos responder com mais Freire e com mais democracia. Se tivéssemos 
conseguido fazer as proposições freireanas mais presentes, mais encarnadas em 
nossa educação, certamente que certos ressurgimentos obscurantistas não teriam 
tanta facilidade de se instalar em nossa sociedade. Ao contrário de certos discursos 



683  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Pedagogia do Oprimido – 50 anos – mais Freire, nunca menos

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 665-684, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

autoritários e brados obscurantistas vemos uma longa vida para o Pedagogia do 
Oprimido, entre educadores(as) desse tão maltratado país, onde a “Malvadeza” das 
elites reacionárias – como dizia Freire – insiste em produzir injustiças. Com esse 
sincero texto, que ora oferecemos aos possíveis leitores e leitoras, não queremos 
muito, porém, queremos um pouco. Um pouco de diálogo, um pouco menos de into-
lerância entre homens e mulheres, um pouco de esperança, um pouco de alegria no 
fazer docente, um pouco mais de generosidade entre as pessoas.

Queremos dar uma pausa nessa reflexão e nesse texto com a última frase 
com a qual Freire finaliza seu Pedagogia do Oprimido, que entendemos da maior 
atualidade e necessidade, quando ele aposta na, “Fé nos homens e na criação de um 
mundo em que seja menos difícil amar” (FREIRE, 2016, p. 284).

Notas
1	 Freire, ao apresentar essa proposição do “inédito viável” em Pedagogia do Oprimido, coloca que homens 

e mulheres se defrontam em sua existência com obstáculos e dificuldades. A essas dificuldades Freire 
denomina de “situações-limites”. Segundo o educador, a ação frente a essas situações limites podem ser de 
aceitação, mas, também, de enfrentamento. As pessoas que optam pela segunda alternativa, são aquelas 
que vão em busca da realização de seus sonhos, da viabilização de suas utopias. É essa busca que poderá 
alcançar o que Freire denominou em Pedagogia do Oprimido de “inédito-viável”.

2	 Paulo Freire - El grito manso é o título de uma obra publicada pela editora Siglo Veinteuno, Buenos Aires, 
2003. A obra resulta de aulas ministradas por Paulo Freire por ocasião do recebimento do título de Doutor 
Honoris Causa pela Universidad de San Luis, Argentina, no ano de 1996.

3	 Originalmente publicado com o título de Conversação Libertária com Edson Passetti. São Paulo, 1998. 
Editora Imaginário.

4	 Denominação de um movimento surgido no ano de 2004, por iniciativa do Procurador do Estado de São 
Paulo Miguel Nagib. O Projeto tinha como intenção combater o que denominava, o então Procurador, de 
instrumentalização do ensino para fins político ideológicos e partidários. Mais recentemente, com a eleição 
a presidente do Brasil do Senhor Jair Messias Bolsonaro (2018), esse movimento retorna no contexto de 
um discurso que prega a retirada das ideias e proposições freireanas do contexto da educação brasileira.

Referências 

BEISIEGEL, Celso de R. Prefácio. In: FREIRE, Paulo. Pedagogia do Oprimido. 60. ed. Rio de 
Janeiro: Paz e Terra, 2016.

FIORI, E. M. Prefácio. In: FREIRE, Paulo. Pedagogia do Oprimido. 60. ed. Rio de Janeiro: Paz 
e Terra, 2016.

FREIRE, Paulo. Pedagogia do Oprimido. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2016.

FREIRE, Paulo. Política e Educação. São Paulo: Cortez, 2003a.

FREIRE, Paulo. Pedagogia da Autonomia: saberes necessários à pratica docente. Rio de Janei-
ro: Paz e Terra, 1997.



684 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Valdo Hermes Barcelos, Maria Aparecida Azzolin

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 665-684, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

FREIRE, Paulo. Pedagogia da Esperança – um reencontro com a Pedagogia do Oprimido. Rio 
de Janeiro: Paz e Terra, 1992a.

FREIRE, Paulo. El grito manso. Buenos Aires: Siglo Veintiuno, 2003b.

FREIRE, Paulo. Educação como prática da liberdade. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1992b.

FREIRE, Paulo. La voz del maestro. Acerca de vivir, enseñar y transformar el mundo. Conver-
saciones con Edson Passetti. Buenos Aires: Siglo Veintiuno, 2018.



685  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

A pedagogia do oprimido de Paulo Freire e o ensino de filosofia com crianças

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 685-701, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

*	  Graduada em Filosofia pela UFPA e doutora em Educação pela PUC-SP. Professora titular da Universidade do Estado 
do Pará e docente do Programa de Pós-Graduação em Educação, sendo a atual coordenadora. É vice-presidente 
Norte da Associação Nacional de Pós-Graduação e Pesquisa em Educação (Anped). Coordena o Núcleo de Educação 
Popular Paulo Freire da UEPA e a Cátedra Paulo Freire da Amazônia. É editora da Revista Cocar e bolsista produtividade 
do CNPq, Nível 2. Orcid: https://orcid.org/0000-0002-3458-584X. E-mail: nildeapoluceno@uol.com.br

Recebido em 25/10/2019 – Aprovado em 09/04/2020
http://dx.doi.org/10.5335/rep.v27i3.12375

A pedagogia do oprimido de Paulo Freire e o ensino de filosofia com crianças

The pedagogy of oppressed by Paulo Freire and the teaching of philosophy with children

La pedagogía do oprimido de Paulo Freire y la enseñanza de filosofía con niños

Ivanilde Apoluceno de Oliveira*

Resumo

Neste artigo tecemos reflexões sobre o ensino de filosofia com crianças em escola pública, tendo por base a 
pedagogia do oprimido de Paulo Freire, buscando verificar como os/as educadores/as promovem a formação do 
pensar lógico, crítico e a criatividade da criança. Este ensino é realizado em escola pública da cidade de Belém, 
por educadores/as populares de um Núcleo de Educação Popular vinculado a uma universidade pública do es-
tado do Pará, como atividade de extensão. O ensino de filosofia com crianças é trabalhado pelos/as educadores/
as na perspectiva de iniciação filosófica, procurando-se desenvolver as suas raízes racionais, afetivas, éticas e 
estéticas, visando à formação do pensar, do agir e do imaginar/criar da criança vista na sua integralidade. Neste 
ensino, trabalha-se com a história da filosofia, por meio de livros infantis, alguns produzidos por educadores/as 
do próprio núcleo, buscando desenvolver as faculdades das crianças no ato de filosofar, como o questionar e o 
problematizar a realidade, conceituar, pensar, argumentar com coerência lógica, agir com base em valores éticos 
e criar, estimulando a capacidade de imaginação das crianças e a aquisição de valores estéticos. Porém, neste 
estudo, o foco é para a formação do pensar lógico, crítico e criativo das crianças. Neste estudo, foi realizada pes-
quisa bibliográfica com levantamento documental, na qual foram efetivadas leituras sobre o ensino de filosofia, 
a educação de Paulo Freire, entre outras, bem como o levantamento de relatórios de atividades de extensão do 
referido Núcleo de Educação Popular, dos livros infantis produzidos pelo próprio núcleo e outros utilizados nas 
atividades, e como foram aplicados no ensino de filosofia com crianças na escola. Entre os resultados, destaca-se 
que as crianças nas atividades realizadas analisam os conteúdos, conceituam, argumentam e expressam sua 
visão de mundo, desenvolvendo no ensino de filosofia a capacidade do pensar crítico, lógico e criativo.

Palavras-chave: Ensino de filosofia. Crianças. Pedagogia do oprimido. Paulo Freire. 

https://orcid.org/0000-0002-3458-584X


686 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Ivanilde Apoluceno de Oliveira

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 685-701, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Abstract 
We weave reflections on the teaching of philosophy with children in public school in this article, based on the 
Pedagogy of the Oppressed by Paulo Freire, seeking to verify how the educators promote the formation of the 
child’s logical, critical thinking and creativity. This teaching is carried out in public school in the city of Belém, 
by popular educators from a popular education nucleus linked to a public university of the State of Pará, as an 
extension activity. It was carried out bibliographic research with documentary survey in this study, in which 
readings on the teaching of philosophy were effective, the education of Paulo Freire, among others, as well as 
the survey of reports of extension activities of the aforementioned Popular Education Nucleus, children’s books 
produced by the nucleus and others used in activities and how they were applied in teaching philosophy with 
children at school. Among the results, it is highlighted that the children in the activities performed analyse the 
contents, conceptualize, argue and express their worldview, developing the capacity for critical, logical and crea-
tive thinking in the teaching of philosophy. 

Keywords: Teaching of philosophy. Children. Pedagogy of the oppressed. Paulo Freire. 

Resumen
En este artículo reflexionamos sobre la enseñanza de la filosofía con niños en una escuela pública, basada en la 
Pedagogía del Oprimido de Paulo Freire, buscando verificar cómo los educadores promueven la formación del 
pensamiento lógico, crítico y creativo del niño. Esta enseñanza se realiza en una escuela pública en la ciudad 
de Belém, por educadores populares de un Centro de Educación Popular vinculado a una Universidad pública 
del Estado de Pará, como una actividad de extensión. La enseñanza de la filosofía con los niños es trabajada por 
educadores desde la perspectiva de la iniciación filosófica, buscando desarrollar sus raíces racionales, afectivas, 
éticas y estéticas, con el objetivo de formar el pensamiento, la actuación y la imaginación/creación del niño 
visto en su totalidad. En esta enseñanza trabajamos con la historia de la filosofía, a través de libros infantiles, 
algunos producidos por educadores del Núcleo mismo, buscando desarrollar las facultades de los niños en el 
acto de filosofar, como cuestionar y problematizar la realidad, conceptualizar, pensar, argumentan con coheren-
cia lógica, actúan en base a valores éticos y crean, estimulando la imaginación de los niños y la adquisición de 
valores estéticos. Sin embargo, en este estudio, el enfoque está en la formación del pensamiento lógico, crítico y 
creativo de los niños. En este estudio, se realizó una investigación bibliográfica con encuesta documental, en la 
que se realizaron lecturas sobre la enseñanza de la filosofía, la educación de Paulo Freire, entre otros, así como la 
encuesta de informes de actividades de extensión del referido Centro de Educación Popular, de libros infantiles 
producidos por el Núcleo y otros utilizados en las actividades, y cómo se aplicaron en la enseñanza de filosofía 
con niños en la escuela. Entre los resultados, se destaca que los niños en las actividades realizadas analizan los 
contenidos, conceptualizan, discuten y expresan su cosmovisión, desarrollando en la enseñanza de la filosofía la 
capacidad de pensamiento crítico, lógico y creativo.

Palabras clave: Enseñanza de filosofía. Niños. Pedagogía del Oprimido. Paulo Freire.

Introdução

Neste artigo tecemos reflexões sobre o ensino de filosofia com crianças em 
escola pública, tendo por base a pedagogia do oprimido de Paulo Freire.

Uma das principais referências da educação de Paulo Freire é o livro Pedago-
gia do Oprimido, escrito de 1967 a 1968 e publicado nos Estados Unidos em 1970, 
e no Brasil em 1975 (CASALI, 2009). Nessa obra, Paulo Freire apresenta uma 
pedagogia do oprimido, cuja característica é o engajamento ético-político com os 



687  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

A pedagogia do oprimido de Paulo Freire e o ensino de filosofia com crianças

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 685-701, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

oprimidos, ou seja, todos que sofrem opressão social tanto por questão de classe 
quanto por outros fatores: etnia, idade, sexo, etc. 

A opressão é conceituada por Freire (1983, p. 47, grifo nosso) como “um ato 
proibitivo do ser mais dos [seres humanos]”, compreendendo que, no processo de 
opressão, o ser humano é negado em sua vocação ontológica para ser mais, consti-
tuindo-se em uma ação de desumanização. 

O livro Pedagogia do Oprimido é estruturante do seu pensamento educacional 
por apresentar a crítica à concepção tradicional de educação, que denomina de 
bancária, por ser impositiva de conteúdos, competitiva, meritocrática, alienante e 
excludente, e anunciar as diretrizes e categorias fundantes da sua pedagogia, que 
se configura em dialógica, crítica e libertadora.

Como o próprio Freire (1983, p. 17) afirma, a pedagogia do oprimido faz “da 
opressão e de suas causas objeto de reflexão dos oprimidos, de que resultará o seu 
engajamento necessário na luta por sua libertação”. Destaca, ainda, que a pedago-
gia do oprimido tem raízes na luta por sua libertação. “E tem que ver, nos próprios 
oprimidos, que se saibam ou comecem criticamente, a saber-se oprimidos, um dos 
seus sujeitos”. Por isso, precisa ser crítica, humanizadora e libertadora.

Assim, com base no livro Pedagogia do Oprimido, a pedagogia de Paulo Freire 
é vista como libertadora, humanista, dialógica e do oprimido. É nesse sentido que 
será tratada neste artigo, como uma pedagogia do oprimido.

O objetivo deste artigo é verificar como educadores/as promovem a formação 
do pensar lógico, crítico e criativo da criança no ensino de filosofia. Esse ensino é 
realizado em escola pública da cidade de Belém, por educadores/as populares de 
um Núcleo de Educação Popular vinculado a uma universidade pública do estado 
do Pará, como atividade de extensão.

O ensino de filosofia com crianças é trabalhado pelos/as educadores/as na pers-
pectiva de iniciação filosófica, procurando-se desenvolver as suas raízes racionais, 
afetivas, éticas e estéticas, visando à formação do pensar, do agir e do imaginar/
criar da criança vista na sua integralidade. 

Freire (2001b, p. 18) compreende o ser humano na sua inteireza de ser, razão-
-corpo, cognitivo-afetividade, quando afirma: “sou uma inteireza e não uma dicoto-
mia [...]. Conheço com meu corpo todo, sentimentos, paixão. Razão também”.

Neste ensino, trabalha-se com a história da filosofia, por meio de livros infan-
tis, alguns produzidos por educadores/as do próprio núcleo, buscando, também, 
desenvolver as faculdades das crianças no ato de filosofar, como o questionar e o 
problematizar a realidade, conceituar, pensar, argumentar com coerência lógica, 



688 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Ivanilde Apoluceno de Oliveira

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 685-701, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

agir com base em valores éticos e criar, estimulando a capacidade de imaginação 
das crianças e a aquisição de valores estéticos. Assim, neste estudo, o foco é para a 
formação do pensar lógico, crítico e criativo das crianças.

Essas ações educativas têm por base as seguintes categorias da pedagogia do 
oprimido de Paulo Freire: o diálogo, o ato de perguntar, o estímulo à curiosidade, à 
criatividade e à autonomia dos sujeitos educacionais, assim como o ato de proble-
matizar a realidade social. 

Neste estudo, tanto a pesquisa bibliográfica quanto o levantamento documen-
tal foram realizados, tendo sido efetivadas leituras sobre o ensino de filosofia, a 
educação de Paulo Freire, entre outras, bem como o levantamento de relatórios de 
atividades de extensão do referido Núcleo de Educação Popular, de livros infantis 
produzidos pelo próprio núcleo e outros utilizados nas atividades, e como foram 
aplicados no ensino de filosofia com crianças nas escolas.

Desta forma, este artigo está direcionado para as atividades educacionais 
realizadas no ensino de filosofia com crianças, incluindo o uso de livros infantis, 
visando investigar: como é promovida a formação do pensar lógico, crítico e criativo 
da criança?

É importante ressaltar que o Núcleo de Educação Popular já elaborou dois 
livros infantis para o ensino de filosofia com crianças, por meio de um trabalho 
coletivo dos educadores, tendo como pondo de partida a realidade da Amazônia 
Paraense, instigando nas crianças o interesse pela filosofia.

A produção de livros filosóficos para crianças surgiu no núcleo pela necessi-
dade de se trabalhar a história da filosofia e apresentar os filósofos e seus temas 
de reflexões filosóficas. Como os livros que abordam questões filosóficas não são 
facilmente encontrados no âmbito da literatura infantil, os/as educadores/as resol-
veram produzir os livros infantis.

Inicialmente, apresentamos o porquê de as crianças filosofarem, em seguida, 
a pedagogia do oprimido de Paulo Freire e o ensino freireano de filosofia com crian-
ças, por meio da descrição e análise de duas estratégias metodológicas realizadas 
pelos/as educadores/as na formação do pensar lógico, crítico e criativo da criança: o 
círculo cultural dialógico e de problematização e o uso de livros infantis filosóficos.

O porquê de as crianças filosofarem

A filosofia é entendida como a busca em conhecer e solucionar as problemáti-
cas existenciais e socioculturais do ser humano. A filosofia se apresenta: 



689  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

A pedagogia do oprimido de Paulo Freire e o ensino de filosofia com crianças

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 685-701, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

[...] como uma “maneira de pensar” que tem “um conteúdo próprio: os aspectos fundamen-
tais da realidade e da existência humana” [...] é um projeto, e não uma obra acabada; é uma 
“busca perene de ampliação do saber” e procura apropriar-se da realidade para ir além 
da explicação, da descrição dessa realidade, num movimento histórico de constituição das 
significações e do próprio mundo humano (LORIERI; RIOS, 2004, p. 24-25).

A filosofia se configura como uma atividade humana, porque todo o ser hu-
mano filosofa em sua relação com o mundo, levantando problemas e encarando os 
desafios vivenciados no cotidiano social e que provocam questionamentos e estimu-
lam a busca de conhecer os fatos e de solucioná-los. 

O ser humano, então, diante dos problemas que a realidade social apresenta, 
assume uma atitude filosófica. De modo que: 

Filosofar [...] se impõe não como puro encanto, mas como espanto diante do mundo, diante 
das coisas, da História que precisa ser compreendida ao ser vivida no jogo em que, ao fazê-
-la, somos por ela feitos e refeitos (FREIRE, 2000, p. 102). 

Na visão de Gramsci (1991, p. 11), “todos os homens são filósofos”, pois ex-
pressam na linguagem, no senso comum, na cultura popular, etc., uma filosofia 
construída de forma ocasional e espontânea. Filosofia compreendida como uma 
visão de mundo produto de questionamentos e reflexões sobre ações, sentimentos 
e ideias, extraída da vivência cotidiana e gerada pela curiosidade. Dessa forma, a 
filosofia se apresenta como ato de filosofar, ou seja, como uma atitude filosófica do 
ser humano perante o mundo e como teoria ou pensamento filosófico, isto é, atitude 
de investigação filosófica do ser humano perante o mundo.

Freire (1983), em Pedagogia do Oprimido, ressalta a capacidade do ser hu-
mano de se colocar a si mesmo como problema, mediante a consciência de sua 
incompletude e de sua compreensão de que é um ser que não sabe tudo, por isso se 
constitui em um “ser de busca” do conhecimento.

Mais uma vez os homens [e as mulheres], desafiados pela dramaticidade da hora atual, 
se propõem a si mesmos, como problema. Descobrem que pouco sabem de si, de seu “posto 
no cosmos”, e se inquietam por saber mais. Estará, aliás, no reconhecimento do seu pouco 
saber de si uma das razões desta procura. Ao instalar-se na quase, senão trágica descoberta 
do seu pouco saber de si, se fazem problema a eles mesmos. Indagam. Respondem, e suas 
respostas os levam a novas perguntas (FREIRE, 1983, p. 29).

O ato de perguntar, na visão de Freire (1983), está situado no âmbito da pro-
blematização do ser humano sobre si mesmo. A pergunta está relacionada à curio-
sidade do ser humano, cuja radicalidade é a consciência de sua inconclusão, no seu 
permanente processo social e histórico de busca. 



690 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Ivanilde Apoluceno de Oliveira

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 685-701, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

A curiosidade como inquietação indagadora, como inclinação ao desvelamento de algo, como 
pergunta verbalizada ou não, como procura de esclarecimento, como sinal de atenção que 
sugere alerta faz parte integrante do fenômeno vital. Não haverá criticidade sem a curiosi-
dade que nos põe pacientemente impacientes diante do mundo que não fizemos, acrescen-
tando algo a ele que fazemos (FREIRE, 2007, p. 32).

O perguntar, então, faz parte do processo de existir humano, sendo necessário 
à prática educacional, considerando que “uma educação de perguntas é a única 
educação criativa e apta a estimular a capacidade humana de assombrar-se, de 
responder ao seu assombro e resolver seus verdadeiros problemas essenciais, exis-
tenciais. E o próprio conhecimento” (FREIRE; FAUNDEZ, 1985, p. 52).

É nesta perspectiva que compreendemos que a criança pode filosofar. As crian-
ças, tais como os adultos, são curiosas, estão em processo de conhecimento e fazem 
perguntas sobre a vida, a natureza e os acontecimentos socioculturais. Perguntam 
para conhecer as coisas, sendo capazes de encontrar respostas às suas próprias 
perguntas e inquietações (DEWEY, 1959 apud PAGNI; BROCANELLI, 2007).

O ensino de filosofia, na perspectiva de uma pedagogia da pergunta, consiste 
em estimular a curiosidade e o ato de perguntar das crianças na ação educativa. 

Lipman, Sharp e Oscanyan (2001) afirmam que as crianças podem filosofar, 
porque se deslumbram e são curiosas perante a realidade. Ao perguntar o porquê 
das coisas, expressam o seu espírito inquiridor e levantam temas filosóficos. Os au-
tores consideram, ainda, que a filosofia é favorável ao desenvolvimento das crian-
ças, ao possibilitar-lhes realizar juízos logicamente corretos, estimular atitudes 
éticas e o pensamento reflexivo.

Entretanto, na perspectiva da pedagogia do oprimido, compreendemos, como 
Freire (1993, p. 79), que: “ninguém nasce feito. Vamos nos fazendo aos poucos, na 
prática social de que tomamos parte”, e a formação da criança é integral. Nesse 
sentido, a filosofia não pode ser apenas dirigida à razão, ela deve ter raízes também 
na afetividade e na estética.

Uma educação que englobe a estética é aquela que coloca o indivíduo “em conta-
to com os sentidos que circulam em sua cultura, para que, assimilando-os, ele possa 
nela viver [...]. Significa permitir que ele conheça as múltiplas significações e as 
compreenda a partir de suas vivências” (DUARTE, 1988 apud MARIN, 2007, p. 114). 

Assim, formar ética e esteticamente crianças pressupõe o desenvolvimento de 
atividades pedagógicas criativas e críticas, entre as quais as artísticas. 

Jamais pude pensar a prática educativa [...] intocada pela questão dos valores, portanto, 
da ética, pela questão dos sonhos e da utopia, quer dizer, das opções políticas, pela questão 
do conhecimento e da boniteza, isto é, da gnosiologia e da estética (FREIRE, 2000, p. 89).



691  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

A pedagogia do oprimido de Paulo Freire e o ensino de filosofia com crianças

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 685-701, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

É na perspectiva de uma educação crítica e criativa que se compreende ser o 
ensino de filosofia com crianças, que se apresenta como processo de iniciação filo-
sófica. A criança tem acesso ao contato com o pensamento de alguns filósofos, por 
meio da literatura infantil, sendo trabalhadas pedagogicamente com elas questões 
filosóficas: o conhecimento, a ética, a estética, a lógica, entre outras. Neste estudo, 
o foco é para questões da lógica, da criticidade e da criatividade.

A pedagogia do oprimido de Paulo Freire como pressuposto do ensino de filosofia 
com crianças

O ensino de filosofia com crianças, realizado desde 2007, em escola pública de 
Belém, está centrado nas seguintes diretrizes da pedagogia do oprimido de Paulo 
Freire (2007):

a)	 ensinar não é transferir conhecimento, e sim “criar as possibilidades 
para a sua própria produção ou a sua construção” (2007, p. 47);

b)	 ensinar exige criticidade, com vistas a superar a visão ingênua de mun-
do; promover a passagem da curiosidade ingênua para a curiosidade episte-
mológica;

c)	 ensinar exige ética e estética, Freire considera que a formação crítica 
deve ser feita vinculada a uma rigorosa “formação ética ao lado sempre da 
estética. Decência e boniteza de mãos dadas” (2007, p. 32);

d)	 ensinar exige curiosidade, importa para Freire que “professores e alu-
nos se assumam epistemologicamente curiosos” (2007, p. 86);

e)	 ensinar exige respeito aos saberes dos educandos, promovendo a “re-
lação desses saberes com o ensino dos conteúdos” (2007, p. 30);

f)	 ensinar exige respeito à autonomia do ser humano, que requer do 
docente uma prática coerente com essa exigência;

g)	 ensinar exige disponibilidade para o diálogo e saber escutar, que 
implica no sujeito se abrir ao mundo e aos outros, inaugurando com seu ges-
to a relação dialógica, que perpassa pela escuta do outro e se confirma como 
inquietação, curiosidade, inconclusão em constante movimento na história;

h)	 ensinar exige alegria e esperança, como clima do espaço pedagógico, com 
vistas ao processo de humanização e de transformação social (2007, p. 72); 



692 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Ivanilde Apoluceno de Oliveira

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 685-701, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

i)	 ensinar exige querer bem aos educandos, porque “a afetividade não 
está excluída da cognoscibilidade”; o querer bem significa “a disponibilidade 
à alegria de viver”, uma ação de amorosidade indispensável no ato educati-
vo (2007, p. 141).

Nesse sentido, o ensino de filosofia com crianças articula a criticidade com a 
ética e a estética, é alegre, estimula a curiosidade e a problematização da realida-
de, promove a amorosidade, a autonomia dos sujeitos e a esperança de um mundo 
melhor.

As principais categorias freireanas utilizadas são: a pergunta, o diálogo, a 
amorosidade, a problematização e a autonomia.

O ato de perguntar, em Freire e Faundez (1985), faz parte da existência hu-
mana, cujo ponto de partida do questionar é a curiosidade, configurando-se o ato de 
perguntar a origem do conhecimento. Assim, na prática pedagógica é imprescindí-
vel o estímulo à curiosidade e à criatividade por meio da pergunta. 

Para Freire (1980, p. 83), o que fundamentalmente importa à educação: 

[...] é a problematização do mundo do trabalho, das obras, dos produtos, das ideias, das con-
vicções, das aspirações, dos mitos, da arte, da ciência, enfim, o mundo da cultura e da história, 
que resultado das relações homem-mundo, condiciona os próprios homens, seus criadores. 

É o mundo humano que é objeto de problematização dos homens e mulheres 
na ação educativa, mundo no qual o próprio ser humano está inserido e também 
dialeticamente problematizado.

O diálogo e a problematização em Paulo Freire apresentam uma dimensão 
política. O diálogo possibilita às pessoas de segmentos sociais excluídos “dizerem 
sua palavra”, expressando sua forma de ver o mundo e de se ver como pessoa e 
cidadã, além de problematizarem de forma crítica a realidade social. A cidadania, 
para Freire (2001a, p. 130-131), “passa pela participação popular, pela voz [...]. A 
voz é um direito de perguntar, criticar, de sugerir”. E a problematização permite 
aos excluídos socialmente efetuar uma análise crítica sobre a realidade, que se 
apresenta como problema, visando modificá-la.

Na pedagogia do oprimido de Paulo Freire, a problematização se processa por 
meio do diálogo, no qual os sujeitos cognoscentes se comunicam. 

Na dialogicidade, na problematização, educador-educando e educando-educador vão ambos 
desenvolvendo uma postura crítica da qual resulta a percepção de que este conjunto de sa-
ber se encontra em interação. Saber que reflete o mundo e os homens, no mundo e com ele, 
explicando o mundo, mas sobretudo, tendo de justificar-se na sua transformação (FREIRE, 
1983, p. 55).



693  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

A pedagogia do oprimido de Paulo Freire e o ensino de filosofia com crianças

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 685-701, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

A amorosidade está vinculada ao diálogo, conceituado por Freire (1980, p. 43) 
como “encontro amoroso dos homens [e mulheres] que, mediatizados pelo mundo, 
o pronunciam, isto é, o transformam, e transformando-o, o humanizam para a hu-
manização de todos”.

Na pedagogia do oprimido, a amorosidade envolve a intercomunicação e o res-
peito entre os sujeitos. O amor é definido por Freire (1981, p. 29) como uma “inter-
comunicação íntima de duas consciências que se respeitam”.

Além do diálogo e da amorosidade, a autonomia é fundamental na pedagogia 
de Paulo Freire. Ter autonomia significa ser sujeito na construção de sua história, 
cultura e educação. Para Freire, a autonomia envolve escolhas e decisões. Dessa 
forma, a autonomia “vai se constituindo na experiência de várias, inúmeras deci-
sões, que vão sendo tomadas [pelos indivíduos]” (2007, p. 107).

O ensino de filosofia com crianças visa que a criança seja capaz de: problema-
tizar a realidade social em que vive; ter autonomia em sua forma de pensar; poten-
cializar o seu pensar crítico, reflexivo e criativo; viabilizar a compreensão entre a 
produção histórica e filosófica expressa nos livros infantis e a atitude cotidiana de 
filosofar.

	 Assim, além de desenvolver o ato de filosofar, o uso de livros infantis via-
biliza o contato com o pensamento de filósofos, para que as crianças conheçam um 
pouco da história da filosofia e se informem sobre algumas questões filosóficas, 
relacionando-as com o seu contexto sociocultural.

O ensino de filosofia com crianças: a formação do pensar lógico, crítico e criativo

O círculo cultural dialógico e de problematização

O círculo cultural dialógico e de problematização proposto como estratégia 
metodológica no ensino de filosofia com crianças tem por base os círculos de cultura 
de Paulo Freire, nos quais:

[...] dialogicamente se ensinava e se aprendia. Em que se conhecia em lugar de se fazer 
transferência de conhecimento. Em que se produzia conhecimento em lugar de justaposição 
ou da superposição de conhecimento feitas pelo educador a ou sobre o educando. Em que se 
construíam novas hipóteses de leitura do mundo (FREIRE, 2003, p. 161).

	 Nesse círculo, são realizadas conversas dialógicas com as crianças, tendo 
por base um tema gerador, por meio das quais as crianças são incentivadas a per-
guntar, a levantar problemas e a refletir sobre eles, sem repressões.



694 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Ivanilde Apoluceno de Oliveira

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 685-701, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Desta forma, do diálogo sobre o tema, expresso por situações existenciais e 
sociais, emergem questões para reflexão no círculo, sendo utilizadas diversas es-
tratégias educacionais, entre as quais o uso de livros infantis, slides, teatro, etc.

Levantamento de perguntas existenciais

No círculo cultural, as crianças levantam questões filosóficas existenciais, 
como o porquê da morte, buscando conhecer e esclarecer os fatos.

Criança: — Por que a gente morre? 

(RELATÓRIO NEP, 2007a, p. 03).

Criança: — Por que Deus fez a gente?

(AMADOR, 2007, p. 95). 

Pensar com coerência lógica e argumentação

As crianças expressam um pensar com coerência lógica, apresentando concor-
dância e contra argumentação.

Educador: — Então quer dizer que o isolamento é quando o ser humano mora sozinho?

Crianças: — Não.

Criança: — Não. Tem gente que mora com a família que é isolada.

Criança: — É mesmo.

(AMADOR, 2007, p. 71). 

Educador: — Existe um número certo de membros para compor uma família?

Crianças: — Não.

Criança: — Existe.

Criança: — Desconcordo.

(AMADOR, 2007, p. 79). 

Educador: — Então o que é carinho?

Criança: — É o amor.

Criança: — Eu não acho.

Criança: — Eu acho!

Educador: — Você poderia explicar porque não acha que o carinho é amor?

Criança: — Porque o amor é uma coisa que namora e vai casar.

(AMADOR, 2007, p. 74). 



695  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

A pedagogia do oprimido de Paulo Freire e o ensino de filosofia com crianças

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 685-701, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Conceituar as coisas 

No círculo cultural, as crianças também conceituam as coisas, usando situa-
ções concretas da realidade social.

Educador: — E os filhos e as filhas possuem papel na família? [...]

Criança: — É ajudar os pais a trabalhar [...]

Criança: — A prima quando ela chega.

Criança: — Para cinhar.

Educador: — O que é cinhar?

Criança: — É cinhar o mato com ancinho.

Criança: — Limpar o terreiro.

(AMADOR, 2007, p. 75). 

Formação do senso crítico

As crianças, no círculo cultural, apresentam senso crítico: 
 

Educador: — Por que a poluição nos igarapés está acontecendo?

Criança: — Porque jogam lixo.

Criança: — As pessoas jogam lixo nos igarapés.

Criança: — Elas acham que é bom jogar lixo nos igarapés. [...]

Criança: — Quando jogam lixo no rio, é porque não sabe pensar.

Criança: — É porque não tem noção.

Criança: — Ela está acabando com a natureza.

(AMADOR, 2007, p. 103-104). 

Educador: — Por que o ser humano bate no outro?

Criança: — Porque ele sente raiva e coloca para fora.

Educador: — Quando o homem bate na mulher, ele é chamado de covarde. E quando a 
mulher bate no homem?

Criança: — É para se proteger dele [...]

Criança: — Tem a Lei Maria da Penha.

Criança: — Ela se protegeu.

Criança: — Eu não vou deixar o meu marido me bater!

Educador: — Será que ele também perdeu a cabeça e não pensou?

Crianças: — Foi.

Educador: — E quando nós pensamos?

Criança: — Ah! É diferente.

(RELATÓRIO NEP, 2007a, p. 03). 



696 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Ivanilde Apoluceno de Oliveira

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 685-701, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Educador: — O que é certo?
Educando 5: — O certo é pensar. Antes de fazer, tem que pensar.
Educador: — Os animais, porque não pensam, fazem o errado?
Educandos: — É.
Educanda 2: — Por exemplo o macaco faz tudo errado porque ele não pensa.
Educanda 1: — Errado é uma coisa que a gente não pensa antes de fazer.
Educador: — Quando a gente pensa antes, e não sai do jeito que a gente queria depois?
Educando 4: — A gente tenta de novo.
Educanda 2: — A gente faz de novo.
Educando 4: — Até dar certo. 
(RELATÓRIO NEP, 2007b, p. 4). 

A utilização de livros para desenvolvimento de habilidades lógicas e criativas

Alguns círculos de cultura foram iniciados com diálogos incentivados pela 
apresentação de um livro. 

Os livros infantis filosóficos são utilizados por meio de diferentes estratégias 
metodológicas, envolvendo leituras coletivas e em pequenos grupos e o círculo cul-
tural para levantamento de questões sobre o livro, buscando identificar o nível de 
compreensão do conteúdo do livro em estudo.

Livro Zoom

O livro apresentado às crianças foi o Zoom, que não possui textos, somente 
imagens, com o uso de slides projetados na tela. Nessa apresentação, com o intuito 
de incentivar a curiosidade e a relação lógica entre o todo e a parte, o tema em 
debate foi a curiosidade.

Educadora: — E o que é curiosidade?
Criança 1: — É uma pergunta sem resposta.
Criança 2: — É você olhar e sentir vontade de ir ver.
Criança 3: — É você querer fazer.
Criança 4: — É você não pensar em só olhar, é ir ver de perto, pegar, tocar.
Criança 5: — É abrir um pacote somente para ver o que é.
Criança 6: — É não deixar passar sem ver o que é.
Criança 7: — É uma atração para saber o que é.
Criança 8: — É você se sentir atraído pelo diferente.
Criança 9: — É a vontade de ver o que é.
Criança 10: — É tudo isso... 
(RELATÓRIO NEP, 2010, p. 04). 



697  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

A pedagogia do oprimido de Paulo Freire e o ensino de filosofia com crianças

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 685-701, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Livro sobre Descartes

O livro René Descartes (HASSEN, 2009) conta a história de um menino, cha-
mado Renê, que, além de brincar, pensava. Ele, num dado dia, pensou sobre o 
sonho e a realidade e desconfiou do que via ao seu redor. O que era ilusão? O que 
era verdade? Pensou e concluiu, mesmo que pensasse errado, quem pensa precisa 
existir. Por isso, afirmou: “Penso, logo existo”.

O livro foi apresentado em forma de slides, por meio de leitura coletiva realiza-
da pelo educador e pelas crianças. Após a leitura, foi constituído o círculo cultural, 
no qual as crianças debateram sobre a ilusão, o que existe e a verdade, tendo por 
base o que leram no livro.

Criança 2: — A ilusão é quando a gente vê uma coisa que não é verdade, que nem a lama 
que o menino viu (Descartes).

Criança 1: — É uma menina por causa do cabelo.

Criança 2: — Não é. O nome é de menino: René.

Criança 1: — Ah! é.

Educador: — O trote do cavaleiro era de verdade?

Crianças: — Não. Era ilusão.

Criança 2: — Tudo que ele (Descartes) pensava era ilusão.

Educador: — A ilusão é pensamento?

Crianças: — É.

Criança 2: — Aí quem pensa é porque existe.

Educador: — Por mais que pense errado?

Criança 2: — Não importa, pensou, existiu.

Educador: — A gente passa a existir quando pensa?

Criança 2: — É. Acho que passa, sem pensar a gente nunca ia existir.

(RELATÓRIO NEP, 2007b, p. 03). 

Educador: — O que é verdade?

Crianças: — É aquilo que acontece.

Educador: — O que é mentira?

Criança 1: — Mentir é uma coisa assim. Quando a gente faz uma coisa pra nossa mãe, aí 
depois a nossa mãe descobre, aí diz que é mentira.

Educador: — Então mentira é o que a nossa mãe diz que é mentira?

Crianças: — Não.

Criança 1: — Mentira é algo que a gente inventa para nossa mãe.

(RELATÓRIO NEP, 2007b, p. 03). 



698 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Ivanilde Apoluceno de Oliveira

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 685-701, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Leitura e análise do livro Conversa com Sócrates 

A sinopse do livro Conversa com Sócrates é a seguinte: o professor em sala fa-
lou um pouco sobre Sócrates e os meninos ficaram curiosos em conhecer mais sobre 
o filósofo. Ao adormecerem embaixo de uma árvore, sonharam que estavam em 
uma terra distante e se encontravam com Sócrates, que os denominou de Menino 
do Porquê e Menina da Pergunta. Na conversa dialógica com os meninos, Sócrates 
apresenta o que é a filosofia, o conhecimento e a maiêutica. 

Para leitura desse livro, foi utilizada a estratégia metodológica da leitura co-
letiva. Após a leitura, foi analisado um trecho do livro no qual Sócrates pergunta 
às crianças se todas as árvores são iguais. Os/as educadores/as, então, fizeram 
a pergunta: “Todas as árvores são iguais?”. Mediante esta pergunta, as crianças 
desenharam, na lousa e no caderno, as diferentes árvores que conheciam e que já 
tinham visto em algum lugar (Figura 1). 

Figura 1 – Atividade “As árvores são todas iguais?”

Fonte: Relatório NEP (2015, p. 10). 

No desenvolvimento da atividade, foi estabelecido o seguinte diálogo entre as 
crianças e a educadora:



699  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

A pedagogia do oprimido de Paulo Freire e o ensino de filosofia com crianças

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 685-701, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Criança 1: — Professora, as árvores são seres vivos?

Educadora: — Sim, as árvores são seres vivos.

Criança 1: — Nós também somos seres vivos?

Educadora: — Sim, nós humanos também somos seres vivos.

Criança 2: — Ah!, então, se as árvores são seres vivos e nós também somos, quer dizer que 
se as árvores não são todas iguais então nós também não somos, né?

Criança 1: — Era isso que eu ia perguntar!!!

(RELATÓRIO NEP, 2015, p. 10).

Jogo filosófico

A atividade do “jogo filosófico” consistiu em apresentar um jogo sem regras 
para as crianças. Ele correria da forma que as crianças achassem mais adequada. 
Sem regras, as crianças jogariam de forma aleatória. Logo, elas perceberam que 
todo jogo precisa de regras para que cumpra sua funcionalidade. Os/as educadores/
as, então, solicitaram que as crianças criassem ou seguissem as regras já estabe-
lecidas para cada jogo e, depois, jogassem. No final da atividade, cada grupo de 
crianças criou um jogo com as suas respectivas regras (Figuras 2 e 3).

Figura 2 – Criação de regras dos jogos        	          Figura 3 – Jogos utilizados em sala

 
Fonte: Relatório NEP (2016, p. 11).       	                                   Fonte: Relatório NEP (2016, p. 11).

As crianças criaram regras e dinâmicas dos jogos, o que exigiu capacidades de 
pensar, comparar, classificar, quantificar e refletir criticamente sobre como viabili-
zar a execução de um jogo. 

Assim, as atividades realizadas indicaram que as crianças desenvolveram as 
capacidades de pensar, questionar e refletir criticamente sobre fatos vivenciados 
em seu cotidiano social.



700 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Ivanilde Apoluceno de Oliveira

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 685-701, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Considerações finais

No ensino de filosofia com crianças e adolescentes, tendo por base a pedagogia 
do oprimido de Paulo Freire, fica evidente que a criança em sua iniciação filosófica 
desenvolve capacidades lógicas fundamentais para a formação pessoal e educacio-
nal. O fomento ao pensar lógico, crítico e criativo é realizado na prática educativa 
por meio de uma diversidade de estratégias, incluindo produções literárias, leitu-
ras de livros infantis, desenhos, entre outras. 

No círculo dialógico, as crianças trazem para debate questões relacionadas ao 
seu cotidiano social, que perpassam o seu fazer como crianças, o brincar, o estudar, 
os problemas familiares e de cunho social. Assim, analisam os conteúdos, criam 
desenhos, conceituam, argumentam e expressam sua visão de mundo. Com isso, as 
crianças desenvolvem a capacidade do pensar lógico e crítico, bem como sua criati-
vidade no ensino de filosofia, articulado ao seu contexto sociocultural.

Referências

AMADOR, Afonso Araújo. Relatório de pesquisa: filosofia com crianças e adolescentes em prá-
ticas educacionais populares – uma abordagem freireana. Belém: Grupo Educação Freireana e 
Filosofia, 2007.

CASALI, Alípio. A pedagogia do oprimido: de clandestina a universal. In: MAFRA, Jason; RO-
MÃO, José Eustáquio; SCOCUGLIA, Afonso Celso (org.). Globalização, educação e movimentos 
sociais: 40 anos da Pedagogia do Oprimido. São Paulo: Instituto Paulo Freire/Editora Esfera, 
2009. p. 124-132.

FREIRE, Paulo. Pedagogia da Autonomia: saberes necessários à prática educativa. 36ed. São 
Paulo: Paz e Terra, 2007.

FREIRE, Paulo. Cartas a Cristina: reflexões sobre minha vida e minha práxis. 2. ed. São Paulo: 
Unesp, 2003.

FREIRE, Paulo. Pedagogia dos sonhos possíveis. São Paulo: Unesp, 2001a.

FREIRE, Paulo. À sombra desta mangueira. 4. ed. São Paulo: Olho D’Água, 2001b.

FREIRE, Paulo. Pedagogia da indignação: cartas pedagógicas e outros escritos. São Paulo: 
Unesp, 2000.

FREIRE, Paulo. Política e educação. São Paulo: Cortez, 1993.

FREIRE, Paulo. Pedagogia do oprimido. 12. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1983.

FREIRE, Paulo. Educação e Mudança. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1981.

FREIRE, Paulo. Extensão ou comunicação? 5. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1980.



701  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

A pedagogia do oprimido de Paulo Freire e o ensino de filosofia com crianças

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 685-701, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

FREIRE, Paulo; FAUNDEZ, Antônio. Por uma Pedagogia da Pergunta. Rio de Janeiro: Paz e 
Terra, 1985.

GRAMSCI, Antonio. Concepção dialética da história. 9. ed. Rio de Janeiro: Civilização Brasilei-
ra, 1991.

HASSEN, Maria de Nazareth Agra (coord.). René Descartes. 2. ed. Porto Alegre: Tomo Edito-
rial, 2009. (Coleção Filosofinhos, v. I).

LIPMAN, Mattew; SHARP, Ann Margaret; OSCANYAN, Frederick. A filosofia na sala de aula. 
São Paulo: Nova Alexandria, 2001.

LORIERI, Marcos Antônio; RIOS, Terezinha Azeredo. Filosofia na escola: o prazer da reflexão. 
São Paulo: Moderna, 2004.

MARIN, Andreia Aparecida. Ética, estética e educação ambiental. Revista de Educação, PUC-
-Campinas, n. 22, p. 109-118, jun. 2007. 

PAGNI, Pedro Angelo; BROCANELLI, Cláudio Roberto. Filosofia da educação e educação filo-
sófica, segundo John Dewey. In: PAGNI, Pedro Angelo; SILVA, Divino José. Introdução à Filo-
sofia da Educação: temas contemporâneos e história. São Paulo: AVERCAMP, 2007. p. 216-242. 

RELATÓRIO DO NÚCLEO DE EDUCAÇÃO POPULAR PAULO FREIRE. Belém-PA: NEP-
-UEPA, 2010.

RELATÓRIO DO NÚCLEO DE EDUCAÇÃO POPULAR PAULO FREIRE. Belém-PA: NEP/
UEPA, 2007a.

RELATÓRIO DO NÚCLEO DE EDUCAÇÃO POPULAR PAULO FREIRE. Belém-PA: NEP-
-UEPA, 2007b.

RELATÓRIO DO NÚCLEO DE EDUCAÇÃO POPULAR PAULO FREIRE. Belém-PA: NEP-
-UEPA, 2016.

RELATÓRIO DO NÚCLEO DE EDUCAÇÃO POPULAR PAULO FREIRE: Belém-PA: NEP-
-UEPA, 2015.



702 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Ivo Dickmann, Ivanio Dickmann

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 702-717, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

*	 Pós-doutor em Educação pela Uninove, SP. Doutor e mestre em Educação pela Universidade Federal do Paraná. Pro-
fessor Titular do Programa de Pós-Graduação em Educação e do Programa de Pós-Graduação em Ciências da Saúde 
na Unochapecó, SC. Orcid: https://orcid.org/0000-0002-6293-8382. E-mail: educador.ivo@unochapeco.edu.br

**	 É Historiador e Mestre em Serviço Social pela PUC-SP. Editor Chefe da Editora Diálogo Freireano. Assessor e Mentor 
de Organizações Não Governamentais. Estudioso de Paulo Freire e da Educação Popular, bem como da Economia 
Solidária, Cooperativismo e Negócios Sociais. Orcid: https://orcid.org/0000-0001-5292-3235. E-mail: ivanio.dialogar@
gmail.com

Recebido em 04/06/2020 – Aprovado em 28/09/2020
http://dx.doi.org/10.5335/rep.v27i3.12376

Didática freiriana: um reencontro com a pedagogia do oprimido 

Freirean didactics: reliving the pedagogy of the oppressed

Didáctica freiriana: un re-encuentro con la pedagogía del oprimido

Ivo Dickmann*

Ivanio Dickmann**

Resumo

Este artigo é resultado de nossa práxis com a Didática Freiriana e quer ser um avanço na reflexão sobre o proces-
so de reinvenção do Método Paulo Freire. Para tanto, temos como base teórico-prática três matizes: a Teologia da 
Libertação, a Educação Libertadora e a Filosofia da Libertação, por considerar essas três fontes como referências 
da produção de uma epistemologia latino-americana que se encontra na base da práxis de Paulo Freire na pro-
dução da Pedagogia do Oprimido. Do ponto de vista metodológico, vamos descrever três maneiras de utilizar a 
didática freiriana em diversos espaços e situações pedagógicas, seja na escola, na universidade ou em espaços 
não formais e informais, são eles: estratégia pedagógica, percurso educativo e “caixa de ferramentas”. Embora 
criada há pouco tempo, a didática freiriana vem se demonstrando com potencial de reinvenção do Método 
Paulo Freire, tendo como base teórica as contribuições da Pedagogia do Oprimido.

Palavras-chave: Didática freiriana. Método Paulo Freire. Pedagogia do Oprimido. Reinvenção.

Abstract

This article is the result of our practice with Freirian Didactics and wants to be an advance in the reflection on 
the process of reinventing the Paulo Freire Method. For that, we have as theoretical and practical basis three 
nuances: Liberation Theology, Liberating Education and the Philosophy of Liberation, considering these three 
sources as a reference for the production of a Latin American epistemology that is at the base of Freire’s praxis 
in the production of Pedagogy of the Oppressed. From a methodological point of view, we will describe three 
ways of using Freirian Didactics in different pedagogical spaces and situations, whether at school, university or 
in non-formal and informal spaces, they are: pedagogical strategy, educational path and “toolbox”. Although 
created a short time ago, Freirian Didactics have shown themselves to have the potential to reinvent the Paulo 
Freire Method, based on the theoretical contributions of Pedagogy of the Oppressed.

Keywords: Freirian Didactics. Paulo Freire Method. Pedagogy of the oppressed. Reinvention.

https://orcid.org/0000-0002-6293-8382
mailto:educador.ivo@unochapeco.edu.br
https://orcid.org/0000-0001-5292-3235
mailto:ivanio.dialogar@gmail.com
mailto:ivanio.dialogar@gmail.com


703  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Didática freiriana: um reencontro com a pedagogia do oprimido 

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 702-717, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Resumen

Este artículo es el resultado de nuestra práctica con la Didáctica Freiriana y quiere ser un avance en la reflexión 
sobre el proceso de la reinvención del Método Paulo Freire. Para eso, tenemos como base teórica y práctica tres 
matices: Teología de la Liberación, Educación Liberadora y Filosofía de la Liberación, considerando estas tres 
fuentes como referencia para la producción de una epistemología latinoamericana que es la base de la praxis 
de Paulo Freire en la producción de Pedagogía de los Oprimidos. Desde un punto de vista metodológico, des-
cribiremos tres formas de usar la didáctica freiriana en diferentes espacios y momentos pedagógicos, sea en la 
escuela, la universidad o en espacios no formales e informales, son: estrategia pedagógica, trayectoria educativa 
y caja de herramientas. Aunque se creó recientemente, la didáctica freiriana ha demostrado tener el potencial 
de reinventar el Método Paulo Freire, basado en las contribuciones teóricas de la Pedagogía de los Oprimidos.

Palabras clave: Didáctica freiriana. Método Paulo Freire. Pedagogía de los oprimidos. Reinvención. 

Pedagogia das primeiras palavras

Este texto trata da Didática Freiriana como uma reinvenção do Método Paulo 
Freire, que dialoga com as bases teórico-práticas da Pedagogia do Oprimido, ser-
vindo de reflexão e orientação para educadores e educadoras, seja na escola ou na 
universidade ou em espaços não formais e informais, para se servirem do legado de 
Paulo Freire para redimensionar sua práxis pedagógica.

Nesse sentido, busca-se apresentar, ao longo do artigo, a Didática Freiriana 
como um potencial pedagógico para educadores e educadoras, que a utilizarão de 
forma instrumental, embora inacabada, em construção na prática, como uma for-
ma de aproximar a sua ação educativa com a perspectiva crítica de Freire.

Este texto está embasado teoricamente nas obras de Paulo Freire, essencial-
mente na Pedagogia do Oprimido, em seu terceiro capítulo, no qual o autor apre-
senta o seu método (que já está muito mais ligado a uma epistemologia da educa-
ção), de que resultou a produção de uma Didática própria, embasada no nosso au-
tor de referência. Depois de produzida uma primeira versão da Didática Freiriana 
(DICKMANN; DICKMANN, 2018), executaram-se diversas oficinas presenciais e 
on-line, e, a partir daí, redimensionamos e localizamos limites e potencialidades 
que se apresentarão ao longo deste texto, num processo de releitura e de constru-
ção contínua dessa prática freiriana.

Daí surge uma pergunta fundamental: como utilizar a Didática Freiriana 
para redimensionar a práxis de educadores/as que se dizem freirianos/as? Como 
fazer isso? Este é o objetivo que este texto vai tentar responder ao longo dos tópicos 
a seguir, apresentando três possibilidades de uso da didática freiriana, a saber, 
como estratégia pedagógica, como percurso educativo e como uma “caixa de ferra-
mentas”.



704 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Ivo Dickmann, Ivanio Dickmann

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 702-717, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Tendo isso como base, a seguir, apresenta-se um referencial teórico consisten-
te que dará fundamentação para essa prática de forma congruente com o legado 
freiriano, além de mostrar as três formas de uso prático da Didática Freiriana.

Pedagogia da reflexão

Nossa reflexão surge da nossa prática e da nossa capacidade de reflexão da-
quilo que fizemos, nossa práxis, quer dizer, da nossa experiência de vida, que é 
marcada pela participação em diversos espaços pedagógicos, que vão desde a esco-
la formal até a Educação Popular, como mostraremos em seguida. Ela é fruto da 
nossa vivência e de como fomos aprendendo e ensinando e, ao mesmo tempo, fomos 
sistematizando essas experiências, e elas foram se tornando nosso modo de ensinar 
e aprender, ou seja, nosso jeito de educar.

Nessa direção, temos três matrizes teóricas que permeiam nossa práxis de 
educadores, a saber: a) Teologia da Libertação; b) Filosofia da Libertação; e c) Edu-
cação Libertadora. É a partir do estudo, da reflexão e da produção, tendo como base 
a amálgama dessas teorias, que construímos uma reinvenção do Método Paulo 
Freire, que chamamos de Didática Freiriana.

Para ilustrar melhor como essas três teorias contribuíram para a formulação 
da Didática Freiriana, a seguir, faremos uma breve reflexão sobre como cada uma 
delas chegou até nós e como nos impactou, de tal modo que nos condicionam a agir 
tendo-as como referências.

 Teologia da Libertação

A Teologia da Libertação nos foi apresentada na juventude, na experiência 
junto à Congregação dos Oblatos de São Francisco de Sales. Era meados da década 
de 1990, e a leitura dos textos de Leonardo Boff (1980, 1994), Leonardo Boff e Clo-
dovis Boff (1986), Francisco Catão (1989) e Gustavo Gutiérrez (1985) foi mostrando 
para nós que haviam opressores e oprimidos, e que essa divisão de classe social não 
era desejo divino e, de várias maneiras, estávamos envolvidos nesse contexto.

Ao mesmo tempo, íamos aprendendo a teoria e conhecendo os práticos: Dom 
Helder Câmara (CONDINI, 2014), Dom Pedro Casaldáliga (TAVARES, 2019), Dom 
Oscar Romero (BINGEMER, 2012), Dom José Gomes (LOVERA et al., 2013), Irmão 
Antônio Cechin (2010), só para citar alguns do Brasil e de outros países da América 
Latina. As leituras orientadas pelos padres formadores no seminário eram acom-



705  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Didática freiriana: um reencontro com a pedagogia do oprimido 

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 702-717, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

panhadas de pastoral nos finais de semana. Teoria e prática se dialetizavam, ao 
mesmo tempo em que éramos introduzidos à leitura orante da Palavra de Deus, 
éramos enviados para as comunidades do interior de Jaboticaba, no Rio Grande do 
Sul, para viver a missão do Evangelho Vivo: estar entre os oprimidos, ficar no meio 
do povo, vivenciar as Comunidades Eclesiais de Base (CEBs).

Outra prática comum nesse tempo, tão marcante quanto a pastoral (seja da li-
turgia como da juventude), era a participação em Romarias da Terra, mobilizações 
dos movimentos sociais e populares, encontros diocesanos da Pastoral da Juventu-
de, celebração da vida e da luta. Tudo fruto de um planejamento no início do ano 
e um retiro de revisão de vida ao final do ano. Essa estrutura foi propícia para de-
senvolvermos uma profunda consciência de classe, aprofundando nossa leitura de 
mundo, permitindo contribuir na tessitura de outras formas de vida e de relações 
mais humanas – numa profunda opção preferencial pelos pobres.

Dessa matriz teórica, emerge o método Ver - Julgar - Agir, que orienta uma 
prática pedagógico-pastoral, permitindo enxergar aspectos educativos nas práticas 
religiosas, especialmente dentro dessa concepção crítica de Teologia. Havia já uma 
aproximação dessas teorias e práticas com o que vinha acontecendo em toda a 
América Latina, que reverberava permanentemente em outras dimensões da vida, 
como na pedagogia, na filosofia, na sociologia e nas teorias da dependência.

Do ponto de vista prático, vê-se uma unidade crítica – de práticas e teorias 
– que emergiu nos anos 1960-1970 e que tem como uma das múltiplas facetas a 
Teologia da Libertação, não como uma construção isolada, mas como parte desse 
movimento latino-americano. Paulo Freire influenciou e foi influenciado por essas 
práticas, leu as obras de seus criadores, contribuiu com as reflexões nas CEBs, no 
exílio e no seu retorno ao Brasil nos anos de 1980, inclusive muitas obras demons-
tram essa aproximação teológica (CORDAZZO; DICKMANN, 2019; LEOPANDO, 
2017; MARTINS, 2011; STRECK, 1991; CAVALCANTI, 1975). Pode-se afirmar, sem 
sombras de dúvidas, que a produção freiriana dessa época é parte desse arcabou-
ço teórico-crítico e tem no livro Pedagogia do Oprimido a síntese pedagógica mais 
importante, figurando juntamente com as obras de Gustavo Gutiérrez na Teologia 
e Enrique Dussel na Filosofia, como os três grandes pilares teóricos desse tempo.

Dessa matriz teológica, fica marcada na Didática Freiriana a fé nas pessoas, 
na acolhida do ser do outro como ação pastoral e na possibilidade da libertação em 
comunhão como meta pedagógica. Acolhida é a alteridade colocada em prática, 
é a efetivação da opção preferencial pelos pobres, é a aceitação da fraqueza e da 
angústia do outro como sua própria, é a incorporação da diferença como abertura 



706 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Ivo Dickmann, Ivanio Dickmann

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 702-717, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

ao outro, seu saber e sua ignorância, sua ciência e seu senso comum – superando 
qualquer forma de discriminação –, é a postura pedagógica da pergunta epistemo-
lógica que se abre para a construção do conhecimento contextualizado.

Filosofia da Libertação

A Filosofia da Libertação, ou Filosofia Latino-americana, nos foi apresentada 
no Instituto Superior de Filosofia Berthier (Ifibe), em meados dos anos 2000. Ao 
nos depararmos com as reflexões profundas de Enrique Dussel sobre a realidade 
latino-americana, imediatamente, percebemos a identidade dela com a perspectiva 
teológica que nos dava suporte para a ação pastoral. Iniciamos uma leitura desse 
pensador e de outros que, como ele, iam desenhando a possibilidade de se produzir 
Filosofia desde o “sul do mundo”, libertando-se das produções preconceituosas da 
filosofia idealista europeia.

Dussel (1980), com sua ampla produção filosófica, construiu um arcabouço 
filosófico consistente, desde um método para a Filosofia da Libertação (DUSSEL, 
1986), até as bases epistemológicas que vão demonstrar a ideologia da exclusão 
sustentada pelas teorias clássicas com acento numa razão universal e universa-
lizante (DUSSEL, 1995). Nesse processo, mostrou ser possível produzir conheci-
mento filosófico a partir da América Latina, diferente do que se pensava antes, 
que só a Europa e a América do Norte filosofavam – o que de imediato já é uma 
irracionalidade.

Uma das centralidades do pensamento de Dussel, pode-se afirmar entre mui-
tas elaborações, é o sentido de um filosofar autêntico, tomando por base a realidade 
latino-americana, pensar a partir do contexto oprimido, a necessidade da superação 
da alienação e a construção da libertação (BOUFLEUER, 1991). Essa possibilidade 
tem muita identidade com a pedagogia freiriana, que parte do oprimido, seu con-
texto, sua situação-limite, em vista de construir um inédito viável (FREIRE, 2011).

A Filosofia da Libertação e a ética construída por Dussel (2000) se aproximam 
da Pedagogia Libertadora de Freire (2011), ao serem produzidas de forma inter-
subjetiva e pensadas como um processo coletivo dos sujeitos históricos, em vista da 
conscientização de todos, tendo o diálogo como método e ferramenta para a cons-
trução de relações humanas e pedagógicas profundamente éticas. Provavelmente, 
a descoberta filosófico-pedagógica em comum de Dussel e Freire é que o ser huma-
no oprimido não consegue pensar e aprender, sem que se eduquem a si mesmo e aos 



707  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Didática freiriana: um reencontro com a pedagogia do oprimido 

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 702-717, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

outros em comunhão em vista da sua libertação – sendo que isso se constitui como 
um objetivo universal da razão.

Essa matriz filosófica contribui para uma Didática Freiriana reflexiva, que 
parte da pergunta sobre o contexto concreto dos oprimidos latino-americanos, acei-
tando-os como sujeitos protagonistas da sua libertação. Aceita a realidade como 
processo que se faz na disputa política, histórica, pedagógica, econômica, ambien-
tal, cultural e de classe, entre tantas outras dimensões que compõem a totalidade 
do real. A Filosofia da Libertação de Dussel nos mostra a importância da sistema-
tização da experiência, da práxis, em que os temas geradores emergem da reali-
dade oprimida para serem problematizados e superados. A filosofia é essencial à 
pedagogia, contribuindo para uma prática reflexiva crítica, em que Freire e Dussel 
convergem para a criação de uma nova forma de pensar e fazer a pedagogia – Edu-
cação Popular – na América Latina com potencial universal. 

Educação Libertadora

A educação freiriana, ou Educação Libertadora, está sustentada em alguns 
pilares ou princípios. Alguns autores já elaboraram essa síntese, mas vamos reto-
má-la para demonstrar como está construída a possibilidade de uma educação que 
tem como foco a libertação dos oprimidos na construção do conhecimento inter-re-
lacional entre educador e educandos.

Embora não seja fácil definir um padrão na produção de Paulo Freire, haja 
vista a sua matriz ampliada de pensadores e teorias, é possível localizá-lo dentro 
das perspectivas críticas de educação, estando entre as bases mais profundas que 
fundamentam as visões pedagógicas emancipatórias e, ainda, é importante ressal-
tar a relação permanente entre teoria e prática de Freire, como intelectual compro-
metido e profundamente vinculado à ação transformadora, em vista da mudança 
dos lugares de vivência (SANTOS, 2017; DICKMANN; DICKMANN, 2020).

Na prática, três pontos são centrais nesse panorama da pedagogia da liberta-
ção, centralmente presentes na Pedagogia do Oprimido: a) o diálogo como método; 
b) a educação como ato político; c) o contexto como ponto de partida gnosiológico. É 
útil à nossa reflexão ver cada um deles, sabendo que estes se articulam com outros 
que aparecerão ao longo deste ensaio.

O diálogo é o ponto de partida da relação entre educadores e educandos, tor-
nando-se o modo como o educador constrói conhecimento com os seus educandos, 
por isso, afirmamos o diálogo como método. Além disso, o diálogo foca na pergunta, 



708 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Ivo Dickmann, Ivanio Dickmann

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 702-717, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

sem iniciar um trabalho educativo já com as respostas prontas sobre um tema ou 
conceito. O diálogo implica na não violência, na postura amorosa entre os sujeitos, 
no respeito mútuo, na diversidade e na diferença, na tolerância, enfim, o diálogo 
é abertura ao outro, e a educação torna-se diálogo de saberes. Nesse sentido, o 
diálogo muda as relações de poder no processo pedagógico, sendo agora construí-
do na horizontalidade, na confiança no outro e na intercomunicação, partindo do 
princípio que todos sabem algo, não há saber mais ou saber menos, mas saberes 
diferentes, como uma exigência existencial dos seres humanos (FREIRE, 2011; 
SANTOS, 2017).

Um segundo princípio é a politicidade do ato educativo, afirmando que não 
há neutralidade nas práticas pedagógicas. Se educar é um ato de mudança – das 
pessoas e dos contextos nos quais elas estão inseridas –, então, a educação é po-
lítica, não porque queria Freire, mas porque ela implica numa rede de relações 
sociais e, portanto, interligadas ao todo da realidade. Há uma ligação política na 
relação entre quem ensina e quem aprende, assim como há relação política entre 
as pessoas nas demais esferas da vida pública. A negação da politicidade da edu-
cação já é um ato político-ideológico, em torno de uma visão de mundo – distinta 
desta, obviamente. Por isso, afirma-se a educação como fator de transformação da 
sociedade, como ato de mudar as pessoas e o mundo. Por ser política, a Educação 
Libertadora gera participação, é democrática, ao contrário da educação bancária, 
que é autoritária e gera apatia e silêncio submisso. 

Por último, é preciso falar da educação a partir do contexto, ou de como cons-
truir conhecimento a partir da realidade dos educadores e educandos. O lugar dos 
sujeitos como ponto de partida gnosiológico permite encharcar de sentido o proces-
so de produção do conhecimento, visto que uma das descobertas freirianas é que 
quanto mais próximo do contexto estiver o conteúdo, melhor o educando aprende 
(GADOTTI, 2001; FREIRE, 2011). O que importa neste princípio, em específico, é 
que, ao conhecer a realidade do seu entorno de vida, os educandos podem projetar 
ações transformadoras, já que a produção do conhecimento é uma ação em vista da 
práxis e da mudança, não simplesmente para acumular saberes, mas para apro-
fundar a leitura do mundo (que precede a leitura da palavra) na perspectiva do 
engajamento desses sujeitos no seu mundo mais imediato.

Esses princípios contribuem para a construção de uma Didática Freiriana, 
que crê no ser humano, no diálogo rigorosamente amoroso, com foco nas perguntas 
problematizadoras, em que educadores e educandos assumem papel de respeito 
mútuo, mas também de agentes políticos nas relações e nos processos. As contribui-



709  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Didática freiriana: um reencontro com a pedagogia do oprimido 

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 702-717, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

ções da Educação Libertadora latino-americana convergem para uma pedagogia da 
investigação do contexto concreto e imediato dos sujeitos, pensando e construindo 
a mudanças das realidades opressoras e desumanizantes, tomando o contexto e as 
falas dos sujeitos como palavras e temas geradores, em vista de uma práxis trans-
formadora, que posteriormente será sistematizada e publicizada, para ser avaliada 
pelos protagonistas do processo.

Diante dessa construção teórica, podemos avançar para apresentar as bases 
práticas da Didática Freiriana como reinvenção do Método Paulo Freire e suas 
partes intrínsecas, como ela está articulada internamente e o que julgamos mais 
inovador nesse ensaio é como os educadores – na escola, na universidade, na Edu-
cação Popular – podem usar a Didática Freiriana em seus trabalhos pedagógicos.

Pedagogia da reinvenção

A Didática Freiriana como a pensamos está organizada em dez pedagogias e 
também em quatro momentos, que vamos apresentar a seguir. Esta organização é 
analítica, ou seja, serve para estudarmos a didática freiriana e compreendê-la. No 
cotidiano dos espaços pedagógicos pode sofrer, e normalmente sofre, mudanças de 
percurso, de execução e até pode ser afetada, recriada pela criatividade do educa-
dor ou educadora que ajustará a didática freiriana a sua especificidade. Tudo isso 
sem perder a essência que compartilhamos.

O primeiro momento chamamos de Momento Propedêutico e é composto 
pelas pedagogias da acolhida e pela pedagogia da pergunta. Neste momento, o/a 
educador/a faz sua aproximação com a sua turma e a acolhe com alguma dinâmica 
de grupo, um jogo coletivo para descontrair e “quebrar o gelo”. Mas também recebe 
seus educandos e educandas por inteiro, demonstra que está de braços abertos 
para construir um espaço pedagógico plural, múltiplo. Consolida a ideia de que 
diversidade cabe e é bem-vinda neste ambiente unificador. 

Como dissemos, duas pedagogias compõem este momento. A primeira é a pe-
dagogia da acolhida, entendida aqui como momento da humanização. A acolhida 
é a dialetização das duas grandes dimensões humanas: a afetividade e a racionali-
dade. Acolher é respeitar o conhecimento dos outros – popular, acadêmico-científi-
co, místico-religioso –, é proporcionar o diálogo de saberes. Se recepciona a pessoa, 
também as suas ideias. A segunda pedagogia que compõem o momento introdutó-
rio é a pedagogia da pergunta, que é o diálogo feito práxis, é curiosidade que se 
externaliza na palavra, como assinala Guerrero (2010, p. 53): “Todo conhecimen-



710 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Ivo Dickmann, Ivanio Dickmann

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 702-717, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

to começa pela pergunta”. A pergunta desperta a curiosidade e a criatividade do 
educando. A pedagogia da pergunta é a antítese da pedagogia tradicional que se 
sustenta na estratégia da resposta pronta, antidialógica e opressora.

 O segundo momento da didática freiriana é o Momento Investigativo. Ele é 
composto pela pedagogia do tema gerador, pedagogia da contextualização e pedago-
gia da reflexão. É hora de começar a identificar e analisar o mundo dos educandos 
e educandas (que é o mundo do educador/a também), para iniciar o desenho do 
conteúdo programático. Este deve emergir e estar conectado com a realidade da 
turma. Esse contexto concreto é a base sobre a qual se construirão os próximos 
passos do processo pedagógico. Só faz sentido refletir, se refletirmos sobre o mundo 
no qual estamos inseridos, e não simplesmente elucubrar sobre abstrações que não 
poderemos intervir e transformar.

Vamos ver as pedagogias que conformam este momento pedagógico. Começa-
mos pela pedagogia do tema gerador, que é uma das originalidades da peda-
gogia freiriana, ele é resultado da reflexão crítica em torno das situações-limites, 
da codificação do universo vocabular e das temáticas significativas dos grupos que 
vamos trabalhar. A pedagogia do tema gerador é o momento da continuidade da 
reflexão do que emerge da pedagogia da pergunta. Na pedagogia da contextua-
lização, entendemos que o conhecimento se constrói a partir do contexto concreto. 
Esse momento de contextualização é preparatório para pensar as ações de mudan-
ça, é o tempo de aprofundar a leitura de mundo, contextualizando o saber que é 
produzido no diálogo libertador. Adiante, encontramos a pedagogia da reflexão. 
Refletir é pensar de forma crítica sobre alguma realidade ou algum objeto, é um ato 
de autonomia intelectual, exige do sujeito a responsabilidade epistemológica para 
captar da melhor forma possível a totalidade de aspectos que se manifestam no 
real. A reflexão é a antecipação da ação transformadora, ato coletivo e emancipa-
dor, que projeta a possibilidade da concretude da mudança das pessoas e do mundo.

Chegamos ao terceiro momento da didática freiriana, o Momento Proposi-
tivo. Ele é composto por mais três pedagogias, a pedagogia da investigação temá-
tica, pedagogia da práxis e a pedagogia da sistematização. É chegada a hora de 
modelar a operatividade de nossa intervenção pedagógica. Temos já os elementos 
necessários para a práxis educativa, construídos nos momentos anteriores. Esta 
práxis deve se dedicar aos problemas encontrados no diálogo entre educador/a e 
educandos/as, em vista de soluções que sustentem uma transformação estrutural. 
Agir e refletir, refletir o agir. Sistematizar a prática para poder fazer ainda melhor, 
este é o momento.



711  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Didática freiriana: um reencontro com a pedagogia do oprimido 

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 702-717, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

A pedagogia da investigação temática, que é uma das que compõem este 
momento pedagógico, dedica-se a nos levar à ação transformadora sobre a reali-
dade refletida. É aqui que há um aprofundamento da leitura de mundo para com-
preender melhor o mundo para agir e mudar. Precisamos avançar depois do diálogo 
e da construção do conhecimento enquanto ato pedagógico libertador, para a orga-
nização da práxis coletiva. A pedagogia da práxis implica na ação-reflexão-ação 
como processo de descoberta coletiva do mundo, do pronunciamento do mundo que 
queremos, da concretização dos atos-limites transformadores, da superação das 
situações-limites e da projeção dos inéditos viáveis. A pedagogia da sistemati-
zação exige que o processo seja sistematizado, que o diálogo em torno do objeto do 
conhecimento possa ser acessado por todos e todas, precisa ser publicizado, publi-
cado, escrito. Precisa retomar o pretexto de origem da discussão em proximidade 
com o debate do contexto concreto que se faz texto através do diálogo intersubjetivo, 
numa “reconstrução ordenada da experiência” (JARA, 2006, p. 22).

Finalmente, no quarto momento da didática freiriana, temos o Momento de 
Fechamento. Composto pelas pedagogias do diálogo e da gratidão, é o momento 
que encaminha o encerramento do ciclo pedagógico. Fechar um ciclo é sinal de que 
seus objetivos foram concluídos, conquistados e que podemos nos despedir, mais 
completos, mais plenos, renovados e animados em nossa mística coletiva. Neste 
momento da didática freiriana, temos a presença de pessoas mais maduras, que se 
dispuseram a um percurso formativo comum desafiador. Por isso, é um tempo de 
abertura a novas possibilidades diante de aprendizagens construídas no coletivo.

Duas pedagogias se apresentam aos envolvidos neste momento. Primeiro, a 
pedagogia do diálogo. Nota-se que o conhecimento acontece na interação comu-
nicativa entre os sujeitos, mediatizados no mundo e com o mundo, e possui uma 
condição dupla para se efetivar: “[...] uma, cognoscitiva, a apreensão da realida-
de; outra, comunicativa, o diálogo em torno do significado e sentido da realidade 
apreendida e ressignificada [...]” (BRUTSCHER, 2005, p. 88). Precisamos dialogar 
com os outros sobre os nossos saberes para legitimar e aprofundar nossa compreen-
são da realidade. Depois, temos a pedagogia da gratidão. Ela nos recorda que 
não produzimos nada sozinhos, que somos seres de relação, intersubjetivos, inter-
dependentes. Nesse sentido, precisamos ser gratos, dizer obrigado a quem caminha 
junto, lado a lado, mão na mão. Isso atrai mais gente, é parte da pedagogia do 
encantamento e da alteridade, torna-se pedagogia da gratidão. 

No Quadro 1, temos uma síntese dos quatro momentos que acabamos de ver.



712 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Ivo Dickmann, Ivanio Dickmann

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 702-717, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Quadro 1 – Quatro momentos da didática freiriana

Momento Propedêutico Momento Investigativo Momento Propositivo
Momento de 
Fechamento

Pedagogia da Acolhida
Pedagogia do Tema 
Gerador

Pedagogia da Investigação 
Temática

Pedagogia do Diálogo

Pedagogia da Pergunta
Pedagogia da 
Contextualização

Pedagogia da Práxis
Pedagogia da 
Gratidão

Pedagogia da Reflexão Pedagogia da Sistematização

Fonte: elaboração dos autores.

Entre cada um desses momentos da didática freiriana, propomos aos educa-
dores e educadoras uma Pausa Pedagógica, que é um breve momento no qual você 
deve parar, pensar e anotar as aprendizagens que o momento proporcionou. Assim, 
não se perde as primeiras impressões ao longo do processo. Ela está encaixada sem-
pre entre os momentos. No meio do processo é um bom momento para se fazer esses 
registros e não perder o “fio da meada”. Pensamos que, dessa forma, o processo se 
mantém mais presente e não se dilui na caminhada. Essa pausa é especialmente 
útil em processos mais longos, pois é natural que não decoremos tudo na nossa ca-
beça, como se fôssemos gravadores. Como já afirmado por Dickmann (2019, p. 76):

O resgate do passo a passo, do conteúdo, das dinâmicas de grupo, dos diálogos, do método 
usado é útil para não perdermos o acúmulo da caminhada. Uma pausa pedagógica poten-
cializa o que vai ser ensinado a seguir, pois os educandos e o educador refrescam as suas 
memórias e prosseguem com a compreensão dos temas mais nítidos.

Não se avança sem ter a certeza de que todos estamos aprendendo ao avançar. 
Nesse sentido, a pausa pedagógica ajuda a rememorar o passo a passo realizado 
até cada parada e reforça o que será ensinado na sequência do processo. Desde que 
acrescentamos a pausa pedagógica em nossos processos, notamos uma força maior 
nos encontros. Nossos novos saberes vão se ajustando na prática e na reflexão, no 
uso desses conhecimentos. A pausa pedagógica garante que consigamos acumular 
mais saberes. Experimente! 

***

Como processo em construção, vislumbramos o uso da didática freiriana em, 
pelo menos, três formas em nosso quefazer pedagógico. Não determinamos qual é 
a melhor maneira de usá-la, pois nós não conhecemos tão profundamente sua rea-



713  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Didática freiriana: um reencontro com a pedagogia do oprimido 

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 702-717, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

lidade a ponto de dar esta orientação. Contudo, acreditamos que os três caminhos 
poderão nos levar ao mesmo ponto com o passar do tempo.

As três formas são: 1) como uma estratégia pedagógica, iluminando todas as 
suas ações e intervenções pedagógicas; 2) como um percurso educativo, a ser utili-
zado de forma sequenciada, da primeira pedagogia até a última; 3) como uma caixa 
de ferramentas, numa visão mais livre, podendo utilizar as pedagogias conforme 
a necessidade pedagógica assinalar. Veja qual pode ser a sua postura pedagógica 
perante a didática freiriana.

Estratégia Pedagógica: quando nos referimos à estratégia, queremos dizer 
que você recorrerá à didática freiriana como uma diretriz para suas atividades 
pedagógicas. Sempre que você estiver em dúvida do que fazer, sempre que tiver 
que modelar alguma intervenção, você lembrará dos princípios presentes nas dez 
pedagogias que compõem a didática freiriana. 

Esta perspectiva coloca a didática freiriana no campo estratégico, como seu 
próprio nome diz, ou seja, ela iluminará sua ação como uma diretriz centralizado-
ra, não deixando você se perder. Será seu farol, conduzindo você de forma segura no 
seu quefazer educativo. Dessa forma, você não desliza de uma intervenção crítica e 
criticizante e terá a seu favor a pedagogia freiriana como suporte. 

Fazer da didática freiriana nossa estratégia pedagógica é ter clareza de que 
tipo de intervenção educativa estamos dispostos a concretizar. Um modo de educar 
transformador, em que a realidade se impõe ao espaço educativo como ponto de 
partida e de chegada numa visão dialética do mundo, em que tensionamos para 
transformar e somos tensionados por esta realidade com vistas a sua manutenção.

Percurso Educativo: pode-se, também, usar os quatro momentos e as dez 
pedagogias como um caminho gradual para preparar as ações educativas. Iniciar a 
jornada com a pedagogia da acolhida e finalizar com a pedagogia da gratidão. Esta 
visão de percurso é muito útil enquanto estamos aprendendo e dominando as dez 
pedagogias, num processo de aproximação da didática freiriana.

Imagine-se preparando uma intervenção pedagógica. Planeje-a em seus qua-
tro momentos, passo a passo. Como podemos introduzir para acolher a turma e 
estimular os primeiros diálogos? Como vamos iniciar a fase investigativa e extrair 
as informações que precisamos? Como podemos modelar, com a participação dos 
educandos/as, as ações concretas? E, por fim, como dialogar e agradecer no fecha-
mento de sua jornada.

Repare que, desta maneira, vamos passando cada uma das pedagogias cons-
tituintes da didática freiriana. Ao vivenciá-las, aprendemos a dominar seu sentido 



714 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Ivo Dickmann, Ivanio Dickmann

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 702-717, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

e sua função no percurso formativo. Depois de algumas execuções, podemos nos 
sentir mais seguros para usar a imaginação e a criatividade para ousar e construir 
nosso próprio percurso. Somente devemos tomar cuidado para não deixar faltar 
algum elemento que a turma precise para compreender o tema estudado. A criati-
vidade deve ser usada com responsabilidade, mas, por certo, que deve ser usada.

Caixa de Ferramentas: neste cenário, podemos ter duas dinâmicas. Na pri-
meira, podemos já estar utilizando algumas das dez pedagogias no nosso quefazer 
pedagógico de forma intuitiva, e, então, vamos acrescentando as demais com o 
decorrer do tempo até acumular todas e ter certeza de que cada uma delas se fez 
presente no processo educativo; na segunda, podemos ver as dez pedagogias de for-
ma – mais ou menos – isolada e utilizar aquela que for mais útil em determinada 
ocasião. Numa abertura de turma nova, por exemplo, pode intensificar a pedagogia 
da acolhida, enquanto que numa turma que já está mais tempo junto pode aprofun-
dar os diálogos com a pedagogia da reflexão e da investigação temática. 

Temos presente que educadores/as, ao tomarem contato com a proposta da 
didática freiriana, poderão estar no meio de um processo com alguma turma, e, 
para nós, não faz sentido parar tudo e recomeçar do zero com a didática freiriana. 
Portanto, a visão de uma “caixa de ferramentas” pode ser útil no sentido de enri-
quecer a intervenção pedagógica a partir de onde já nos encontramos. 

Cabe também trazer uma característica da caixa de ferramentas. Ela depen-
de da ação humana para realizar seu potencial. Vejamos, podemos ter a nossa 
disposição a didática freiriana com suas dez pedagogias, seus quatro momentos 
pedagógicos, mas, se não agirmos de forma a dar concretude a essas possibilidades, 
nada acontecerá. Tenhamos isso sempre no nosso horizonte, a didática freiriana 
prescinde do nosso compromisso de fazer, de nossa tarefa educativa consciente. 

Pedagogia da (in)conclusão…

O objetivo principal deste texto era fazer uma retomada da nossa práxis his-
tórico-pedagógica e, com isso, elucidar as bases teórico-práticas da Didática Frei-
riana, tendo em vista que ainda é um processo em construção, estando aberto à 
contribuição de outros educadores para dar a ela mais consistência. Como demons-
tramos, ela está embasada em três matrizes teóricas muito claras: a Teologia da Li-
bertação, a Filosofia da Libertação e a Educação Libertadora. Todas com raízes nos 
movimentos críticos da América Latina, com início nos anos 1960-1970, dos quais 
nós construímos uma amálgama densa para a reinvenção da práxis freiriana.



715  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Didática freiriana: um reencontro com a pedagogia do oprimido 

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 702-717, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Nesse caminho, é pertinente ao final do trabalho apresentarmos algumas con-
siderações indicativas de como utilizar a Didática Freiriana na prática cotidiana, 
como forma propositiva de ilustrar aos/às educadores/as – lembrando sempre que 
essa prática não pode estar descolada da teoria crítica apresentada no referencial 
que a embasa:

a)	fazer oficinas pedagógicas utilizando a Didática Freiriana como um per-
curso metodológico – uma espécie de começo, meio e fim – do encontro, per-
mitindo saber exatamente o que fazer em cada momento;

b)	 realizar cursos on-line sobre Paulo Freire e seu Método, tendo a Didática 
Freiriana como pano de fundo dos encontros, podendo constituir-se como 
uma série de eventos ao vivo, transmitidos pelas plataformas digitais;

c)	 promover sistematizações de experiências pedagógicas por meio de ar-
tigos científicos, trabalhos de conclusão de curso, dissertações e teses, tendo 
a metodologia de Freire e a Didática Freiriana como aporte epistêmico-me-
todológico;

d)	 motivar os educadores populares a resgatar seu papel de protagonistas e 
lideranças revolucionárias, reanimando sua práxis e reencantando sua ação 
educativa a partir da Didática Freiriana.

Independentemente das diversidades de formas de fazer ou dos usos que se 
darão para a Didática Freiriana, o presente texto tem a intenção de dar fundamen-
tos a uma prática baseada na Pedagogia do Oprimido de Freire e que se amplia nos 
aspectos filosóficos e teológicos dos criadores dessa didática em específico.

Espera-se que os leitores venham a aderir à Didática Freiriana, ampliando 
as experiências com ela, diversificando seus usos, possibilitando novas reflexões, 
inserindo e extraindo “pedagogias”, a fim de aprimorá-la, contribuindo para a rein-
venção do Método de Paulo Freire e a disseminação de seu legado, mais de 20 anos 
depois de sua morte e 50 anos depois da Pedagogia do Oprimido.

Referências

BINGEMER, M. C. (org.). Dom Oscar Romero: Mártir da Libertação. Aparecida: Santuário, 
2012.

BOFF, L. Igreja: carisma e poder. São Paulo: Ática, 1994.

BOFF, L. Teologia do cativeiro e da libertação. São Paulo: Círculo do Livro, 1980.

BOFF, L.; BOFF, C. Como fazer teologia da libertação. Petrópolis: Vozes, 1986.



716 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Ivo Dickmann, Ivanio Dickmann

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 702-717, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

BOUFLEUER, J. P. Pedagogia Latino-americana: Freire e Dussel. Ijuí: Editora da Unijuí, 
1991. (Coleção Educação; 12).

BRUTSCHER, V. J. Educação e conhecimento em Paulo Freire. Passo Fundo: IFIBE; IPF, 2005. 
(Coleção Diá-Lógos; 07).

CATÃO, Francisco. O que é Teologia da Libertação. São Paulo: Brasiliense, 1989.

CAVALCANTI, T. M. P. Tentativa de uma leitura teológica do pensamento de Paulo Freire. Re-
vista Síntese, Rio de Janeiro, n. 5, v. 2, p. 87-99, out./dez. 1975.

CECHIN, A. Empoderamento popular: uma pedagogia da libertação. Porto Alegre: ESTEF, 
2010.

CONDINI, M. Fundamentos para uma Educação Libertadora: Dom Helder Câmara e Paulo 
Freire. São Paulo: Paulus, 2014. (Coleção Educação Superior).

CORDAZZO, D. P.; DICKMANN, I. Contribuições de Paulo Freire para o Ensino Religioso não 
confessional. In: SIMONI, J. C.; CECCHETTI, E. (org.). Ensino Religioso não confessional: múl-
tiplos olhares. São Leopoldo: Oikos, 2019. p. 52-63.

DICKMANN, I. (org.). Pedagogia da gratidão. São Paulo: Dialogar, 2017.

DICKMANN, I. Oficinas pedagógicas de Didática Freiriana. In: DICKMANN, I. (org.). Diálogo 
freiriano: cartas, relatos e artigos. Veranópolis: Diálogo Freiriano, 2019. p. 73-78.

DICKMANN, I.; DICKMANN, I. Didática Freiriana: reinventando Paulo Freire. Educere 
et Educere, Cascavel, v. 13, n. 28, maio/ago. 2018. DOI: http://dx.doi.org/10.17648/educare.
v13i28.18076.

DICKMANN, I.; DICKMANN, I. Primeiras palavras em Paulo Freire. 3. ed. Chapecó: Livrolo-
gia, 2019.

DICKMANN, I.; DICKMANN, I. Paulo Freire: método e didática. Chapecó: Livrologia, 2020. 
(Coleção Paulo Freire; 03).

DUSSEL, E. Filosofia da Libertação na América Latina. Piracicaba: Unimep; São Paulo: Loyo-
la, 1980.

DUSSEL, E. Método para uma Filosofia da Libertação. São Paulo: Loyola, 1986.

DUSSEL, E. Filosofia da Libertação: crítica à ideologia da exclusão. São Paulo: Paulus, 1995. 
(Coleção Pesquisa e Projeto).

DUSSEL, E. Ética da Libertação na idade da globalização e da exclusão. Petrópolis: Vozes, 
2000.

FREIRE, P. Pedagogia do oprimido. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2011.

GADOTTI, M. Um legado de esperança. São Paulo: Cortez, 2001. (Coleção Questões da Nossa 
Época; 91).

GUERRERO, M. E. Sonhos e utopias: ler Freire a partir da prática. Brasília: Líber Livro, 2010.

GUTIÉRREZ, G. Teologia da Libertação: perspectivas. Petrópolis: Vozes, 1985.

http://dx.doi.org/10.17648/educare.v13i28.18076
http://dx.doi.org/10.17648/educare.v13i28.18076


717  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Didática freiriana: um reencontro com a pedagogia do oprimido 

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 702-717, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

JARA, O. Para sistematizar experiências. 2. ed. Brasília, DF: Ministério do Meio Ambiente, 
2006. (Série Monitoramento e Avaliação; 02).

LEOPANDO, I. A pedagogy of faith: the theological vision of Paulo Freire. New York: Blooms-
bury, 2017.

LOVERA, C. J. et al. (org.). Sermões do Bispo Dom José Gomes. Florianópolis: Premier, 2013. 
(Série Documentos; 07).

MARTINS, E. S. Paulo Freire e a Teologia da Liberação: aproximações. São Paulo: Editora Re-
flexão, 2011.

SANTOS, J. A. Aportes para una pedagogía crítica nuestroamericana: identificando el núcleo 
conceptual del pensamiento político-pedagógico de Paulo Freire. Revista Pedagógica, Chapecó, 
v. 19, n. 41, p. 80-95, maio/ago. 2017. DOI: http://dx.doi.org/10.22196/rp.v19i41.3801. 

STRECK, D. Paulo Freire: uma leitura a partir da educação cristã. Revista Estudos Teológicos, 
São Leopoldo, v. 31, n. 3, p. 270-283, 1991.

TAVARES, A. H. Um bispo contra todas as cercas: a vida e as causas de Pedro Casaldáliga. Rio 
de Janeiro: Gramma, 2019.

http://dx.doi.org/10.22196/rp.v19i41.3801


718 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Araci Asinelli-Luz, Michelle Popenga Geraim Monteiro, Tatiane Delurdes de Lima-Berton

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 718-733, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

As contribuições da pedagogia do oprimido para a educação preventiva integral1

Las contribuciones de la pedagogía de la educación preventiva integral oprimida

Contributions from the pedagogy of the oppressed to integral preventive education

Araci Asinelli-Luz*

Michelle Popenga Geraim Monteiro**

Tatiane Delurdes de Lima-Berton***

Resumo

O presente artigo tem como objetivo enfatizar as contribuições da obra Pedagogia do Oprimido (1979, 1987) para 
a prática da Educação Preventiva Integral na infância e adolescência. Este artigo é uma pesquisa de cunho qua-
litativo e teórico, tendo como metodologia o estudo bibliográfico. No contexto social e educacional, em defesa 
de uma educação humanizadora, problematizadora com base na conscientização, colaboração e participação, 
Paulo Freire motiva discussões sobre a educação transformadora, ligando-a a possibilidades de ação e diálogo, 
que constrói e reconstrói o sujeito, pois, ao expressar-se por meio da palavra, o indivíduo cria/recria o mundo. 
É nesse processo que acontece a emancipação de forma coletiva, pois a educação está intrinsecamente ligada 
à transformação social. Por isso, acredita-se que pensar por esta ótica aumenta a chance concreta de uma reali-
dade educativa melhor para crianças e adolescentes, especialmente aquelas que se encontram em situações de 
vulnerabilidade e/ou risco social, implicando em uma ordem ética com justiça social, em favor da minimização 
das violências (física, psicológica, moral, estrutural...) no âmbito escolar por meio de ações preventivas que va-
lorizem a humanização. 

Palavras-chave: Humanização. Paulo Freire. Prevenção. Transformação social.

*	 Doutorado em Educação pela Universidade de São Paulo, mestrado em Educação pela Universidade Federal do Para-
ná. Professora associada 4 junto ao Departamento de Teoria e Prática de Ensino, Setor de Educação da Universidade 
Federal do Paraná. Atua na formação inicial e continuada de professores. Membro do PRONEA e da Comissão Nacio-
nal do PNLD pela SBPC e ex-secretária regional da SBPC no Paraná. E-mail: michellepgmonteiro@gmail.com; Orcid: 
https://orcid.org/0000-0001-5880-054 

**	 Doutoranda em Educação pela Universidade Federal do Paraná, mestre em Educação pela Universidade Federal do 
Paraná. Atuou como professora colaboradora na Universidade Estadual do Paraná, campus Curitiba I, Escola de Mú-
sica e Belas Artes do Paraná, cursos de Licenciatura em Música e Artes Visuais e na Prefeitura Municipal de Curitiba. 
E-mail: mizinhadobru@yahoo.com.br; Orcid: https://orcid.org/0000-0003-3058-8987 

***	 Doutoranda em Educação na Universidade Federal do Paraná; Mestre em Educação pela Universidade Federal do 
Paraná. Atuou na Prefeitura Municipal de Campo Largo como Educadora Social com crianças, adolescentes, jovens, 
adultos e idosos no Serviço de Convivência e Fortalecimento de Vínculos. E-mail: tati8lima@gmail.com; Orcid: https://
orcid.org/0000-0001-6653-2593

Recebido em 28/02/2020 – Aprovado em 05/10/2020
http://dx.doi.org/10.5335/rep.v27i3.12377

mailto:michellepgmonteiro@gmail.com
https://orcid.org/0000-0001-5880-054
mailto:mizinhadobru@yahoo.com.br
https://orcid.org/0000-0003-3058-8987
mailto:tati8lima@gmail.com
https://orcid.org/0000-0001-6653-2593
https://orcid.org/0000-0001-6653-2593


719  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

As contribuições da pedagogia do oprimido para a educação preventiva integral

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 718-733, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Resumen

Este artículo pretende enfatizar las contribuciones de Pedagogia do Oprimido (1979, 1987) a la Educación Pre-
ventiva Integral en la infancia y la adolescencia. Este artículo es una investigación cualitativa y teórica, que utiliza 
el estudio bibliográfico como metodología. En el contexto social y educativo, en defensa de problematizar la 
educación basada en la conciencia, la colaboración y la participación, Paulo Freire motiva las discusiones sobre 
la educación transformadora, vinculándola a las posibilidades de acción y diálogo, que construye y reconstruye 
el tema, porque al expresar a través de la palabra, el individuo crea / recrea el mundo. Es en este proceso que la 
emancipación se lleva a cabo colectivamente, ya que la educación está intrínsecamente vinculada a la transfor-
mación social. Por lo tanto, se cree que pensar desde esta perspectiva aumenta las posibilidades concretas de 
una mejor realidad educativa, lo que implica un orden ético con justicia social, a favor de minimizar la violencia 
en el entorno escolar a través de acciones preventivas que valoren la humanización.

Palabras clave: Humanización. Paulo Freire. Prevención. Transformación social.

Abstract

This article aims to emphasize the contributions of Pedagogia do Oprimido (1979, 1987) to Integral Preventive 
Education in childhood and adolescence. This article is a qualitative and theoretical research, using bibliogra-
phic study as methodology. In the social and educational context, in defense of na problematizing education 
based on awareness, collaboration and participation, Paulo Freire motivates discussions about transformative 
education, linking it to possibilities of action and dialogue, which builds and reconstructs the subject, because 
by expressing himself if through the word, the individual creates / recreates the world. It is in this process that 
emancipation takes place collectively, as education is intrinsically linked to social transformation. Therefore, it 
is believed that thinking from this perspective increases the concrete chance of a better educational reality, 
implying an ethical order with social justice, in favor of minimizing violence in the school environment through 
preventive actions that value humanization.

Keywords: Humanization. Paulo Freire. Prevention. Social transformation.

Introdução

O ser humano, em sua existência, busca pela evolução. Porém, há manifes-
tações de vulnerabilidade que podem provocar dificuldades e/ou riscos para seu 
desenvolvimento. Considera-se que, por ser vulnerável, há influências internas e 
externas advindas de deficiências de múltiplas naturezas, aflições, dificuldades 
sem defesa. Há fatores que influenciam o contexto em que está inserido, como, 
por exemplo, a globalização: um sistema socioeconômico que não possui oposições, 
oportunizando que não sejam construídas referências de apoio às classes menos fa-
vorecidas. Nessa perspectiva, a vulnerabilidade se manifesta de muitas maneiras, 
em diversas fontes que condicionam a existência (ROMERO, 2009).

Na esfera biológica, o ser humano está sujeito a todos os tipos de doenças, em 
que, com o aumento da longevidade, os problemas sociais se agravam – há preva-
lência de doenças em idades mais avançadas e em classes de menor escolaridade. 



720 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Araci Asinelli-Luz, Michelle Popenga Geraim Monteiro, Tatiane Delurdes de Lima-Berton

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 718-733, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

O aumento descontrolado da população humana, falta do desenvolvimento de auto-
consciência dos sujeitos devido a escassa escolarização das classes populares; ten-
dência de deixar o atendimento médico da população no viés da privatização; oferta 
de serviços públicos deficientes/inexistentes; grande concentração da população 
nas cidades, aumentando a fonte de conflitos. Em relação às esferas psicológica e 
social, existem perturbações associadas à depressão, ansiedade, estresse e de refle-
xo do sistema orgânico, a primazia de interesses materiais dominantes no sistema 
social acarretam em sujeitos consumidores e produtores de “coisas”; há a produção 
massiva; descuido do ambiente físico; estímulo à aquisição de bens de consumo e 
divertimentos alienantes, luta pela sobrevivência, direitos humanos violados, bem 
como a exposição a diversos tipos de violência (ROMERO, 2009).

Tratando-se do desenvolvimento humano e das influências que sofre direta 
e indiretamente, as crianças e adolescentes se tornam ainda mais vulneráveis. A 
questão da violência, que está disseminada na sociedade contemporânea, talvez 
seja hoje um dos principais problemas que deve ser superado pelas por meio das 
mais diversas políticas públicas seus programas e ações. Dentre tantas violências 
que assombram a realidade e impedem a garantia dos direitos fundamentais de 
crianças e adolescentes, há, por exemplo, as de natureza psicológica, cujas carac-
terísticas envolvem as condutas que afetam o âmbito psicológico, causando abalo 
emocional e diminuição da autoestima, devido promoção de constrangimentos, hu-
milhações, manipulações e ameaças. A de natureza moral envolve casos de calúnia, 
injúria e difamação, enquanto a violência de natureza física atinge a integridade ou 
saúde corporal. Ainda, a violência de natureza sexual envolve as agressões e abu-
sos que obrigam a criança/adolescente a manter ou a participar de relação sexual. 
Além dessas violências, há também as discriminatórias, estrutural, de negligência, 
abandono, bullying, cyberbullying, dentre outras (MONTEIRO; LIMA-BERTON; 
ASINELLI-LUZ, 2019).

Tratando-se de vulnerabilidades, a infância e a adolescência são marcadas 
por momentos de fragilidades e dependência humana, o que as torna socialmente e 
emocionalmente fragilizadas. Nesse sentido, considerando os desdobramentos que 
envolvem as vulnerabilidades e desigualdades presentes, diversas são as violên-
cias que implicam na infância e na adolescência, destacando as inúmeras violações 
de direitos por que passam, a considerar as violências intrafamiliares, sociais, es-
truturais, entre pares e tantas outras (LIMA-BERTON; MONTEIRO; ASINEL-
LI-LUZ, 2019). Porém, em relação à escola, pesquisadores (LOPES NETO, 2011; 
MONTEIRO, 2017b; TOGNETTA, 2013; SALMIVALLI, 1999, 2010, 2014) têm se 



721  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

As contribuições da pedagogia do oprimido para a educação preventiva integral

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 718-733, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

preocupado com o aumento das violências e a dimensionalidade que elas atingem 
entre os estudantes. 

Não se trata de um assunto novo, nem tampouco de fácil compreensão e in-
tervenção, principalmente em se tratando de crianças e adolescentes. Os males 
que as violências acarretam devem ser contestados em qualquer situação, pois o 
fato de dependerem dos adultos e serem frágeis e vulneráveis justifica mais, e não 
menos, investimentos em medidas de prevenção e proteção, sendo assim, nenhuma 
violência contra crianças é justificável e toda ela pode ser evitada. Para Pinheiro 
(2010, p. 15), a exposição à violência “pode gerar inabilidades sociais que podem 
perdurar por toda a vida e também problemas emocionais e cognitivos, obesidade e 
comportamentos de risco em relação à saúde [...]”. 

Refletir sobre o desenvolvimento humano na infância e na adolescência e, em 
especial aquelas em situação de vulnerabilidade e/ou risco social, demanda da dis-
cussão e da prática de uma educação emancipatória e de constante provocação da 
consciência crítica social, uma vez que as crianças e adolescentes precisam tor-
nar-se agentes de transformação, não apenas do contexto em que estão inseridas, 
mas, principalmente, das próprias vidas. Na busca por referenciais que auxiliem e 
inspirem na promoção do desenvolvimento e dos direitos humanos, há as grandes 
contribuições do educador brasileiro Paulo Freire. Dentre tantas obras instigado-
ras, Pedagogia do Oprimido (1987) foi escolhida como base para o presente estudo, 
porque é aquela que se identifica com o chamamento à lucidez para a produção de 
uma cultura de liberdade e transformação social, tendo a educação como problema-
tizadora e, como suporte, a leitura do mundo e o desenvolvimento de uma eman-
cipação e uma consciência crítica social. Em meio a um contexto caracterizado por 
desigualdades e opressões que foram marcados pelas condições históricas sociais e 
humanas, é uma obra que mobiliza sentimentos e ações em prol da cidadania por 
via da Educação. Neste estudo, têm-se a criança na condição de oprimida, que em 
meio a tantos opressores (que podem estar na família, na escola, na comunidade ou 
em outros espaços de interação), busca-se o seu desenvolvimento pleno e a garantia 
dos direitos fundamentais.

Por meio da leitura dessa obra, pode-se fazer uma reflexão acerca das desigual-
dades e violências, físicas, sociais e estruturais, ocasionadas no âmbito da infância 
e adolescência, em todas as camadas sociais brasileiras e que são manifestadas por 
meio de situações cotidianas que são vivenciadas, em especial, aquelas crianças e 
adolescentes que são desprovidas socialmente, que se encontram em um contexto 
de vulnerabilidade, risco social. Assim, há um consenso por um movimento que 



722 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Araci Asinelli-Luz, Michelle Popenga Geraim Monteiro, Tatiane Delurdes de Lima-Berton

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 718-733, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

busca a valorização da justiça social, pois estas lutam por melhorias na qualidade 
de vida e na distribuição de oportunidades para equalizar a população e pelas dis-
cussões preventivas, fortalecendo o desenvolvimento humano no que diz respeito a 
mudanças de atitudes e condutas em prol da valorização do ser humano. Em se tra-
tando de vulnerabilidades, a infância e a adolescência são marcadas por momentos 
de fragilidades e dependência humana, o que as torna social e emocionalmente 
fragilizadas. Nesse sentido, considerando os desdobramentos que envolvem as vul-
nerabilidades e desigualdades presentes, diversas são as violências que implicam 
na infância e na adolescência, destacando as inúmeras violações de direitos por que 
passam, a considerar as violências intrafamiliares, sociais, estruturais, entre pares 
e tantas outras (LIMA-BERTON; MONTEIRO; ASINELLI-LUZ, 2019). Porém, em 
relação à escola, pesquisadores (LOPES NETO, 2011; MONTEIRO, 2017b; TOG-
NETTA, 2013; SALMIVALLI, 1999, 2010, 2014) têm se preocupado com o aumento 
das violências e a dimensionalidade que as mesmas atingem entre os estudantes. 

Depois da família, a escola é o segundo ambiente de maior convivência entre 
pares e de manifestações de experiências coletivas, de formação de identidades e de 
aprendizado cognitivo e social. Por isso, o ambiente escolar deve proporcionar aos 
estudantes nele inseridos, o desenvolvimento humano necessário. A escola, enquan-
to instituição social, promotora da socialização, reflete os conflitos e as diferenças 
que surgem por meio dos tipos e das possibilidades de relacionamentos existentes 
e repercute as transformações que acontecem no mundo, lidando com diferentes 
implicações. O preparo dos estudantes para superarem as adversidades que apare-
cem neste percurso por meio de ações preventivas é fundamental, em especial na 
formulação de soluções para a resolução de conflitos (DESSEN; POLONIA, 2007).

Diante disso, acredita-se que a chave para a efetivação de ações preventivas 
eficazes é a educação transformadora, com o foco na busca da construção do sujei-
to. Sendo assim, essas considerações conduzem o presente artigo para a seguinte 
questão norteadora: de que forma a Pedagogia do Oprimido de Paulo Freire pode 
contribuir com a prática de uma Educação Preventiva Integral na infância e ado-
lescência? Pensa-se na perspectiva da Pedagogia Social, de modo a construir diálo-
go e transformação social por meio da Educação – essa, humana e humanizadora.

E para o presente artigo, assume-se a dimensão humanizadora de prevenção, 
indicando-a como processo de conhecimento, crescimento e desenvolvimento do ser 
humano como um todo. Evidenciam-se, neste estudo, a criança e o adolescente, com 
as suas condições biopsicossociais, em universos históricos, políticos, econômicos 
e sociais, refletindo principalmente sobre as que estão em situações de vulnerabi-



723  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

As contribuições da pedagogia do oprimido para a educação preventiva integral

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 718-733, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

lidade e/ou risco social. Pensa-se na perspectiva da Pedagogia Social, com objeti-
vo geral de salientar as contribuições da Pedagogia do Oprimido de Paulo Freire 
para a prática de uma Educação Preventiva Integral na infância e adolescência. 
Desse modo, tem-se como objetivos específicos: reforçar a importância dos estudos 
de Paulo Freire para a promoção da educação problematizadora/transformadora; 
evidenciar a Educação Preventiva Integral para o desenvolvimento humano na 
infância e adolescência; relacionar a Pedagogia do Oprimido à prática da Educação 
Preventiva Integral; reconhecer a importância da prevenção e do diálogo no proces-
so educativo da criança e do adolescente.

Portanto, o artigo compõe-se de um estudo que abrange a educação trans-
formadora, problematizadora, humanizadora de Paulo Freire, capaz de inspirar 
educadores e educandos a construírem juntos uma relação horizontal, a fim da 
promoção da educação preventiva integral e que, consequentemente, auxilie na 
minimização das violências sofridas na infância e adolescência. Trata-se de um es-
tudo qualitativo e teórico, na perspectiva freiriana. Nesse âmbito, a relevância do 
estudo na área educacional justifica-se em razão da produção de conhecimento no 
campo teórico-metodológico para a comunidade escolar e científica, como forma de 
reflexão sobre as relações sociais, além de tornar-se um meio de suscitar discussões 
entre sociedade acadêmica e demais agentes inseridos no campo da educação. Ade-
mais, reforça a importância da garantia e preservação dos direitos fundamentais 
das crianças e adolescentes, na prevenção de violências e, na atuação de retirá-las 
da condição de oprimidas, na busca de oportunizar o seu desenvolvimento pleno.

A pedagogia do oprimido no contexto da educação preventiva integral: infância e 
adolescência

O conhecimento nas áreas da infância e adolescência tem ganhado destaque 
e notoriedade nos últimos tempos e trazem diversas possibilidades de atuação em 
relação à proteção e aos direitos fundamentais desses sujeitos. Por serem conside-
rados indivíduos vulneráveis, as crianças e adolescentes estão mais suscetíveis às 
violências, em uma condição de oprimidas. E essas fragilidades podem relacionar-se 
à submissão em relação ao adulto, em que este pode comportar-se como opressor, 
da subestimação das potencialidades na infância e na adolescência, bem como da 
não importância dessas fases para a construção da identidade e da sociabilidade na 
condição de seres humanos. Essas fragilidades envolvendo crianças e adolescentes 



724 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Araci Asinelli-Luz, Michelle Popenga Geraim Monteiro, Tatiane Delurdes de Lima-Berton

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 718-733, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

se aproximam do pensamento de Paulo Freire (1987, p. 16), ao destacar o processo 
de desumanização envolvendo o opressor, a opressão, as violências, as injustiças 
sociais que distorcem a real humanização: “a desumanização, que não se verifica 
apenas nos que têm sua humanidade roubada, mas também, ainda que de forma 
diferente, nos que a roubam, é distorção da vocação do ser mais”. Nesse âmbito, 
é necessário realizar reflexões sobre as violências sociais e estruturais, sobre as 
desigualdades que são geradas por fatores históricos, sociais e econômicos, assim 
como dos caminhos a se promover a prevenção e, consequentemente, a justiça e a 
igualdade (MONTEIRO; LIMA-BERTON; ASINELLI-LUZ, 2018). 

 Santomé (1998, p. 131-135) expressa: 

As culturas ou as vozes dos grupos sociais minoritários e/ou marginalizados, que não dis-
põem de estruturas importantes de poder costumam ser silenciadas, ou mesmo estereoti-
padas e deformadas para anular suas possibilidades de reação. Entre essas culturas ausen-
tes podemos destacar as culturas infantis e juvenis. [...]. Uma instituição escolar que não 
conseguir vincular essa cultura juvenil que os jovens vivem tão apaixonadamente em seu 
ambiente, em sua família, com seus amigos e amigas, etc., com as disciplinas mais acadê-
micas do currículo, está deixando de cumprir um objetivo assumido por todo mundo, que é o 
de ligar as instituições escolares ao ambiente, como única maneira de ajudar os estudantes 
a melhorar a compreensão de suas realidades e a comprometer-se com sua transformação. 

As reflexões sobre os aspectos sociais, econômicos e educacionais presentes na 
sociedade, trazem a discussão de dois aspectos importantes que Paulo Freire em 
sua obra Pedagogia do Oprimido aborda: de um lado a educação bancária, que se 
mostra por meio da opressão da classe dominante em detrimento a humanização; e 
do outro, a educação libertadora, que enfatiza a transformação do sujeito, por meio 
da reflexão crítica social (MONTEIRO; LIMA-BERTON; ASINELLI-LUZ, 2018). 
Por isso, a violência presente no ambiente escolar, local no qual acontece grande 
parte das interações e socializações entre pares, também ganha relevância nas 
pesquisas, pois é considerado um problema social que tem gerado preocupações em 
diversos setores sociais devido a sua gravidade e disseminação. 

A educação bancária transforma o processo educativo em um simples depósito 
de informações e considera o estudante como passivo e inerte. Em contrapartida, 
a educação libertadora visa ao exercício da ação educativa como liberdade, consti-
tuindo-se de reflexões críticas, éticas e solidárias, em que os sujeitos do processo 
educacional trabalham em respeito e diálogo. Nesse processo, a medida que o su-
jeito reconhece a sua capacidade de leitura do mundo e de adaptação às demandas 
sociais, há possíveis transformações. Por isso, há a necessidade da construção da 



725  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

As contribuições da pedagogia do oprimido para a educação preventiva integral

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 718-733, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

liberdade ao lado da generosidade, para a assimilação da democracia em detrimen-
to da obediência e do medo (MONTEIRO; LIMA-BERTON; ASINELLI-LUZ, 2018). 

O processo de superação da opressão e da violação dos direitos humanos deve nascer dos 
oprimidos, sendo esse um parto doloroso, pelo qual o oprimido que quiser se libertar terá de 
passar, em vista de não ser mais nem oprimido, nem opressor, mas um sujeito “livre”. Para 
isso acontecer, os oprimidos precisam se dar conta de sua realidade para, então, lutarem 
pela transformação da opressão, da violação (MAGRI, 2012, p. 51). 

Como fator fundamental para antecipar demandas dos escolares, a prevenção 
se faz necessária, no sentido de evitar que o problema seja instaurado. Preven-
ção se relaciona com acolhimento do sujeito em sua história, em seu contexto, em 
suas necessidades, permitindo que seja seu próprio protagonista, atuando diante 
dos desafios, a fim de enfrentá-los. A perspectiva da Educação Preventiva Integral 
reforça o diálogo como mediador nas interações sociais, desenvolvendo a empatia 
e reforçando o processo educativo para a liberdade e respeito ao ser humano (ASI-
NELLI-LUZ, 2014). 

Como um eixo central para a promoção das relações e construções de visões 
de mundo, é necessário atentar-se à efetivação da prática docente como caráter 
filosófico que resgata o sujeito oprimido, que vivencia as imposições do sistema e 
só consegue se libertar à medida que pensa sobre a ação. Para isso, destaca-se a 
autonomia na prática do educador, para que ele consiga um exercício de docência 
por meio do estabelecimento de relações mais próximas do educando, não seguindo 
apenas um currículo, mas percebendo a diversidade de seus educandos, organizan-
do-se sempre na renovação da sua própria prática (refazendo-se de suas vivências). 
Destaca-se que o (a) educador (a), em seu exercício, requer uma profunda com-
preensão sobre a reflexão da ação, possibilitando que se perceba no contexto, na 
realidade que vive e que deve transformar, bem como da sua relação direta com o 
educando (FREIRE, 1996; CARRARO; CURY, 2015). 

O conceito de tensão dialética aplica-se na sequência de ações que acontecem no processo de 
aprendizagem – aprender, apreender, reaprender, incorporar, avançar – e é nesse processo 
que ocorrerá a construção do real, que exige uma ressignificação constante do papel desem-
penhado pelo professor que, antes de ensinar, aprende (CARRARO; CURY, 2015, p. 93).

Em relação ao ser humano, leitura crítica e mediação, o docente aprende a 
aprender, tornando o saber como algo acessível, que transforma, que promove for-
mação, que transcende e que modifica o outro. A sua prática torna-se um processo 
de conhecimento em nível sistemático, implicando sabedoria à medida que se ensi-
na e aprende. Logo, o educador e o educando são sujeitos em constante formação. 



726 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Araci Asinelli-Luz, Michelle Popenga Geraim Monteiro, Tatiane Delurdes de Lima-Berton

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 718-733, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Para isso, Paulo Freire (1987) evidencia como ponto de partida para a compreensão 
da complexidade do ser humano o diálogo, em um processo democrático e crítico. 
Nesse contexto, o diálogo é a ferramenta de aproximação e essência do indivíduo, 
pois é ele que constrói vínculos, desenvolve sentidos, oportuniza novas aprendiza-
gens, forma cidadãos e promove a transformação social. 

Não há diálogo, porém, se não há um profundo amor ao mundo e aos homens. Não é possível 
a pronúncia do mundo, que é um ato de criação e recriação, se não há amor que o funda. 
Sendo fundamento do diálogo, o amor é, também, diálogo. Daí que seja essencialmente ta-
refa de sujeitos e que não possa verificar-se na relação de dominação (FREIRE, 1987, p. 45).

Assim, destaca-se o diálogo como um mecanismo de oportunidade de intera-
ção, como uma das formas de práticas de prevenção das violências. Sendo assim, 
pode-se destaca a Cultura da Paz como um dos modelos de enfrentamento das 
violências, uma vez que ela enfatiza a promoção do diálogo como forma de resolu-
ção de conflitos. Assim, na discussão sobre as violências, a Cultura da Paz aparece 
como fundamento e metodologia, sendo alicerce e base para as iniciativas de pre-
venção do fenômeno, se enquadrando em um modelo de educação preventiva inte-
gral, já que esta prioriza a humanização e a valorização do ser humano.  Portanto, 
a ênfase na sistematização nas relações de paz no interior das escolas, bem como 
o aprofundamento nesta temática, é fundamental para melhorar e aprimorar os 
programas e projetos de minimização e de prevenção. Partindo desses pressupostos 
de prevenção, pode-se dizer que a construção da paz está relacionada ao proces-
so de práticas de convivências não violentas, dando ênfase aos valores pessoais e 
sociais, estabelecidos nos pressupostos do diálogo, do respeito e da diversidade. A 
partir do pensamento de Paulo Freire, demonstra-se uma postura de generosidade 
e compreensão diante das diferenças sociais e culturais, tolerância e respeito à lei-
tura de mundo do outro (SALLES FILHO, 2008; MONTEIRO, 2017b; MONTEIRO; 
LIMA-BERTON; ASINELLI-LUZ; 2018). 

Nesse sentido, a Educação Preventiva Integral busca a promoção da formação 
humana a médio e longo prazo, pois prioriza a mudança de atitudes e condutas, 
uma vez que uma intervenção momentânea pode apenas alterar por um curto es-
paço de tempo a percepção do problema (ASINELLI-LUZ, 2000). A prevenção exige 
planejamento a partir dos conhecimentos históricos e culturais do meio social de 
que se está inserido, bem como pressupor as necessidades reais do ser humano, 
valorizando a vida e priorizando as instâncias imediatas de necessidades básicas 
humanas (ASINELLI-LUZ, 2000). Quem inicia o processo de avanço das violências 
vividas na escola não são as crianças ou adolescentes que se envolvem, mas todo 



727  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

As contribuições da pedagogia do oprimido para a educação preventiva integral

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 718-733, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

aquele que detém o poder de atuação e decisão neste meio e/ou sua morosidade, 
impedindo que a cultura da prevenção, do chegar antes, insere-se na escola como 
um instrumento de desenvolvimento da cidadania (ASINELLI-LUZ, 2000). 

Não haveria oprimidos, se não houvesse uma relação de violência que os conforma como 
violentados, numa situação objetiva de opressão. Inauguram a violência os que oprimem, 
os que exploram, os que não se reconhecem nos outros; não os oprimidos, os explorados, os 
que não são reconhecidos pelos que os oprimem como outro. Inauguram o desamor, não os 
desamados, mas os que não amam, porque apenas se amam. Os que inauguram o terror 
não são os débeis, que a ele são submetidos, mas os violentos que, com seu poder, criam 
a situação concreta em que se geram os “demitidos da vida”, os esfarrapados do mundo. 
Quem inaugura a tirania não são os tiranizados, mas os tiranos. Quem inaugura o ódio não 
são os odiados, mas os que primeiro odiaram. Quem inaugura a negação dos homens não 
são os que tiveram a sua humanidade negada, mas os que a negaram, negando também a 
sua. Quem inaugura a força não são os que se tornaram fracos sob a robustez dos fortes, 
mas os fortes que os debilitaram (FREIRE, 1979, p. 45).

Nesse sentido, vale ressaltar a importância da prevenção humanizadora na 
escola, auxiliando no processo de reversão da alienação dos jovens e, em contra-
partida, promover o desenvolvimento de uma consciência crítica sobre as proble-
máticas do mundo e as que o circundam. Assim,  “a prevenção pode, então, ser 
entendida como uma forma de fortalecimento das relações inter e intrapessoais 
(professor-aluno, aluno-aluno e cada um consigo mesmo) no âmbito da sala de aula 
e da escola, a partir de um clima adequado de crescimento e valorização da vida” 
(ASINELLI-LUZ, 2000, p. 57). 

Enfrentar desigualdades, riscos e vulnerabilidades sociais exige conhecimen-
tos e estudos voltados à compreensão de fatores econômicos, socioculturais, psicoló-
gicos, políticos e de contextualização comunitária, a fim de elaborar e desenvolver 
metodologias de ação coletiva para a superação de problemáticas. Paulo Freire 
(1996) apresenta que essas relações estabelecidas pelos sujeitos permitirão a cons-
trução coletiva dos conhecimentos, havendo mudanças significativas para o exercí-
cio da criticidade, da dialogicidade e do potencial transformador. 

Em conexão com a importância do diálogo e da aproximação do sujeito com 
suas realidades, a Educação Preventiva Integral busca a construção individual, 
social, com incentivo à troca de experiências, às interações. Como o foco é o sujeito, 
suas relações, sua história de vida, retira-se a centralidade nos problemas e exal-
tam-se as potencialidades, o modo de compreensão e leitura de mundo, a consciên-
cia das ações e da condição de vida, bem como o planejamento e a construção de 
projetos de vida, de protagonismos da própria trajetória. Por haver intencionalida-
de, estimula-se o desenvolvimento humano por meio de suas condições biológicas, 



728 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Araci Asinelli-Luz, Michelle Popenga Geraim Monteiro, Tatiane Delurdes de Lima-Berton

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 718-733, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

físicas, sociais, políticas, culturais e essenciais, a fim de prepará-lo para o enfren-
tamento e a superação de possíveis entraves em sua trajetória (ASINELLI-LUZ, 
2014; LIMA, 2017a; ALMEIDA; ARONE, 2017). Ao encontro do caráter dialógico, 
transformador, crítico e político de Freire (1987), reforça-se que a educação precisa 
provocar o senso crítico, as interações sociais, a reflexão, a autonomia, sendo que, 
“ao contrário da bancária, a educação problematizadora responde a essência do 
ser da consciência, que é sua intencionalidade, nega os comunicados e existência à 
comunicação, baseada no diálogo” (1987, p. 77).

A educação não se direciona apenas à ampliação do conhecimento, mas promo-
ve à emancipação, a autonomia, a provocação de uma intencionalidade que poderá 
beneficiar o plano individual e coletivo. Sua notoriedade e impacto extrapolam os 
muros escolares e desenvolvem o senso crítico, político e cidadão, além de esferas 
profissionais, culturais, esportivas, de saúde e lazer (TRILLA; GHANEM, 2008). 
Por então se envolver na amplitude do ser e de suas características próprias e de 
projeção de vida, a escola deve destacar o trabalho com as problemáticas trans-
versais e, neste caso, pode-se incluir as violências de forma geral, abordando as 
temáticas com a busca de informações em fontes variadas, sistematizando o co-
nhecimento e organizando projetos que sejam contextualizados à realidade vivida. 

Para o educador-educando, dialógico, problematizador, o conteúdo programático da educa-
ção não é uma doação ou uma imposição – um conjunto de informes a ser depositado nos 
educandos, mas a devolução organizada, sistematizada e acrescentada ao povo, daqueles 
elementos que este lhe entregou de forma inestruturada (FREIRE, 1979, p. 98).

A criança, o adolescente, o ser humano em si se constitui de processos, tempos 
e contextos que precisam ser observados na grande concepção do que é o desen-
volvimento humano (BRONFENBRENNER, 2011), por isso, torna-se fundamental 
que o processo da educação seja voltado para esses sujeitos e suas realidades. O 
educador, na sua posição horizontal junto ao educando, precisa estimular o diálogo, 
a intencionalidade, a reflexão, a consciência das ações e das relações para evitar 
situações de vulnerabilidade e/ou riscos sociais e que possam prejudicar seu desen-
volvimento. 

O ponto de partida da educação libertadora se caracteriza exatamente com essa dimensão 
da relação do homem com a realidade em que vive pelo fato de que o processo educacional 
deve ser a partir da realidade dos educandos, e não a partir das ideias do professor. O mun-
do agora não é algo sobre o que meramente se fala com falsas palavras, que se tem noções 
de partes, mas é agora o mundo mediador dos sujeitos no processo educacional (MAGRI, 
2012, p. 52).



729  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

As contribuições da pedagogia do oprimido para a educação preventiva integral

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 718-733, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

A abordagem realizada entre o educador e educando, com olhar problematiza-
dor, traz à tona a escuta e o diálogo. Essa dinâmica exige do corpo escolar uma mu-
dança no olhar, uma forma de repensar a educação a partir das demandas sociais 
que surgem. O diálogo torna-se um fator fundamental para todo o processo. Na 
busca pela justiça social, pela sua compreensão dentro dos contextos da socieda-
de, se faz necessário refletir sobre as demandas e potencialidades de cada sujeito. 
Compreender valores, culturas, realidades fazem com que o sujeito compreenda os 
processos de construção da sociedade, da cidadania e da democracia (MONTEIRO; 
LIMA-BERTON; ASINELLI-LUZ, 2019).

O diálogo é a essência da emancipação humana, é sempre uma relação de iguais midia-
tizados pelo mundo. Mas, se dizer a palavra verdadeira, que é trabalho, que é práxis, é 
transformar o mundo, dizer a palavra não é privilégio de alguns homens, mas direito de 
todos os homens. Precisamente por isto, ninguém pode dizer a palavra verdadeira sozinho, 
ou dizê-la para os outros, num ato de prescrição, com o qual rouba a palavra aos demais 
(FREIRE, 1987, p. 78).

Dialogar requer esforço, atenção e dedicação dos envolvidos. É um canal de 
exploração de percepções, pensamentos e novas perspectivas. Diálogo é também 
prevenção, é uma atitude responsável e humanizadora: ele auxilia na compreen-
são de quem é o ser humano, de como se desenvolve, atribuindo dessa maneira, 
conhecimento sobre seus comportamentos (LIMA, 2017a). O educador, presente 
conscientemente no âmbito escolar precisa auxiliar o educando na superação das 
problemáticas relacionadas às vulnerabilidades e riscos sociais. Não apenas focan-
do no profissional, mas principalmente no sujeito: é preciso observar o educando 
como a solução, ao invés de ser o problema. 

À medida que o ser humano reconhece a sua capacidade de adaptar-se às 
demandas que surgem na sociedade e pensa para melhorar suas operações, ocorre 
então a possibilidade de transformação. A educação, por sua vez, reforça o pensa-
mento sobre a maneira de assimilar a constituição da realidade, da cidadania, da 
democracia, pois, se o autoritarismo não abre espaço, não há como se desenvolver a 
liberdade. Assim, só haverá possibilidades à medida que a liberdade for construída 
ao lado da autoridade e da ética ao invés da obediência e do medo. Freire (2000) 
reforça a tarefa primordial de zelo e afetividade ao praticar a liberdade com autori-
dade e sem autoritarismo, educando e se educando (aceitação respeitosa) à medida 
que interagem na perspectiva democrática e ética.

É preciso trabalhar em uma visão ampliada do ser. E trabalhar na perspec-
tiva da Educação Preventiva Integral reforça que a prevenção se trata do “chegar 



730 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Araci Asinelli-Luz, Michelle Popenga Geraim Monteiro, Tatiane Delurdes de Lima-Berton

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 718-733, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

antes”, conhecer o sujeito e atuar antecipadamente ao problema. É estimular o 
desenvolvimento pleno e suas relações sociais para que seja possível suprir suas 
demandas e prevenir fenômenos que prejudiquem sua evolução. Na condição de 
seres humanos, precisa-se reconhecer a existência. Freire (1987, 2000) destaca que 
desde a infância a criança precisará aprender que a autonomia se autenticará no 
respeito à autonomia dos outros. Para isso, os pais não devem aplicar-se à tirania 
da liberdade, na qual pensam e permitem que seus filhos sejam livres sem limites. 
Provocar a leitura crítica potencializa o fazer pedagógico, envolvendo a organização 
de classes populares para a reinvenção da sociedade. É lutar por uma problemática 
com a legitimidade de um sonho ético, político e de superação de uma realidade 
injusta. Surge então, a necessidade do trabalho do educador progressista, capaz de, 
humildemente, auxiliar nos desafios, a fim de possibilitar a criticidade mediante 
a realidade política, histórica e social da presença no mundo. Por fim, atuando 
em prol uma Educação Preventiva Integral, Paulo Freire, educador humanizado e 
humanizador, instiga a reflexão de apostar e tornar possível o empoderamento do 
sujeito e de seus grupos, permitindo a intervenção no mundo para transformá-lo e 
não apenas para mantê-lo da maneira como está.

Considerações finais

A educação, como oportunidade de vivências e interações entre pares, esta-
belece conexão horizontal com seus agentes. Educadores e estudantes estão em 
um processo intenso de ensino e aprendizagem, de interação e humanização, de 
inesgotáveis possibilidades. A Educação é o caminho para a transformação do su-
jeito, para a interação social e a busca da humanização e, juntamente com ela, a 
Educação Preventiva Integral, possibilita auxiliar o sujeito para a superação das 
suas necessidades. Nesse sentido, pode-se afirmar a educação transformadora a 
partir da realidade do sujeito como ponte para ações impactantes e efetivas em 
meio àqueles que estão imersos em situações de desigualdades e vulnerabilidades 
sociais, uma vez que a transformação acontece a partir da práxis.

Crianças e adolescentes, em suas condições reais, estabelecem relações com o 
meio em que vive e, junto a eles, influenciam e são influenciados. Há a importância 
de conhecer o processo e o contexto do sujeito para auxiliá-lo em sua construção 
autônoma, bem como provocar políticas públicas de caráter protetiva, pautadas na 
proximidade com a realidade: privilegiar fatores de proteção ao invés de reforçar os 
fatores de risco na infância e adolescência. Faz-se necessário refletir e analisar al-



731  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

As contribuições da pedagogia do oprimido para a educação preventiva integral

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 718-733, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

gumas fragilidades existenciais, vividos pelos sujeitos na sociedade contemporânea 
(nos colocando em conflito devido a fragilidade humana). O enfoque nos diversos 
fenômenos sociais da vida urbana que caracterizam a vida diária cria um sistema 
doente, de riscos e vulnerabilidades sociais. Por isso, a importância de observar a 
sua própria condição vulnerável, não apenas do ponto de vista do outro, mas, prin-
cipalmente, da própria consciência na condição de um sujeito crítico, autônomo e 
problematizado. Para isso, a educação, na condição de um processo transformador, 
torna-se o caminho para a construção humana. 

A Pedagogia do Oprimido, em sua visão libertadora, humanizadora e proble-
matizadora dos conflitos que geram opressores e oprimidos, poderia ser assumida 
como um dos textos básicos para se entender e praticar a prevenção de forma efetiva 
e eficaz. Compreender a infância e a adolescência como processo de desenvolvimen-
to humano, que tem sua prática no contexto da contemporaneidade, provocando o 
estudo de temas significativos e que evidenciem o diálogo como meio para as refle-
xões coletivas, problematizando e evidenciando a palavra como caminho ético para 
se cultivar a cultura das gerações pela paz. A paz se constrói por meio de atitudes 
diárias, de valores humanos e sociais inseridos no cotidiano escolar. Ela se faz ne-
cessária para o desenvolvimento de um ambiente sadio e harmonioso. A paz é ação. 

Ressalta-se a importância do estabelecimento de mecanismos nas escolas que 
priorizem a Educação Preventiva Integral como parte do trabalho pedagógico, in-
tegrados aos diversos temas e disciplinas que formam o currículo, enriquecendo 
assim, a formação e o desenvolvimento humano, dando lugar a valores sociais e 
interacionais, proporcionando a cooperação, o respeito à diferença e o diálogo. Nes-
se sentido, entende-se que a educação é o caminho para a humanização e para a 
prevenção e o diálogo é um dos instrumentos que podemos utilizar como prática 
pedagógica inicial para levar os estudantes à dialogicidade. A educação preventi-
va integral é um processo educativo que envolve ações de construção de conceitos 
éticos e cidadãos, juntamente com os conteúdos programáticos da escola. Nesse 
sentido, sem dúvida, a noção de empatia é primordial para a formação de compor-
tamentos generosos e solidários.

Ademais, pensar sobre o desenvolvimento humano, sobre infância, adoles-
cência, vai muito além das barreiras acadêmicas, uma vez que, refletindo a/na 
condição de educadores, deve-se a consciência, o diálogo, em que se faz necessá-
rio aprofundar o conhecimento no ser e em suas relações/histórias de vida, para 
então auxiliar no caminho de Educação Preventiva Integral. Para isso, podem-se 
elaborar práticas relacionadas à construção da autonomia, da identidade e do in-



732 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Araci Asinelli-Luz, Michelle Popenga Geraim Monteiro, Tatiane Delurdes de Lima-Berton

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 718-733, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

centivo à interação social, para que gradativamente a qualidade de vida melhore. 
Salientam-se as contribuições do grande educador Paulo Freire, que, com as pro-
vocações sobre a reflexão e prática da educação humanizadora, problematizadora, 
de transformação social, oportuniza a construção de novos conhecimentos e o apro-
fundamento do olhar a respeito do ser, humano e de suas relações, bem como do 
panorama de pesquisas envolvendo prevenção e o sujeito em sua totalidade. Com 
esse trabalho de observar e discutir sobre o ser, a escola e os espaços de interação 
proporcionam a formação de agentes multiplicadores, de uma postura voltada para 
a Educação Preventiva Integral.

Nota
1	 O presente trabalho foi realizado com apoio da Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Su-

perior - Brasil (CAPES) - Código de Financiamento 001”.

Referências

ALMEIDA; Cleide Rita Silvério de; ARONE, Mariangelica. Autoformação, condição humana e 
dimensão estética. EccoS – Revista Científica, São Paulo, n. 43, p. 97-114, maio/ago. 2017.

ASINELLI-LUZ, Araci. Educação e prevenção ao abuso de drogas: limites e possibilidades. 
2000. 166 f. Tese (Doutorado em Educação) – Faculdade de Educação, Universidade de São 
Paulo, São Paulo, 2000. 

ASINELLI-LUZ, Araci. Visão educacional das drogas: orientação para os pais e professores. In: 
ANDREOLI, Cleverson V.; TORRES, Patrícia Lupion (org.). Complexidade: redes e conexões do 
ser sustentável. Curitiba: Senar - Paraná, 2014. p. 377-397. 

BRONFENBRENNER, Urie. Bioecololgia do Desenvolvimento Humano: tornando os seres hu-
manos mais humanos. Porto Alegre: Artmed, 2011.

CARRARO, Valéria; CURY, Mauro José Ferreira. A Educação da pessoa idosa universitária e a 
Pedagogia de Paulo Freire. Olhar de Professor, Ponta Grossa, v. 18, n. 1, p. 91-98, 2015.

DESSEN, Maria Auxiliadora; POLONIA, Ana da Costa. A Família e a escola como contextos de 
desenvolvimento humano. Paidéia, Distrito Federal, v. 17, n. 36, p. 21-32, 2007.

FREIRE, Paulo. Pedagogia da autonomia. 6. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1996.

FREIRE, Paulo. Pedagogia da Indignação: cartas pedagógicas e outros escritos. São Paulo: 
Unesp, 2000.

FREIRE, Paulo. Pedagogia do oprimido. 6. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1979.

FREIRE, Paulo. Pedagogia do oprimido. 23. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1987. 



733  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

As contribuições da pedagogia do oprimido para a educação preventiva integral

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 718-733, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

LIMA, Tatiane Delurdes de. O educador social e o pedagogo escolar na prevenção do abuso de 
drogas na adolescência. 2017. 167 f. Dissertação (Mestrado em Educação) – Setor de Educação, 
Universidade Federal do Paraná, Curitiba, 2017a.

LIMA-BERTON, Tatiane Delurdes de; MONTEIRO, Michelle Popenga Geraim; ASINELLI-
-LUZ, Araci. O educador e a prática de educação preventiva integral. Quaderns d’Animació i 
Educació Social, v. 30, p. 1-19, 2019.

LOPES NETO, Aramis Antônio. Bullying: saber identificar e como prevenir. São Paulo: Brasi-
liense, 2011.

MAGRI, Cledir Assírio. A educação em direitos humanos: uma abordagem a partir de Paulo 
Freire. Revista Espaço Pedagógico, Passo Fundo, v. 19, n. 1, 2012. 

MONTEIRO, Michelle Popenga Geraim. O bullying segundo a percepção dos estudantes do 5º 
ano do ensino fundamental. 2017. 148 f. Dissertação (Mestrado em Educação) – Setor de Edu-
cação, Universidade Federal do Paraná, Curitiba, 2017b. 

MONTEIRO, Michelle Popenga Geraim; LIMA-BERTON, Tatiane Delurdes de; ASINELLI-LUZ, 
Araci. A infância e a Cultura da Paz na perspectiva da Pedagogia do Oprimido. E-curriculum, 
São Paulo, v. 16, n. 4, p. 1234-1251, 2018. 

MONTEIRO, Michelle Popenga Geraim; LIMA-BERTON, Tatiane Delurdes de; ASINELLI-
-LUZ, Araci. A escola como expressão da violência ou locus da cultura da paz?. Dialogia, São 
Paulo, n. 32, p. 65-80, maio/ago. 2019.

PINHEIRO, Paulo Sergio. Relatório Mundial Sobre a Violência contra a Criança. Secretaria 
Especial dos Direitos Humanos (Trad.). Genebra, Suíça, 2010.

ROMERO, Emilio. Vulnerabilidade humana e conflitos sociais: suas fontes. In: RIBEIRO, W.; 
ROMERO, E. (org.). Vulnerabilidade humana e conflitos sociais: por uma psicologia social com-
preensiva. São José dos Campos: Della Bídia, 2009. p. 12-23.

SALLES FILHO, Nei Alberto. Paulo Freire e educação para a paz: o mesmo sentido. In: CON-
GRESSO NACIONAL DE EDUCAÇÃO – EDUCERE, 9. Anais [...]. Curitiba: PUCPR, 2008.

SALMIVALLI, Cristina. Participant role approach to school bullying: implications for interven-
tions. Journal of Adolescence, v. 22, p. 453-459, 1999.

SALMIVALLI, Cristina. Bullying and the peer group: a review. Aggression and Violent Beha-
vior, v. 15, p. 112-120, 2010.

SALMIVALLI, Cristina. Participant roles in bullying: how can peer bystanders be utilized in 
interventions? Journal of Theory into Practice, n. 53, p. 286-292, 2014.

SANTOMÉ, Jurjo Torres. Globalização e interdisciplinaridade. O currículo integrado.  Porto 
Alegre: Artes Médicas, 1998.

TOGNETTA, Luciene Regina Paulino. A formação da personalidade ética: estratégias de traba-
lho com afetividade na escola. Campinas: Mercado das Letras, 2013. 

TRILLA, Jaume; GHANEM, Elie. Pontuando e Contrapondo. In: TRILLA, Jaume; GHANEM, 
Elie; ARANTES, Valéria Amorim (org.). Educação formal e não-formal: pontos e contrapontos. 
São Paulo: Summus, 2008. p. 13-55.



734 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Paulo César Carbonari

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 734-749, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Necrofilia: repercussão ética, política e educacional – estudo em  
Paulo Freire e Erich Fromm

Necrophily: repercussion ehtic, politic and educational – study in Paulo Freire and Erich Fromm

Necrofilia: repercusión ética, política y educativa: estudio en Paulo Freire y Erich Fromm

Paulo César Carbonari*

Resumo
O artigo faz uma reflexão sobre a necrofilia para compreender em parte o que tem sido o modo de agir de políti-
cos e cidadãos/as no contexto da pandemia de Covid-19. Busca em Paulo Freire, na Pedagogia do Oprimido, e na 
sua fonte, Erich Fromm, O Coração do Homem, subsídios para esta compreensão. Ensaia aspectos da repercussão 
ética, política e educacional e indica algumas aprendizagens necessárias para o enfrentamento da necrofilia. A 
tese básica é a de que a necrofilia alimenta práticas que são destrutivas da vida e que se exacerbam em momen-
tos de grave crise, como o da pandemia.

Palavras-chave: Necrofilia. Política. Ética. Educação. Freire. Fromm. 

Abstract
The article reflects on necrophilia to understand in part what has been the behavior of politicians and citizens in 
the context of the Covid-19 pandemic. In Paulo Freire, in the Pedagogy of the Oppressed, and in his source, Erich 
Fromm, The heart of man, he seeks subsidies for this understanding. Rehearses aspects of the ethical, political 
and educational repercussions and indicates some learnings necessary to face necrophilia. The basic thesis is 
that necrophilia feeds practices that are destructive of life and that are exacerbated in moments of serious crisis, 
such as the pandemic.

Keywords: Necrophily. Politics. Ethics. Education. Freire. Fromm. 

Resumen
El artículo ofrece una reflexión sobre la necrofilia para comprender en parte cuál ha sido la forma de actuar de 
políticos y ciudadanos en el contexto de la pandemia Covid-19. Hace una busca en Paulo Freire, en la Pedagogía 
del Oprimido, y en su fuente, Erich Fromm, El Corazón del Hombre, ofrece subsidios para esta comprensión. 
Ensaya aspectos de las repercusiones éticas, políticas y educativas e indica algunos aprendizajes necesarios para 
afrontar la necrofilia. La tesis básica es que la necrofilia alimenta prácticas destructivas de la vida y que se agudi-
zan en momentos de crisis grave, como lo que ocurre con la pandemia.

Palabras clave: Necrofilia. Política. Ética. Educación. Freire. Fromm.	

*	 Doutor em filosofia (Unisinos), mestre em Filosofia pela Universidade Federal de Goiás, professor de filosofia no IFIBE 
(até 2019), militante de direitos humanos (CDNPH/MNDH), coordenador do Grupo de Estudo e Pesquisa em Educa-
ção em Direitos Humanos (GEPEDH). Orcid: http://orcid.org/0000-0002-5163-8456. E-mail: carbonari@ifibe.edu.br

Recebido em 12/10/2019 – Aprovado em 09/04/2020
http://dx.doi.org/10.5335/rep.v27i3.12378

http://orcid.org/0000-0002-5163-8456
mailto:carbonari@ifibe.edu.br


735  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Necrofilia: repercussão ética, política e educacional – estudo em  Paulo Freire e Erich Fromm

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 734-749, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Considerações iniciais

Paulo Freire é uma referência para a educação não só porque produziu muitas 
reflexões sobre ela, mas também e particularmente, porque as reflexões que pro-
duziu são profundamente engajadas em processos e práticas. Esta condição dá à 
sua obra uma situacionalidade que, porém, não fica apenas nela, já que se mostra 
permanente, constituindo-se, por isso, já num clássico. 

 Pedagogia do Oprimido, uma de suas obras mais conhecidas, é, seguramente, 
um referencial para a educação, mas não só. Ela também é um referencial para a 
filosofia, para a antropologia, para a política. Poder-se-ia ousar dizer que é um refe-
rencial para diversos campos do saber, para a sabedoria. Isso não significa que não 
esteja sob o escrutínio da análise crítica e nem mesmo que nossa relação com ela 
seja reverencial. Seria incoerente com a própria proposta da obra agir assim. Ela é 
uma referência para a crítica, para a práxis; um alimento para o que ali mesmo se 
chama de “inédito viável”. E este, ou será aberto, histórico e em construção ou não 
será. Por isso é que todos/as que se empenham em conhecer, estudar e discutir esta 
obra, antes de tudo, se propõe a não ficar nela. 

É neste sentido que nos aproximamos dela. Não o fazemos como olhar do pes-
quisador especializado e nem com o olhar do estudioso minucioso. O fazemos com 
o compromisso do agente social e do aprendente. Nossa expectativa é não mais do 
que considerar elementos que possam nos ajudar a compreender e a agir. 

O fazemos num momento histórico de grave comprometimento das certezas 
nas quais o cientificismo positivista tenta imergir a humanidade nos últimos anos. 
Estamos vivendo a mais profunda vulnerabilidade ao novo coronavírus1 e que tem 
produzido em poucos meses uma das mais dramáticas condições de crise da his-
tória da humanidade. A Covid-19 se alastra pelo mundo matando aos milhares e, 
enquanto é escrito este artigo, já passaram muitas dezenas dos milhares de mortos 
no Brasil e no mundo. 

Este contexto nos motiva a buscar no texto de Freire subsídios para compreen-
der a presença forte de ações que se orientam pela “promoção da morte” e não a 
valorização da vida. Elas se expressam das mais diversas formas. Estão presen-
tes em práticas populares, mas também na expressão e na prática de autoridades 
como as do presidente da república que, por repetidas vezes, minimiza a situação 
e até incentiva à contaminação como forma de enfrentamento da situação. Estes 
elementos nos levam a buscar na Pedagogia do Oprimido o sentido da “necrofilia”. 
Buscaremos em complementação também em sua fonte para este tema, a obra O 



736 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Paulo César Carbonari

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 734-749, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Coração do Homem, de Erich Fromm. É sobre ele que desenvolveremos esta refle-
xão. 

O faremos em três partes: na primeira reconstruiremos o tema na Pedagogia 
do Oprimido e na referência usada por Paulo Freire; na segunda exporemos o signi-
ficado em Erich Fromm, base de Freira; na terceira, nos ocuparemos de relacionar 
esta questão e sua repercussão ética, política e na educação como aprendizagens 
decorrentes. Esperamos, dessa forma, contribuir com as reflexões sobre a obra de 
Paulo Freire e, com base nela, também contribuir com a travessia que todos/as 
estamos fazendo no contexto da pandemia. 

Necrofilia: significado em Paulo Freire

A ideia de necrofilia aparece pela primeira vez em Pedagogia do Oprimido 
(1975), de Paulo Freire, no primeiro capítulo no contexto da análise da opressão e, 
particularmente, da violência que a caracteriza, mas retorna em vários momentos 
da obra. A expressão, ou derivados dela, aparece em todos os capítulos da obra.2 
Isso é uma demonstração da sua importância como recurso analítico. Vamos reto-
mar sua presença em cada momento e fazer sua apresentação, sem esquecer que 
o próprio Freire se refere por várias vezes àquela que é sua fonte, a obra de Erich 
Fromm. 

No primeiro capítulo, que é dedicada aos elementos balizadores da concepção 
de fundo a ser desenvolvida na obra, o tema da necrofilia aparece como elemento 
caracterizador da prática violenta da opressão e que se traduz em uma prática 
própria dela, o desenvolvimento de uma “consciência fortemente possessiva”. Para 
Freire (1975, p. 48-49), “fora da posse direta, concreta, material, do mundo e dos 
homens (e das mulheres),3 os opressores não se podem entender a si mesmos. Não 
podem ser”, e, em consequência, “tendem a transformar tudo o que os cerca em 
objetos de seu domínio”. Essa consciência é também chamada de “consciência ne-
crófila”. 

Este processo transforma os/as oprimidos/as em “coisa”: “em algo que é como se 
fosse inanimado”. Tomando por base Erich Fromm, diz que esta tendência própria 
dos opressores de “inanimar tudo e todos” se identifica com a “tendência sadista”, 
que é entendida como uma das características da consciência opressora e de sua 
“visão necrófila do mundo”. Freire cita Fromm para explicar o que ela significa: “o 
fim do sadismo é converter um homem em coisa, algo animado em algo inanimado, 
já que mediante o controle completo e absoluto o viver perde uma qualidade essen-



737  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Necrofilia: repercussão ética, política e educacional – estudo em  Paulo Freire e Erich Fromm

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 734-749, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

cial da vida: a liberdade” (FROMM apud FREIRE, 1975, p. 50, tradução nossa). A 
coisificação leva à destruição da liberdade, é raiz da opressão. Este é o principal 
fator da necrofilia. Freire (1975, p. 50) arrematará dizendo “Por isto é que o seu 
amor é um amor às avessas – um amor à morte e não à vida”. A dominação faz 
“deter a ânsia de busca, a inquietação, o poder de criar, que caracterizam a vida, os 
opressores matam a vida” (1975, p. 50). 

A prática necrófila do opressor também se manifesta na “educação bancária”, 
aquela criticada por Paulo Freire. A “educação bancária” é aquela na qual a “edu-
cação é o ato de depositar, de transferir, de transmitir valores e conhecimentos”, 
ela reflete a “sociedade opressora, sendo dimensão da ‘cultura do silêncio’” (1975, 
p. 67). Freire faz um elenco de características da educação bancária, cuja última 
característica é que “o educador, finalmente, é o sujeito do processo; os educandos, 
meros objetos”, arrematando que, “Se o educador é que sabe, se os educandos são 
os que nada sabem, cabe àquele dar, entregar, levar, transmitir o seu saber aos 
segundos” (1975, p. 67). Por isso é que: “No momento mesmo em que se funda num 
conceito mecânico, estático, especializado da consciência e em que transforma por 
isto mesmo, os educandos em recipientes, em quase coisas, não pode esconder sua 
marca necrófila” (1975, p. 76).

Os oprimidos são “seres duplos”, “‘hospedeiros’ do opressor” (1975, p. 32), so-
frem uma “dualidade”: “são eles [oprimidos] e ao mesmo tempo são o outro intro-
jetado neles, como consciência opressora” – “este é o trágico dilema dos oprimidos” 
(1975, p. 36). Os oprimidos se fazem “sombra” do opressor e reproduzem as práticas 
do opressor (1975, p. 52), podendo até vir a ser “sub-opressor” (1975, p. 33). Isso 
faz dos oprimidos pessoas com “atitude fatalista”, que se expressa na submissão ao 
destino, à sina, ao fardo, que são “potências irreversíveis” – vontade divina, sofri-
mento natural. Mais do que isso, são levados a se submeterem a uma “aderência 
ao opressor” (1975, p. 33), uma “irresistível atração pelo opressor” (1975, p. 53), de 
modo a admirá-lo, a imitá-lo, a segui-lo (1975, p. 33 e 53), e, pelo reverso, a promo-
ver a “autodesvalia”, o que significa o desacreditar de si mesmos e da capacidade de 
por si mesmos sair da situação de opressão em que se encontram e de superaram 
a conivência (1975, p. 55) com ela e a dependência (1975, p. 56) dela. Esta situação 
caracteriza um estado geral de “imersão” na realidade opressora (1975, p. 33), fa-
tor de inautenticidade do oprimido. Há como que um “depender” no sentido de os 
oprimidos serem “dependentes emocionais” do opressor. Sendo que é “este caráter 
de dependência emocional e total dos oprimidos que os pode levar a manifestações 
que Fromm chama de necrófilas. De destruição da vida. Da sua ou da do outro, 



738 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Paulo César Carbonari

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 734-749, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

oprimido também” (1975, p. 56). Isso explica as repetições miméticas de práticas 
opressoras pelos oprimidos.

Para Freire (1975, p. 56), é somente quando os oprimidos “descobrem, ni-
tidamente, o opressor, e se engajam na luta organizada por sua libertação, que 
começam a crer em si mesmos, superando, assim, sua ‘conivência’ com o regime 
opressor”. Ele alerta que esta descoberta da condição de oprimido é mais do que 
puramente intelectual, é ação, mas não mero ativismo, e sim espera-se que “esteja 
associada a sério empenho de reflexão, para que seja práxis” (1975, p. 56).

No contexto da investigação do “tema gerador” reaparece a questão. Identifica 
uma dupla perspectiva: por um lado, está o processo no qual investigador e povo 
são sujeitos do processo de investigação do tema gerador; pelo reverso, podem ha-
ver investigadores que não trabalham nesta perspectiva. O problema é quando em 
nome da “objetividade científica” breca processos transformadores: o investigador 
“transforma o orgânico em inorgânico, o que está sendo no que é, o vivo no morto, 
teme a mudança. Teme a transformação” (1975, p. 118). Desse modo, não vai cons-
truir um processo de formação na qual os agentes são todos/as sujeitos do proces-
so. Isto porque, “ao temer a mudança e ao tentar aprisionara vida, ao reduzi-la a 
esquemas rígidos, ao fazer do povo objeto passivo de sua ação investigadora, ao 
ver na mudança o anúncio da morte, mata a vida e não pode esconder sua marca 
necrófila” (1975, p. 118).

No capítulo final de Pedagogia do Oprimido, o tema retorna por várias vezes 
no contexto da ação cultural dialógica e antidialógica. Aparece na crítica que faz à 
liderança que não colabora com os processos de superação da opressão. A liderança 
opressora é aquela que colabora com os processos necrófilos de opressão, o que 
pode ocorrer também como parte da atuação das lideranças populares dentro de 
um processo de transformação. Isso aparece quando, em nome da “necessidade” 
de organizar o povo, essas lideranças negam processos de “intercomunicação” e de 
“intersubjetividade”, de “diálogo”. Fazer isso, para Freire, é temer o povo, não crer 
nele e fazer com que toda a transformação revolucionária perca sua razão de ser. 
Toda vez que age assim, sem a coragem do “encontro humilde, amoroso e corajoso”, 
de solidariedade, entre a liderança e o povo, a liderança se enrijece no desencontro 
que transforma os outros em “puros objetos”. Segundo Freire (1975, p. 151): “E, ao 
assim procedermos, nos tornamos necrófilos, em lugar de biófilos. Matamos avida, 
em lugar de alimentarmos a vida. Em lugar de buscá-la, corremos dela. Matar a 
vida, freá-la, com a redução dos homens apuras coisas, aliená-los, mistificá-los, vio-
lentá-los são o próprio dos opressores”. Pelo reverso, a “liderança revolucionária”, 



739  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Necrofilia: repercussão ética, política e educacional – estudo em  Paulo Freire e Erich Fromm

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 734-749, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

não pode ser nem “falsamente generosa” e nem mesmo “dirigista”: “Se as elites 
opressoras se fecundam, necrofilamente, no esmagamento dos oprimidos, a lide-
rança revolucionária somente na comunhão com eles pode fecundar-se” (1975, p. 
155). A liderança revolucionária necessariamente terá que ser humanista.

Na análise que faz da ação cultural antidialógica encontra a conquista como 
prática dessa ação. Para Freire, a conquista implica a relação entre um sujeito 
(que conquista) e um objeto (conquistado). O conquistador “imprime sua forma 
ao conquistado que, introjetando-o, se faz um ser ambíguo. Um “hospedeiro” do 
outro”. A ação conquistadora “ao ‘reificar’ os homens (e as mulheres), é necrófila” 
(1975, p. 162). 

A outra prática antidialógica é a de dividir para manter a opressão. Freire 
nota que “a divisão das massas oprimidas é necessária à manutenção do status quo, 
portanto à preservação do poder dos dominadores, urge que os oprimidos não per-
cebam claramente este jogo”. Os opressores fazem um jogo de inversão da situação 
para poder dividir: “os necrófilos se nomeiam a si mesmos biófilos e aos biófilos, 
de necrófilos”. O exemplo disso é o que é feito com Tiradentes, até hoje chamado 
de inconfidente e ao movimento do qual participou de inconfidência (1975, p. 171).

A outra característica da ação cultural antidialógica é a manipulação, na qual 
não analisa diretamente o aspecto da necrofilia. Mas a análise vai retornar na 
outra característica, que é a “invasão cultural”. Ela desrespeita as potencialidades 
e impõe aos invadidos, “sua visão de mundo, enquanto lhes freiam a criatividade, 
ao inibirem sua expansão”, sendo, por isso, alienante (1975, p. 178). Para Freire, o 
“o problema da necrofilia e da biofilia” inclui analisar ”as condições objetivas que 
geram uma e outra, quer nos lares, nas relações pais-filhos, no clima desamoroso e 
opressor, como amoroso e livre, quer no contexto sociocultural” (1975, p. 181).

Necrofilia: significado em Erich Fromm

No Livro O Coração do Homem (1965), Erich Fromm retrata diferentes formas 
de violência. Ele aborda tendências de violência que vão contra a vida, que podem 
ser denominadas a “essência do verdadeiro mal”, o “coração do mal” (1965, p. 39): a 
necrofilia, o narcisismo e a fixação simbiótica pela mãe. Nos ocuparemos da necro-
filia por ser a referência de Paulo Freire.

No terceiro capítulo da obra analisa o “amor à morte e o amor à vida”. Começa 
recuperando a declaração do filósofo Miguel Unamuno, feita em 1936, depois do 
discurso do general Millán Astray, cujo lema era “viva a morte”. O discurso foi feito 



740 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Paulo César Carbonari

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 734-749, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

na Universidade de Salamanca, onde o filósofo era reitor, no começo da guerra civil 
espanhola. O No final da intervenção do general, disse Unamuno (apud FROMM, 
1965, p. 40-41): “acabo de ouvir o necrófilo e insensato grito ‘viva a morte’”.

Para Fromm (1965, p. 41), a distinção “mais fundamental” entre os seres hu-
manos, tento no campo psicológico4 quanto moral, é a que separa “os que amam 
a morte e os que amam a vida”, os “necrófilos e os biófilos”. Ressalva ele que não 
necessariamente uma pessoa é totalmente uma coisa ou outra, estando presentes 
ambas como tendências e, em muitas, precisa-se identificar qual delas é a mais for-
te (chama aquelas consagradas totalmente à morte de “insanas”). Lembra que, ain-
da que o “amor à morte” possa designar uma perversão sexual ou o desejo mórbido 
de estar na presença de um cadáver, ela se encontra “sem mescla sexual alguma” 
(1965, p. 41): é o caso da aplicação feita por Unamuno. 

O texto de Erich Fromm se dedica a fazer uma “descrição da pessoa necrófila” 
(1965, p. 41) – exemplos, segundo ele: Hitler, Eichmann e Stalin. A primeira carac-
terística é que a pessoa com orientação necrófila “é atraída e fascinada por tudo o 
que não é vivo, tudo o que é morto” (1965, p. 42). A segunda característica é que 
os necrófilos “moram no passado, nunca no futuro” (que odeia e teme, orientando-
-se ao passado, no qual fixa seu “desejo de certeza e segurança”), sendo que suas 
emoções são sentimentais e alimentam a lembrança de emoções tidas no passado 
ou que acredita tê-las tido (1965, p. 42). Outra característica é que “são frios, dis-
tantes, devotos da ‘lei e da ordem’” [nisso consiste a justiça], com valores que “são 
exatamente o inverso dos [valores] que ligamos à vida normal” (1965, p. 42). Outra 
característica é a atitude favorável em relação à força, como uma capacidade ou 
desejo de matar, já que o necrófilo “ama a força”, sendo que sua maior façanha não 
seria gerar vida, mas destruí-la (1965, p. 42-43). A necrofilia é um “modo de vida”, 
mais do que uma ação transitória. Em geral o necrófilo se faz passar por construtor, 
salvador, protetor, bom pai, um líder que eleva a nação. Sendo assim, por um bom 
tempo haverá complacência com ele. As outras características são que o indivíduo 
necrófilo “ama tudo o que não cresce, tudo o que é mecânico”, tem o “desejo de 
transformar o orgânico em inorgânico”, ao modo de que “todas as pessoas vivas 
fossem coisas” (“sentimentos e pensamento vivos são transformados em coisas”) 
das quais quer se apropriar, reforça a “memória em vez de experiência”, o “ter, 
em vez de ser”, “gosta de controle”. Contudo, “teme profundamente a vida”, visto 
que a vida é “desordenada e incontrolável” (1965, p. 44). Fromm também diz que o 
necrófilo se deixa atrair “pela escuridão e pela noite”, tudo o que o aparta da vida 
e se dirige contra ela. Há como que um “fascinado pela destruição” (1965, p. 42). 



741  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Necrofilia: repercussão ética, política e educacional – estudo em  Paulo Freire e Erich Fromm

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 734-749, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

A orientação oposta à necrófila é chamada por Fromm de “biófila”: sua essên-
cia “é o amor à vida” (1965, p. 48). Ela também não é uma característica única, 
mas representa uma orientação de um modo de ser que se manifesta nos processos 
corporais, nas emoções, nos pensamentos, nos gestos de uma pessoa. Segundo ele, 
“a substância viva tem a tendência para integrar-se e unir-se; tende a fundir-se 
com entidades diferentes e opostas, e a crescer de forma estrutural” (1965, p. 49). A 
pessoa biófila “é atraída pelo processo da vida e do crescimento em todas as esferas 
[...]. Ama a aventura de viver mais do que a certeza”; “desfruta a vida e todas as 
suas manifestações” (1965, p. 50). A perspectiva da vida aponta no sentido de que 
“a vida é desenvolvimento estruturado”, mas que “por sua natureza não está sujei-
ta a um controle ou previsão rigorosos”. A vida não é abstração, é vida individual” 
(1965, p. 62).

Erich Fromm fala de uma “ética biófila” – e pelo reverso uma não ética necró-
fila –, cujo princípio é de que “tudo o que serve à vida” é bom (o contrário, o que 
serve à morte, é mau) (1965, p. 51). O que “acentua a vida, crescimento e desabro-
char” é bom. Segundo ele, a consciência biófila é movida “por sua atração pela vida 
e alegria, o esforço moral consiste em fortalecer o aspecto amante da vida em si 
mesmo” (1965, p. 51). Por esta razão o biófilo não vive o remorso e a culpa. Fromm 
vê na Ética de Spinoza um “exemplo extraordinário de moral biófila” e filosofia de 
base humanista. A finalidade do humano é “ser atraído por tudo o que estiver vivo 
e afastar-se de tudo o que estiver morto ou for mecânico” (1965, p. 51).

Erich Fromm faz uma análise das condições para a posição orientada à biofilia 
(1965, p. 55), discutindo, inclusive, em que medida ela entra em disputa com a dis-
posição necrófila – faz um debate com Freud. Discute até que ponto são dimensões 
conflitantes, já que as entende como “a contradição mais fundamental existente no 
homem” (1965, p. 54). Não se resume a uma questão biológica e nem a uma luta 
na qual a vitória é por uma delas. A meta fundamental é preservar a vida, sendo 
o seu contrário, uma distorção, uma psicopatologia. O “instinto de vida constitui 
a potencialidade primaria do homem”, que precisa de “condições adequadas” para 
se afirmar (o instinto de morte é uma “potencialidade secundária”) (1965, p. 55). 
Fromm elenca como condições específicas para o desenvolvimento da biofilia (desde 
a infância): o carinho, o contato afetuoso com outros durante a infância, a liberdade 
e a ausência de ameaças, o ensino (pelo exemplo e por admoestações) dos princípios 
que conduzem à harmonia e a força interior, o guia pela “arte de viver”, a influência 
estimulante de outros e de resposta a ela e um modo de vida que seja verdadeira-
mente interessante (1965, p. 56). O oposto fomentaria o desenvolvimento da necro-



742 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Paulo César Carbonari

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 734-749, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

filia: o crescer entre pessoas que amam a morte, a falta de estímulo, a frieza, as 
condições que tornam a vida rotineira e carente de interesse e a ordem mecânica ao 
invés de uma ordem determinada por relações diretas e humanas entre as pessoas. 

As condições sociais para o desenvolvimento da biofilia também são tratadas. 
Entre elas estão as que coincidem com as condições que fomentam as tendências, já 
apontadas acima, como as que promovem o desenvolvimento do indivíduo. Acres-
centa a importância de situações de abundância contra a escassez, tanto econômica 
quanto psicológica. Outra é a abolição da injustiça, que entende como a situação na 
qual uma classe social explora a outra e lhe impõe condições que lhe impeçam de 
acessa uma vida digna, impedindo a uma classe social de participar da experiência 
básica do viver. Finalmente também trabalha a liberdade como condição para o de-
senvolvimento da biofilia no sentido de “liberdade para” criar e construir, admirar 
e aventurar-se, o que requer um indivíduo ativo e responsável. Em resumo, diz que 
“o amor à vida se desenvolverá mais numa sociedade onde houver: segurança, no 
sentido das condições materiais básicas para uma vida digna não estarem ameaça-
das; justiça, no sentido de ninguém poder ser um fim para os objetivos de outrem; 
e liberdade, no sentido de cada homem ter a possibilidade de ser um membro ativo 
e responsável na sociedade” (1965, p. 57). 

O autor se pergunta pela relação entre as “condições sociais” para o desen-
volvimento da necrofilia e o espírito da “sociedade industrial contemporânea” e, 
inclusive com a “guerra nuclear” (1965, p. 60). Nas sociedades contemporâneas 
há centros gigantescos nos quais os humanos são tratados “como objetos, em suas 
propriedades comuns, nas regras estatísticas do comportamento coletivo, não nos 
indivíduos vivos [...] os homens são administrados como se fossem coisas [...] são 
transformados em coisas e obedecem às leis das coisas” (1965, p. 62). Em con-
trapartida Fromm responde: “mas o homem não se destina a ser uma coisa; ele 
é destruído se se converte numa coisa” (1965, p. 62). A manipulação dos gostos 
em vista do consumo ao máximo e em direções previsíveis, a uniformização do 
caráter e a seleção dos medíocres são expressões do “burocraticamente organizado 
e centralizado” (1965, p. 63). Este faz surgir o homem da organização, o homem 
autômato, o homo consumens, o homo mechanicus, um homem artefato. Fromm diz 
que “o homo mechanicus ainda gosta de sexo e de bebida, mas todos estes prazeres 
são procurados dentro de um quadro de referência do mecânico e não-vivo” (1965, 
p. 63-64). Ele espera um “botão” que, se apertado, traga “felicidade, amor, prazer”. 
A intelectualização, a quantificação, a abstração, a burocratização e a “coisificação” 
– características próprias da sociedade industrial moderna – “quando aplicadas 



743  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Necrofilia: repercussão ética, política e educacional – estudo em  Paulo Freire e Erich Fromm

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 734-749, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

a pessoas ao invés de a coisas, não são os princípios da vida, porém da mecânica” 
(1965, p. 64). Para Fromm, as características da orientação necrófila “existem em 
todas as sociedades industriais modernas, independentemente de suas respectivas 
estruturas políticas” (1965, p. 65) – inclusive há muito em comum entre o capitalis-
mo estatal soviético e o capitalismo de sociedade anônimas. 

Repercussão na Política e na Educação

A necrofilia repercute na política pela sua conversão em ação necropolítica5. 
Há vários exemplos vindos das autoridades maiores do país.6 O processo de ação 
política está em pandemia, parece indicar para a desorientação, mas talvez não 
seja o caso. O que parece mesmo haver é um projeto político novo, uma estratégia 
de gestão do público, uma governamentalidade que sugere desorientação, mas que 
tem posições muito consistentes e que se repetem na lógica e na ação. 

O falso dilema economia versus saúde, ou emprego versus vida tem se colocado 
como uma questão forte e que leva até a alguns a defenderem que entre morrer 
da Covid-19 e morrer de fome em razão do agravamento da situação econômica é 
uma escolha que se põe terrível. Trata-se de um falso dilema entre “a morte física 
provável ou a morte econômica certa”, ou o contrário como sugerem professores da 
Universidade de São Paulo (USP).7

Há uma dificuldade crescente de as versões mais liberalizantes, tão hegemô-
nicas nas últimas décadas de neoliberalismo galopante no mundo. Segundo Márcio 
Pochmann (2020, p. 135), no contexto da pandemia, aparecem três tendências para 
o capitalismo: “a primeira tendência relacionada ao movimento de monopolização 
da propriedade do capital a operar cada vez mais concentrada em não mais de 500 
grandes corporações transnacionais”; a segunda: “[...] a monopolização avançada 
do capitalismo permitiu descentralizar a estrutura de produção e distribuição de 
bens e serviços em distintos fragmentos territoriais, cuja dinâmica de enclave eco-
nômico questiona a autonomia do sistema interestatal que emergiu do segundo 
após guerra mundial no século passado” (2020, p. 136); e ele ilustra: “Somente 11 
do conjunto de 200 países existentes nos dias de hoje no mundo possuem orçamento 
governamental superior ao faturamento das grandes corporações transnacionais” 
(2020, p. 136); “[...] a terceira tendência que consagra o capitalismo atual decor-
re do estágio avançado de consolidação generalizada do trabalho precário” (2020, 
p. 136-137). 



744 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Paulo César Carbonari

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 734-749, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Difícil de acreditar que este processo tenha forças para gerar mudanças es-
truturantes e transformações profundas. Enrique Dussel8 diz que: “teríamos que 
aplicar o freio e não o acelerador necrófilo que leva em direção ao abismo”. Num 
desenho bem radical e propositivo, defende que a interpelação da natureza: “ou me 
respeitas ou te aniquilo!”: “manifesta-se como um signo do fim da modernidade e 
como anúncio de uma nova Idade do Mundo, posterior a esta soberba civilização 
moderna que que tornou suicida”. Diz acreditar que “estamos vivendo pela primei-
ra vez na história do cosmos, da humanidade, sinais de esgotamento da moderni-
dade coo última etapa do antropoceno e que permite vislumbrar uma nova Idade 
do Mundo, a transmodernidade”. Para ele, neste novo momento “deve-se antes de 
tudo afirmar a Vida sobre o capital, sobre o colonialismo, sobre o patriarcalismo e 
sobre muitas outras limitações que destrói as condições universais da reprodução 
da Vida na Terra. Isto deveria ser conquistado pacientemente no longo prazo no 
século XXI que só estamos começando”. Outro importante filósofo se pronunciou 
numa linha muito parecida, Bruno Latour9 defendeu que: 

É aqui que devemos agir. Se a oportunidade serve para eles, serve também para nós. Se 
tudo pára, tudo pode ser recolocado em questão, infletido, selecionado, triado, interrompido 
de vez ou, pelo contrário, acelerado. Agora é que é a hora de fazer o balanço de fim de ano. 
À exigência do bom senso – “Retomemos a produção o mais rápido possível” – temos de 
responder com um grito: “De jeito nenhum!”. A última coisa a fazer seria voltar a fazer tudo 
o que fizemos antes10. 

Será que vige o império do homo oeconomicus11 neoliberal? Será ele suplanta-
do ou seguirão os mais pobres precisando fazer cálculos terríveis entre satisfazer 
ao mínimo as necessidades elementares dado o imenso acumulado de precarizações 
e vulnerabilizações ou cumprir exigências sanitárias elementares para as quais 
sequer há disponibilidade de recursos (falta água e sabão!)?

A repercussão na educação implica em pensar até que ponto as práticas ne-
crófilas seguem reforçando ações bancárias e processos opressores na educação. 
Inclusive, pensar em que medida a necrofilia redunda na formação da possibilida-
de de uma posição alternativa e biófila. Boaventura de Sousa Santos (2020), em A 
cruel pedagogia do vírus, fala em lições a serem enfrentadas e que são as seguintes: 
“Lição 1. O tempo político e mediático condiciona o modo como a sociedade con-
temporânea se apercebe dos riscos que corre”; “Lição 2. As pandemias não matam 
tão indiscriminadamente quanto se julga”; “Lição 3. Enquanto modelo social, o 
capitalismo não tem futuro”; “Lição 4. A extrema-direita e a direita hiper-neolibe-
ral ficam definitivamente (espera-se) descreditadas”; “Lição 5. O colonialismo e o 



745  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Necrofilia: repercussão ética, política e educacional – estudo em  Paulo Freire e Erich Fromm

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 734-749, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

patriarcado estão vivos e reforçam-se nos momentos de crise aguda”; “Lição 6. O 
regresso do Estado e da comunidade”.

No fundo a questão recoloca desafios muito importantes para a educação.12 
O principal deles é a necessidade de “aprender a dignidade da vida”. Trata-se de 
compreender que a vida não tem valor, é valor. A vida não pode ser relativizada ou 
condicionada a qualquer outro valor. Nela há uma dignidade própria e não suplan-
tável, que não pode ser ultrapassada, como condição material13. A vida é a condição 
para todas as demais condicionalidades específicas. A fragilidade da vida que torna 
a todos os corpos vulneráveis à contaminação do novo coronavírus, sua finitude e 
sua construção como parte de um amplo processo vital do conjunto do cosmos e 
particularmente da Mãe Terra, não a colocam em secundidade, pelo contrário, a 
inserem nesta ampla teia vital. A vida é também finalidade omnidimensional de 
todas as decisões e de todas as ações, não podendo ser posta como mais uma das 
finalidades disponíveis14, exatamente por sua indisponibilidade. A vida, e suas ne-
cessidades, não é um fim para a qual se podem calcular meios eficazes. Ela é condi-
ção de todo fim e a possibilidade de ter fins específicos. E isto é tão objetivo quanto 
qualquer fim especifico. Assim, a vida também não é um direito, ela é a condição de 
todo Direito e de todos os direitos, em sentido profundo, todos os direitos específicos 
só fazem sentido para a vida. Todo dinheiro, todo trabalho, toda economia, só fazem 
sentido se forem para alimentar a vida. Somente em dinâmicas necrófilas é que se 
poderia esperar outras possibilidades de compreensão.

Outro é o desafio de “aprender o luto e a enlutar-se”. A morte tem sido bas-
tante banalizada nas modernas sociedades do progresso, da correria, do resultado, 
afinal, ela representa o oposto de tudo isso. A morte, que sempre foi tida como mo-
mento fundamental da vida, alimentou crenças, religiosidades, filosofias e várias 
construções de sentido. Mas, parece que já não sensibiliza tanto. Há humanos para 
os quais já não faz sentido o luto, como nos lembra Judith Butler15. Ela também nos 
lembra neste contexto da pandemia que estamos diante de um desafio importante: 
“aprender a enlutar-se pelas mortes em massa significa marcar a perda de alguém 
cujo nome você não sabe, cuja língua você talvez não fale, que vive a uma distância 
intransponível de onde você mora”. Há, um “luto público” a ser experimentado e 
vivido. Mas, a lógica do cálculo e a enxurrada de números que chegam pelos bole-
tins epidemiológicos parecem reduzir as vidas e as mortes a insumos de cálculo, 
possibilidade estatística, impedem o efetivo reconhecimento de cada singularidade 
que se perde numa vida que se vai, numa morte que se conta. Há um luto comuni-
tário a ser vivido, ainda que não possa ser feito como reverência pública (dadas as 



746 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Paulo César Carbonari

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 734-749, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

condições do enterro neste contexto). O subregistro das mortes (de certa forma au-
torizado pelo poder público16) e a dispensa de exame em Institutos Médicos Legais 
(IMLs) para o caso de corpos aprisionados17 poderão gerar a possibilidade de “de-
saparecidos da Covid”. Junto com isto as medidas de restrição ou o cancelamento 
de velórios públicos reforça uma dificuldade ainda maior de lidar com o luto no 
contexto da pandemia. A aprendizagem demandada de um “luto Covid” é pela ex-
igência de seguimento dos vivos e de como estes conviverão com as memórias dos 
mortos e como a sociedade conviverá e significará todos/as e cada uma das mortes, 
para além de números. As lágrimas pelos estranhos que morreram são pelos con-
hecidos que seguem vivos. Não aprender a valorizar a perda comum pode levar a 
sequer valorizar eventuais perdas pessoais ou, dito de outro modo, concentrar-se 
unicamente nas eventuais perdas pessoais parece pouco diante da exigência de 
enlutar-se com cada morte.

Finalmente, o “aprender nova ética”18. A questão de fundo que se coloca é a 
possibilidade de uma racionalidade ética na qual caibam as mais diversas e todas 
as formas de conhecimento, de ciência, de vida. Esta racionalidade ética haverá de 
emergir da necessidade de superação da racionalidade vitimária que é exatamente 
esta racionalidade que admite a morte como parte “naturalizada” (ainda que não 
seja “natural”) e que trabalha com o “cálculo do suportável”.19 Não há suportá-
vel possível quando se trata da vida, do sujeito necessitado (que é o humano, um 
humano natural, um humano-natureza). Submeter a ética ao cálculo meio-fim é 
exatamente eliminá-la do contexto da ciência e autorizar a “ciência dos fatos”20 a 
seguir acreditando que está trabalhando sem valores, quando, na verdade, está 
orientada por valores absolutos como a eficiência e a competição, além de outros.21 
Problematizar estas questões é abrir-se para possibilidades outras de ciência com 
ética. Enfim, a possibilidade de uma racionalidade ética se coloca como questão 
fundamental também neste momento, não como um “post factum” ou “post festum”, 
mas como processo presente e constitutivo da travessia em curso, como aprendiza-
gem necessária para fazer frente à necrofilia persistente.

Considerações finais

Estamos numa contingência que, “elimina a contingência”,22 exatamente por-
que na contingência da Covid-19 diversas coisas estão colocadas umas ao lado das 
outras, todas adjacentes entre si, contíguas entre si, que isso não se confunde com 
alguma continuidade entre elas. 



747  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Necrofilia: repercussão ética, política e educacional – estudo em  Paulo Freire e Erich Fromm

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 734-749, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

A contingência da pandemia, no fundo, se tornou uma necessidade (por isso 
nada contingente) – e até o que esperamos vir a ser no futuro está marcado por esta 
condicionalidade – mesmo que na pandemia nada há de necessário e tudo seja tão 
incerto e contingente. É exatamente a contingência que já não se faz contingente. 
Aqui está talvez o principal desafio que é o de “fazer sobrar” alguma contingência 
quando tudo parece ser contingente. E isso o que poderá permitir reinventar, inclu-
sive tudo por inteiro e não sucumbir à necrofilia. 

Nossas respostas imunológicas não podem ficar fechadas à certeza na incer-
teza que não deixa brechas para a imaginação. Só ela, junto com o desejo do im-
possível, do infinito, do “inédito viável”, tem força ética, política e pedagógica para 
produzir o novo, ainda que num contexto completamente adverso. 

Notas
1	 O novo coronavírus (SARS-CoV-2) apareceu no final de 2019 em Wuham, China, e rapidamente se es-

palhou pelo mundo, de modo que a Covid-19 foi declarada uma pandemia pela Organização Mundial da 
Saúde (OMS) em 11 de março de 2020. As informações sobre o tema são muitas e estão disponíveis parti-
cularmente nos canais da OMS, a Organização Pan-americana de Saúde (OPAS) e do Ministério da Saúde 
do Brasil. Ver de modo especial em: www.who.int/; www.paho.org; e https://saude.gov.br/.

2	 Uma busca pela expressão e seus derivados indica sua presença nas seguintes páginas: 48, 49, 50 e 56 (do 
Capítulo I); 74, 75 e 76 (do Capítulo II); 118, 119 e 133 (do Capítulo III): 150, 151, 155, 156, 162, 171 e 181 
(do Capítulo IV).

3	 Acrescentamos atendendo ao pedido de Paulo Freire em Pedagogia da Esperança (1993).
4	 Fromm lembra que, ainda que tenha sido pouco trabalhado pela Psicanálise, a necrofilia se remete ao 

“instinto de morte”, tanatológico, como trabalhado por Sigmund Freud. 
5	 Seguindo a posição de Achile Mbembe, expressa em vários de seus escritos (2016), particularmente no 

mais recente deles, “Direito Universal à respiração” (2020).
6	 Tratamos deste assunto num artigo publicado em 25/03/2020 no site do Movimento Nacional de Direitos 

Humanos (MNDH). Disponível em: https://mndhbrasil.org/necropolitica-e-necrofilia-em-estado-pura-pen-
samentos-indignados-e-para-mobilizar-a-indignacao/.

7	 Artigo “Coronavírus reforça urgência da união de forças democráticas contra Bolsonaro”, assinado pelos 
professores André Singer, Christian Dunker, Cicero Araújo, Laura Carvalho, Felipe Loureiro, Leda Pau-
lani, Ruy Braga e Vladimir Safatle, publicado no caderno Ilustríssima, do jornal Folha de São Paulo, em 
24/04/2020. Disponível em: www1.folha.uol.com.br/ilustrissima/2020/04/coronavirus-reforca-urgencia-da-
-uniao-de-forcas-democraticas-contra-bolsonaro.shtml.

8	 Artigo de Enrique Dussel, “Cuando la naturaleza jaquea la orgullosa modernidad”, publicado no Blog 
Nuestramerica. Mar. 2020. Disponível em: http://nuestramerica.cl/ojs/index.php/blognuestramerica/ arti-
cle/view/111/146. Acesso em: 03 abr. 2020. Tradução nossa.

9	 Artigo de Bruno Latour, “Imaginando gestos que barrem o retorno ao consumismo e à produção insusten-
tável pré-pandemia”. ClimaInfo, 3 de abril de 2020. Disponível em: https://climainfo.org.br/2020/04/02/
barrar-producao-insustentavel-e-onsumismo/. Acesso em: 03 abr. 2020.

10	 Tratamos da questão no artigo “Momento para parar”, publicado pela Comissão de Direitos Humanos de 
Passo Fundo. Disponível em: https://cdhpf.org.br/artigos/momento-para-parar-breves-reflexoes-anti-pro-
gresso/.

11	 Ver artigo de Castor M. M. Bartolomé Ruiz, “Pandemia e as falácias do homo economicus”, IHU On Line, 
de 19/04/2020. Disponível em: www.ihu.unisinos.br/78-noticias/598157-pandemia-e-as-falacias-do-homo-
-economicus.

https://www.who.int/
http://www.paho.org
https://saude.gov.br/
https://mndhbrasil.org/necropolitica-e-necrofilia-em-estado-pura-pensamentos-indignados-e-para-mobilizar-a-indignacao/
https://mndhbrasil.org/necropolitica-e-necrofilia-em-estado-pura-pensamentos-indignados-e-para-mobilizar-a-indignacao/
https://www1.folha.uol.com.br/autores/andre-singer.shtml
https://www1.folha.uol.com.br/autores/christian-dunker.shtml
https://www1.folha.uol.com.br/ilustrissima/2020/04/coronavirus-reforca-urgencia-da-uniao-de-forcas-democraticas-contra-bolsonaro.shtml
https://www1.folha.uol.com.br/ilustrissima/2020/04/coronavirus-reforca-urgencia-da-uniao-de-forcas-democraticas-contra-bolsonaro.shtml
http://nuestramerica.cl/ojs/index.php/blognuestramerica/ article/view/111/146. Acesso em: 03 abr. 2020
http://nuestramerica.cl/ojs/index.php/blognuestramerica/ article/view/111/146. Acesso em: 03 abr. 2020
https://climainfo.org.br/2020/04/02/barrar-producao-insustentavel-e-onsumismo/
https://climainfo.org.br/2020/04/02/barrar-producao-insustentavel-e-onsumismo/
https://cdhpf.org.br/artigos/momento-para-parar-breves-reflexoes-anti-progresso/
https://cdhpf.org.br/artigos/momento-para-parar-breves-reflexoes-anti-progresso/
http://www.ihu.unisinos.br/78-noticias/598157-pandemia-e-as-falacias-do-homo-economicus
http://www.ihu.unisinos.br/78-noticias/598157-pandemia-e-as-falacias-do-homo-economicus


748 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Paulo César Carbonari

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 734-749, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

12	 Trabalhamos estas questões no texto que publicamos em 20 de maio de 2020 com o título “Educação em 
Tempos da Pandemia de Covid-19” [ainda em construção quando da elaboração deste].

13	 Fundamental retomar a posição da Ética da Libertação formulada por Enrique Dussel, formulada já há 
algumas décadas, mas que neste momento ganha uma força e atualidade incontestáveis. Ver: Ética da 
Libertação na idade da globalização e da exclusão (DUSSEL, 2000). 

14	 Ver a crítica de Franz Hinkelammert (2003) à racionalidade positivista. Também é importante revisitar a 
crítica a esta mesma racionalidade em Horkheimer (2002).

15	 Entrevista: “O luto é um ato político em meio à pandemia e suas disparidades”. Publicada originalmente 
em ‘Truthout’. No Brasil, publicado por Carta Maior, em 04/05/2020, com tradução de César Locatelli. Dis-
ponível em: www.cartamaior.com.br/?/Editoria/Pelo-Mundo/Judith-Butler-O-luto-e-um-ato-politico-em-
-meio-a-pandemia-e-suas-disparidades/6/47390. Na entrevista, retoma questões que já estão em outras 
obras, como em Quadros de guerra (BUTLER, 2016).

16	 A Portaria Conjunta 1/2020 (ver www.cnj.jus.br/wp-content/uploads/2020/03/SEI-CNJ-0857532-Portaria.
pdf-2.pdf), entre o CNJ e o MS, autoriza estabelecimentos de saúde – na  hipótese de ausência de familia-
res ou pessoas conhecidas do falecido ou em razão de exigência de saúde pública – a encaminhar sepulta-
mento ou cremação sem prévia lavratura do registro civil de óbito.

17	 Ver: https://noticias.uol.com.br/cotidiano/ultimas-noticias/2020/03/24/covid-19-iml-rj-corta-autopsia-de-
-presos -e-a-oab-investiga-subnotificacao.htm.

18	 Esta parte também já foi publicada no artigo “Ética e Ciência: elementos para subsidiar reflexões”. 
19	 Trabalhamos as características da racionalidade vitimaria e da racionalidade ética em nossa tese “A po-

tencialidade da vítima para ser sujeito ético: construção de uma proposta de ética a partir da condição da 
vítima”. Ver: www.repositorio.jesuita.org.br/handle/UNISINOS/4517. 

20	 E os limites graves da posição weberiana a respeito do tema (WEBER, 1991).
21	 Sugere-se visitar a metáfora dos jovens que cerram o galho de árvore sobre o qual estão sentados apresen-

tada por Hinkelammert (2003).
22	 Como diz o filósofo italiano, Emanuele Alloa, em artigo publicado em Anrtinomie. Disponível em https://

antinomie.it/index.php/2020/04/21/il-coronavirus-una-contingenza-che-elimina-la-contingenza/.

Referências 

BUTLER, Judith. Quadros de guerra. Quando a vida é passível de luto? Trad. Sérgio T. de N. 
Lamarão e Arnaldo M. da Cunha. Rev. Marina Vargas e Carla Rodrigues. 2. ed. Rio de Janeiro: 
Civilização Brasileira, 2016.

DUSSEL, Enrique D. Ética da Libertação na Idade da Globalização e da Exclusão. Trad. Jaime 
A. Clasen et al. Petrópolis: Vozes, 2000.

FREIRE, Paulo. Pedagogia do Oprimido. 2. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1975.

FREIRE, Paulo. Pedagogia da Esperança: um reencontro com a Pedagogia do Oprimido. 2. ed. 
Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1993.

FROMM, Erich. O coração do homem. Seu gênio para o bem e para o mal. Trad. Octávio Alves 
Velho. Rio de Janeiro: Zahar, 1965.

HINKELAMMERT, Franz. El sujeto y la ley: el retorno del sujeto reprimido. Heredia, Costa 
Rica: EUNA, 2003.

HORKHEIMER, Max. Eclipse da Razão. Trad. Sebastião U. Leite. São Paulo: Centauro, 2002.

MBEMBE, Aquile. Necropolítica. Revista Arte & Ensaio, Programa de Pós-graduação em Artes 
Visuais EBA/UFRJ, n. 32, p. 123-151, dez. 2016.

https://truthout.org/articles/judith-butler-mourning-is-a-political-act-amid-the-pandemic-and-its-disparities/
http://www.cartamaior.com.br/?/Editoria/Pelo-Mundo/Judith-Butler-O-luto-e-um-ato-politico-em-meio-a-pandemia-e-suas-disparidades/6/47390
http://www.cartamaior.com.br/?/Editoria/Pelo-Mundo/Judith-Butler-O-luto-e-um-ato-politico-em-meio-a-pandemia-e-suas-disparidades/6/47390
https://www.cnj.jus.br/wp-content/uploads/2020/03/SEI-CNJ-0857532-Portaria.pdf-2.pdf
http://www.cnj.jus.br/wp-content/uploads/2020/03/SEI-CNJ-0857532-Portaria.pdf-2.pdf
http://www.cnj.jus.br/wp-content/uploads/2020/03/SEI-CNJ-0857532-Portaria.pdf-2.pdf
https://noticias.uol.com.br/cotidiano/ultimas-noticias/2020/03/24/covid-19-iml-rj-corta-autopsia-de-presos -e-a-oab-investiga-subnotificacao.htm
https://noticias.uol.com.br/cotidiano/ultimas-noticias/2020/03/24/covid-19-iml-rj-corta-autopsia-de-presos -e-a-oab-investiga-subnotificacao.htm
http://www.repositorio.jesuita.org.br/handle/UNISINOS/4517
https://antinomie.it/index.php/2020/04/21/il-coronavirus-una-contingenza-che-elimina-la-contingenza/
https://antinomie.it/index.php/2020/04/21/il-coronavirus-una-contingenza-che-elimina-la-contingenza/


749  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Necrofilia: repercussão ética, política e educacional – estudo em  Paulo Freire e Erich Fromm

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 734-749, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

MBEMBE, Aquile. Direito universal à respiração. Trad. A. Luiza Braga. São Paulo, n-1, 2020 
(nº 20). Disponível em: https://n-1edicoes.org/020.

POCHMANN, Marcio. Sobre o papel do Estado na economia e Covid-19. In: TOSTES, Anjuli; 
MELO FILHO, Hugo (org.). Quarentena: reflexões sobre a pandemia e depois. Bauru: Canal 6, 
2020. Disponível em: http://editorapraxis.com.br/quarentena/ebook_quarentena_1ed_2020.pdf.

SANTOS, Boaventura de Sousa. A Cruel Pedagogia do Vírus. Coimbra: Almedina, 2020.

WEBER, Max. Economia e Sociedade. Fundamentos da Sociologia Compreensiva. Trad. Regis 
Barbosa e Karen E. Barbosa. Brasília: UnB, 1991. Vol. I.

https://n-1edicoes.org/020
http://editorapraxis.com.br/quarentena/ebook_quarentena_1ed_2020.pdf


750 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Celso Ilgo Henz, Patrícia Signor, Ivani Soares

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 750-775, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Andarilhando: movimentos que se entrelaçam em Marie-Christine Josso e Paulo Freire

Walking: movements that intertwine in Marie-Christine Josso and Paulo Freire

Caminar: movimientos que se entrelazan en Marie-Christine Josso y Paulo Freire

Celso Ilgo Henz*

Patrícia Signor**

Ivani Soares***

Resumo

A escrita dialógica deste artigo pretende andarilhar dialogando com Marie-Christine Josso e Paulo Freire, movi-
mentando vivências, saberes e conhecimentos acerca desses dois importantes educadores e seus legados: Josso 
com as Rodas de Conversa e Freire com os Círculos de Cultura. Ambos compartilham e revisitam Histórias de Vida 
e Formação e têm o diálogo como condição primeira para que todos possam “dizer a sua palavra” e (re)encontrar-
-se com os outros e consigo mesmos, descobrindo-se como seres socio-históricos que estão permanentemente 
ensinando e aprendendo, auto(trans)formando-se pela dialética mediação do mundo. Pelos estudos de Freire 
(2013, 2015, 2016, entre outros) e Josso (2009, 2010), percebe-se a missão ontológica como sendo uma busca 
inacabada e permanente pela libertação e pela auto(trans)formação, para o Ser Mais. E, ainda que condicionados 
pela historicidade, mulheres e homens conscientizam-se de sua inteireza e (re)existenciam criticamente suas 
experiências no e com o mundo.

Palavras-chave: Rodas de Conversa. Círculos de Cultura. Diálogo. Educação. 

*	 Doutor em Educação (UFRGS, 2003), com pós-doutorado pela Universidad de Sevilla, Espanha. Professor Associado 
2 da UFSM. Professor da LP1: Formação, Saberes e Desenvolvimento Profissional do PPGE/UFSM. Coordenador do 
Grupo de Estudos “DIALOGUS: Educação, Formação e Humanização com Paulo Freire”. Orcid: https://orcid.org/0000-
0002-0571-5684. E-mail: celsoufsm@gmail.com

**	 Doutoranda em Educação: Formação, Saberes e Desenvolvimento Profissional, da UFSM. Mestre em Educação. Co-
laboradora do Grupo de Estudo e Pesquisas DIALOGUS: Educação, Formação e Humanização com Paulo Freire. Atua 
como coordenadora e docente do curso de Pedagogia do Centro de Ensino Superior Riograndense (CESURG) de 
Sarandi e como coordenadora pedagógica dos anos finais da Escola Municipal de Ensino Fundamental Santos Anjos 
de Nova Boa Vista, RS. Orcid: https://orcid.org/0000-0001-8725-4115. E-mail: psignor89@gmail.com

***	 Mestra em Políticas Públicas e Gestão Educacional, da UFSM. Colaboradora do Grupo de Estudo e Pesquisas Dialo-
gus: Educação, Formação e Humanização com Paulo Freire. Orcid: https://orcid.org/0000-0002-1248-9689. E-mail: 
ivanirodhen@gmail.com

Recebido em 12/03/2020 – Aprovado em 05/10/2020
http://dx.doi.org/10.5335/rep.v27i3.12379

https://orcid.org/0000-0002-0571-5684
https://orcid.org/0000-0002-0571-5684
mailto:celsoufsm@gmail.com
https://orcid.org/0000-0001-8725-4115
mailto:psignor89@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-1248-9689
mailto:ivanirodhen@gmail.com


751  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Andarilhando: movimentos que se entrelaçam em Marie-Christine Josso e Paulo Freire

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 750-775, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Abstract

The dialogical writing of this article intends to walk in dialogue with Marie-Christine Josso and Paulo Freire, 
moving experiences, knowledge and knowledge about these two important educators and their legacies. Jos-
so with the Conversation Wheels and Freire with the Culture Circles, in which they share and revisit Life and 
Formation Stories, and where dialogue is the first condition for everyone to “say their word” and (re) meet with 
others and with themselves, discovering themselves as socio-historical beings who are permanently teaching 
and learning, self ( trans) forming with each other, through the dialectical mediation of the world. . Through the 
studies of Freire (2013, 2015, 2016, among others) and Josso (2009, 2010) the ontological mission is perceived as 
an unfinished and permanent search for liberation and self (trans) formation, for the Being More and, although 
conditioned by historicity, women and men are aware of their wholeness and (re) critically exist their experien-
ces in and with the world.

Keywords: Circles of Conversation. Culture Circles. Dialogue. Education.

Resúmen

La escritura dialógica de este artículo tiene la intención de caminar en diálogo con Marie-Christine Josso y Paulo 
Freire, moviendo experiencias y conocimiento sobre estos dos importantes educadores y sus legados: Josso con 
las Ruedas de Conversación y Freire con los Círculos de Cultura. Ambos comparten y revisitan historias de vida y 
formación, tienen el diálogo como primera condición para que todos puedan “decir su palabra” y (re) encontrarse 
con otros y consigo mismos, descubriéndose a sí mismos como seres sociohistóricos que están permanente-
mente enseñando y aprendiendo, autotransformando a través de la mediación dialéctica del mundo. A partir 
de los estudios de Freire (2013, 2015, 2016, y otros) y Josso (2009, 2010), la misión ontológica se percibe como 
una búsqueda inconclusa y permanente de liberación y auto-formación, para Ser Más. Y, aunque condicionado 
por la historicidad, las mujeres y los hombres se dan cuenta de su integridad y volven a criticar sus experiencias 
en y con el mundo.

Palavras-clave: Rodas de Conversa. Círculos de Cultura. Diálogo. Educación.

Primeiros passos

Josso e Freire trazem a condição do inacabamento humano na centralidade de 
todas as práxis pelas quais seres humanos vão se educando e se formando na sua 
genteidade de homens e mulheres, tanto individual como coletivamente. Em Josso1 
(2010b, p. 39): “À escala de uma vida, o processo de formação dá-se a conhecer por 
meio dos desafios e apostas nascidos da dialética entre a condição individual e a 
condição coletiva”.  E, em Freire (2016c, p. 98), a medida que educandos se proble-
matizam “como seres no mundo e com o mundo” não só compreendem o “desafio 
na própria ação de captá-lo” como sentem-se mais desafiados e comprometidos a 
responderem ao desafio. E, por captarem o desafio como “um problema em suas 
conexões com outros, num plano de totalidade e não como algo petrificado, a com-
preensão resultante tende a tornar-se crescentemente crítica, por isto, cada vez 
mais desalienada”. 



752 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Celso Ilgo Henz, Patrícia Signor, Ivani Soares

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 750-775, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Assim começamos a cirandar em diálogos reconstrutivos com Josso e Freire, 
colocando-nos em um caminhar para si, dando-nos a conhecer e sentindo-nos enco-
rajados a buscarmos novas possibilidades. Nas (inter)relações com os outros e com 
o mundo, somos constantemente desafiados, provocados a responder com nosso 
sentir-pensar-agir com eles, em cuja dialética vamos nos auto(trans)formando pela 
mesma processualidade com que nos tornamos coautores da auto(trans)formação 
dos outros e da transformação do mundo. Nessas nossas andanças, por vezes es-
tamos sozinhos, noutras temos o privilégio de andarilhar2 com outros seres, em 
interação dialógica. A vantagem dessa última forma é que, dando-nos as mãos e 
compartilhando o caminho, ele se torna mais prazeroso, mais instigante e mais 
interessante. E é assim que, a partir dos estudos e das leituras que vimos fazendo, 
nos autodesafiamos para entrelaçar palavras na utopia concreta da possibilidade 
de ajudar a transformar o mundo em que vivemos pela construção dialética de 
nossa própria auto(trans)formação. 

Nesta escrita dialógica, vamos andarilhar cirandando e dialogando com Ma-
rie-Christine Josso e Paulo Freire, movimentando-nos entre nossas vivências, 
nossos saberes e nossos conhecimentos. A ciranda nos parece uma figura bem ade-
quada para os movimentos de entrelaçamentos, já que temos o círculo como uma 
representação importante nos dois educadores/escritores: Josso com as Rodas de 
Conversa e Freire com os Círculos de Cultura, nos quais compartilham e revisitam 
Histórias de Vida e Formação, e nos quais o diálogo é a condição primeira para que 
todos possam “dizer a sua palavra” e (re)encontrarem-se com os outros e consigo 
mesmos, descobrindo-se como seres socio-históricos que estão permanentemente 
ensinando e aprendendo, auto(trans)formando-se uns com os outros, pela dialética 
mediação do mundo. 

Ambos, Josso e Freire, entrelaçam seus estudos com o profundo respeito e a 
profunda confiança que nutrem pelo ser humano e seus processos auto(trans)for-
mativos. Josso ouviu mais de duzentos relatos de experiências de vida-formação de 
pessoas em seus contextos formativos. Freire educou(-se) levando em conta o uni-
verso existencial dos aprendentes, em várias partes do mundo. Olhar as pessoas 
para além delas mesmas e ver em cada uma o potencial que elas próprias desco-
nhecem, compreendendo-as em suas genteidades, parece ser uma das especialida-
des desses dois educadores. Ter um olhar aguçado e uma escuta sensível para com 
as pessoas em seus contextos existenciais, ouvir mais do que dizem suas palavras, 
entrar no universo em que vivem e constituem-se é, em Josso e Freire, premissa 
para o entendimento da capacidade reflexiva-constitutiva dos seres humanos.



753  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Andarilhando: movimentos que se entrelaçam em Marie-Christine Josso e Paulo Freire

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 750-775, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

O lugar a partir de onde emergem os possíveis entrelaçamentos entre as pro-
positivas educativo-auto(trans)formadoras é uma andarilhagem cooperativa e dia-
lógico-reflexiva que vimos compartilhando com professores da educação básica e 
do ensino superior, estudantes de graduação e pós-graduação, que integramos o 
Grupo Dialogus: educação, auto(trans)formação e humanização com Paulo Freire 
(UFSM), registrado junto ao CNPq desde 2011, e que desenvolve o Projeto de Pes-
quisa Educação e Cidadania: diálogos auto(trans)formativos com professoras e pro-
fessores e o Projeto de Extensão Hora do Conto: meninas e meninos lendo a palavra 
e auto(trans)formando realidades3. Nos ensaios que aqui intentamos sistematizar, 
faz-se presente a polissemia das muitas palavras ou narrativas de mulheres e ho-
mens que entendemos estar nos constituindo em nossas genteidades por meio dos 
processos de pesquisa-auto(trans)formação com os Círculos Dialógicos Investigati-
vo-formativos e com as contações de histórias com crianças e adolescentes. Assim, 
a nossa autoria, no presente texto, reconhece a coautoria pela escuta sensível, pelo 
dizer a sua palavra, pela reflexão crítica e pelo registro (re)criativo propiciados nos 
encontros sistemáticos e nas pesquisas de mestrado e doutorado que têm em Josso 
e Freire importantes companheiros epistemológico-políticos. 

Na construção desta narrativa, nossa autoria reconhece, ainda, os saberes 
adquiridos a partir da convivência com sujeitos da Educação de Jovens e Adultos 
(EJA) face ao desafio da alfabetização e da formação com professores que traba-
lham com essa modalidade; os Círculos de Cultura e as Rodas de Conversa como 
propostas de educação libertadora e de auto(trans)formação, evidenciando o pro-
cesso de formação, de conhecimento e de aprendizagem, presentes nas Histórias de 
Vida e Formação de Josso e comuns nos Círculos de Cultura de Freire. E, porque 
Josso acredita nas narrativas de vida como uma maneira de ressignificar a pró-
pria vida e Freire defende o direito de os homens e de as mulheres dizerem a sua 
palavra, contarem a sua história, trataremos o diálogo como centralidade desses 
processos de aprender a dizer a sua palavra, vendo uns aos outros no que não se 
mostram, e ouvindo seus não ditos pela escuta sensível e pelo olhar atento que as 
rodas de conversa e os círculos de cultura intencionam e propiciam. 

Vamos ainda entrelaçar o assunto da conscientização e da tomada de cons-
ciência como processos intra e interpessoais que levam à descoberta dos condicio-
namentos e inacabamentos, premissas essas incapazes de impedir o Ser Mais4 no 
mundo em devir no qual a educação e a vida humana são um quefazer permanente. 
Por fim, os temas da libertação e da auto(trans)formação, na descoberta de si como 
seres condicionados, mas, com possibilidades de Ser Mais e encontrarem o seu lu-



754 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Celso Ilgo Henz, Patrícia Signor, Ivani Soares

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 750-775, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

gar no Cosmo, virá nos desafiar, trazendo histórias de aprendentes e suas relações 
com o saber. 

A guisa de informações iniciais, referimos que, de acordo com Josso (2010b, 
p.61), o cerne para a compreensão da obra “Experiências de Vida e Formação”, 
sobre a qual nos debruçamos conversando com o referencial freireano, numa pers-
pectiva de “pesquisa das alavancas de transformação em ligação que colocam o 
sujeito como ator do seu advir” é “uma perspectiva global de todas as dimensões de 
nosso ser no mundo”. A autora nos alerta que o processo proposto pelas Histórias 
de Vida e Formação “é uma metodologia de pesquisa e de formação orientada por 
um projeto de conhecimento coletivo e individual, associado a um projeto de for-
mação existencialmente individualizado” (2010b, p. 113). Assim, essa perspectiva 
cósmica de nosso ser no mundo se educa na descoberta de que “o mundo, agora, já 
não é algo sobre que se fala com falsas palavras, mas o mediatizador dos sujeitos 
da educação, a incidência da ação transformadora dos homens, de que resulte a sua 
humanização” (FREIRE, 2016c, p. 105). Percebemos, no estudo das narrativas de 
vida, de Josso, a proximidade com a afirmação de Freire quando nos diz que “exis-
tir, humanamente, é pronunciar o mundo, é modificá-lo” (FREIRE, 2016c, p. 108). 
Desafiados pelos diferentes espaços-tempos históricos, cabe a mulheres e homens 
problematizarem a própria existência humana; destarte, “descobrem que pouco sa-
bem de si, de seu ‘posto no cosmos’ e se inquietam por saber mais. Estará, aliás, no 
reconhecimento do seu pouco saber de si uma das razões dessa procura” (FREIRE, 
2016c, p. 39). Em movimentos convergentes, colocam-se as palavras de Josso: “as 
Histórias de Vida em Formação contam, sob a forma de uma peregrinação ‘vital’, 
a busca de um saber-viver que se desenvolve em torno de quatro eixos principais5” 
(JOSSO, 2010b, p. 115).

Os adultos aprendentes como razão de ser das suas propostas: alfabetização e 
formação com professores

Situando as propostas de Josso e de Freire, remetemo-nos aos momentos his-
tóricos, aos desafios das práxis educativas com jovens e adultos e às necessidades 
de um trabalho auto(trans)formativo com os professores dessa modalidade. Freire 
desenvolveu a sua proposta de educação dialógico-libertadora como processo de 
conscientização junto aos trabalhadores rurais do sertão nordestino, em Angicos/
RN, na década de 60. Conhecedora do trabalho e das publicações de Freire, nos 



755  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Andarilhando: movimentos que se entrelaçam em Marie-Christine Josso e Paulo Freire

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 750-775, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

anos 80, Marie Christine Josso e “outros pesquisadores-formadores do movimento 
das histórias de vida em formação”, iniciaram “muitas pessoas nessa abordagem 
com o suporte das histórias de vida, em seminários universitários ou na forma-
ção continuada de profissionais da educação, do campo social e da saúde, fora do 
contexto universitário” (JOSSO, 2010b, p. 30). Ambos os educadores acreditavam/
acreditam na utopia possível de auto(trans)formar gente pela alfabetização.

No Brasil, Angicos foi a primeira experiência divulgada e influenciadora de 
outras na história da educação e “introduziu o conceito de que, na relação de pro-
fessor e aluno, é fundamental uma situação dialógica de aprendizagem” na qual a 
fala e o conhecimento de ambos “são enriquecedoras para a construção do saber” 
(FERNANDES; TERRA, 1994, p. 8). Em Genebra, a questão da formação do sujeito 
e do sujeito em formação é abordada através de experiências centradas na capaci-
dade de cada um viver como sujeito de suas formações. É um projeto que intenta 
contribuir “para a constituição de um sujeito que trabalha para a consciência de 
si e do seu meio, bem como para a qualidade de sua presença no mundo” (JOSSO, 
2010a, p. 27).

A questão do dialogismo nos Círculos de Cultura revolucionou “as perspecti-
vas da educação” e desencadeou “revoluções subsequentes na imaginação dos edu-
cadores” (FERNANDES; TERRA, 1994, p. 8), concretizada pela escuta e pela pos-
sibilidade de dizer a sua palavra àqueles que estão imersos no universo popular. 
Trazia uma proposta de educação nova e em grande escala, tomando como ponto de 
partida a experiência dos aprendentes, ávidos por atividades que os auxiliassem 
nos processos de ensino-aprendizagem, dialetizando alfabetização e conscientiza-
ção. Essa postura dos aprendentes também é explicada por Josso quando nos diz 
que, em um contexto educativo, “os aprendentes adultos só concebem o reconheci-
mento dos saberes adquiridos sob a forma que lhes é conhecida, as equivalências, 
e desejam que a tarefa seja logo definida para que possam terminá-la de uma vez 
por todas” (JOSSO, 2010b, p. 268).

O grande mentor intelectual do programa de alfabetização de adultos, no Bra-
sil, foi Paulo Freire, que, depois, por ocasião do Golpe de 64, exilado, andou como 
um peregrino das 40 horas “saído dos grotões das caatingas nordestinas, com sua 
pedagogia do oprimido” alimentando “uma conjuntura histórica mundial, inscrita, 
hoje, numa bibliografia de cerca de 5 mil referências, expandida para o mundo 
pelos habitantes de Angicos de 1963, personagens vivos de uma realidade possí-
vel de libertação do homem pela educação” (FERNANDES; TERRA, 1994, p. 11). 
Mas, não basta falar de aprendizagens, é preciso falar da contrapartida, ou seja, 



756 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Celso Ilgo Henz, Patrícia Signor, Ivani Soares

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 750-775, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

das desaprendizagens; afinal, “qual formador, hoje em dia, duvidaria de que o ato 
de aprendizagem é acompanhado de desaprendizagens?” (JOSSO, 2010b, p. 270), 
principalmente em um contexto de educação de adultos, no qual os aprendentes 
já chegam repletos de saberes construídos empiricamente ao longo de toda uma 
vida. Josso preconiza que uma consciência aguda das questões, dos problemas e 
mesmo dos impasses que são as manchetes do dia a dia será solicitada a ser con-
textualizada e ressignificada para possibilitar manter um emprego; desenvolver 
competências para imaginar soluções “para a solidariedade social ameaçada, para 
os conflitos que se exacerbam, para a miséria que cada vez mais atinge os homens, 
qualquer que seja a região do globo” (JOSSO, 2010b, p. 274). Para ela, nesse senti-
do, o aprender é “descobrir novos meios de pensar e fazer diferente” transformando 
o ato de aprender em ato de fazer pesquisa, desenvolvendo “a capacidade de aten-
ção e de presença consciente” e tornando “o horizonte temporal da formação dos 
adultos”, mais do que em um aqui e agora, mas também em um “hoje que orienta 
o amanhã”. 

No projeto de alfabetização de adultos encampado por Paulo Freire, homens e 
mulheres pobres aprendiam a ler e a escrever partindo da própria realidade, pelo 
diálogo crítico-reflexivo sobre suas vidas. O conceito antropológico de cultura era 
apresentado, distinguindo, com palavras e exemplos simples, do cotidiano, o que 
se pode entender por objeto de natureza e objeto de cultura, fazendo nascer, desde 
logo, a consciência da valorização desses dois mundos, por todos vividos; “a partir 
daí, o analfabeto começaria a operação de mudança de suas atitudes anteriores” 
(FERNANDES; TERRA, 1994, p. 171), fazendo com que os participantes se sentis-
sem “fazedores desse mundo de cultura”, o que desencadearia a conscientização e 
o engajamento no processo de auto(trans)formação. Em Josso, a intenção de pes-
quisa volta-se para “a formação como problemática de um indivíduo com uma in-
tencionalidade tornando-se a relação entre individual e coletivo uma problemática 
que permeia a relação pedagógica constitutiva de sua dinâmica” (JOSSO, 2010a, 
p. 31). Trata-se do que é aprender do ponto de vista do aprendente, da formação 
intelectual como sendo a tomada de consciência de um conjunto de pontos de vista 
possíveis sobre si mesmo e seu meio.

Em Angicos, a alfabetização andava de mãos dadas com a politização e situa-
ções sociológicas eram apresentadas para diálogo com os aprendentes, de forma 
que o estudo de palavras geradoras possibilitava a reflexão política. Assim, contor-
nando as dificuldades iniciais para “escrever nos trilhos”, entre “palavras mortas” 
(que não existiam) e “palavras pensamento” (quando existiam) as “horas” (aulas) 



757  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Andarilhando: movimentos que se entrelaçam em Marie-Christine Josso e Paulo Freire

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 750-775, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

se seguiam (FERNANDES; TERRA, 1994, p. 179) na construção e (re)construção 
da linguagem até a 40ª hora, no final da qual Freire falou que aqueles homens e 
aquelas mulheres estavam preparados para deixar de ser massa de manobra e 
estavam em condições de decidir em quem votar. Os agora alfabetizados, como a 
Sra. Francisca Andrade, lavadeira, afirmavam coisas como “Eu não sou mais mas-
sa, faço parte do povo, posso batalhar por meus direitos” (FERNANDES; TERRA, 
1994, p. 194). Josso (2010a, p. 39) reconhece a socialização em dois momentos: o 
primeiro centrado no indivíduo que aprende a tornar-se membro da sociedade, e o 
segundo que permite incorporar um indivíduo já socializado em novos setores do 
mundo objetivo da sociedade, introduzindo a ideia de uma formação continuada 
acompanhando o curso da vida.

Josso (2009, p. 2) ainda nos diz que é na imaginação de formas de aprendiza-
gem que o desafio de situações educativas se encontra, transformando “a vivência 
proposta em experiência analisada”; e que “os professores devem cultivar o seu 
imaginário e a sua capacidade de imaginação, para se tornarem ‘bons educadores’, 
ajustados, por um lado, à formação pessoal (existencial) dos alunos e, por outro, 
aos recursos que eles precisam na sociedade em que vivem”. Esse foi o exercício 
que fizeram os educadores, no Brasil (em sua maioria estudantes universitários), 
formados na pedagogia freireana, ou seja, foram relacionando seus saberes aos 
saberes do universo vivencial dos aprendentes e enfrentando, a medida que se 
apresentavam, os desafios da aprendizagem de forma que o trabalho de alfabetiza-
ção de adultos, partindo de Angicos, espalhou-se Brasil afora.	

Em seu livro “Caminhar para si”, ao falar da formação como projeto, Josso 
utiliza Freire para ilustrar, dizendo que este “desenvolve um conceito de formação 
inseparável do de liberdade, fundado sobre um conceito de humano como ‘ser de 
busca’” (JOSSO, 2010a, p. 62). Ainda segundo a leitura de Josso, a concepção da 
proposta de alfabetização de Freire é uma “pesquisa participante, cujo objetivo é a 
descoberta de temas geradores que servirão de mediação à formação do educador 
e dos aprendentes” (JOSSO, 2010a, p. 62). Quanto ao seu próprio trabalho, Josso 
destaca que a originalidade da metodologia de pesquisa-formação em histórias de 
vida diz respeito, em primeiro lugar, à constante preocupação com que os autores 
de narrativas consigam produzir conhecimentos que tenham sentido para eles, que 
se inscrevam num projeto de conhecimento que os institua como sujeitos, afinal, 
“de que serve uma teoria se ela não permite ter poder sobre uma realidade” (JOS-
SO, 2010a, p. 30). 



758 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Celso Ilgo Henz, Patrícia Signor, Ivani Soares

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 750-775, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Freire partia do universo dos aprendentes para significar a aprendizagem. 
Josso, em sua escrita, interroga-se sobre “os processos de formação psicológica, 
psicossociológica, econômica, política e cultural” que contam de forma singular as 
histórias de vida, procurando “ouvir do lugar desses processos e de sua articulação 
na dinâmica dessas vidas” (JOSSO, 2010b, p. 35). Freire chamou atenção para os 
sujeitos de saberes de experiência feitos e Josso trabalha na “compreensão dos 
processos de formação, de conhecimento e de aprendizagem do ponto de vista dos 
adultos aprendentes a partir de suas experiências formadoras”, o que chama de 
“experiências como vivências particulares” (JOSSO, 2010b, p. 47). 

Nessa linha convergente seguiram/seguem os dois estudiosos, espalhando sa-
beres por tempos e caminhos distintos, mas com pontos em comum, como poderá 
ser percebido ao longo do próximo tópico, no qual abordaremos, mais a fundo, a 
dinâmica dos Círculos de Cultura, de Freire, e das Rodas de Conversa, de Josso. 

Círculos de Cultura e Rodas de Conversa como propostas de educação libertadora 
e autoformação

Os Círculos de Cultura criados por Paulo Freire consideram as situações de 
vida de alfabetizandos e o seu universo existencial como desafios e possibilidades 
do interesse em alfabetizar-se. “No Círculo de Cultura6, o diálogo deixa de ser uma 
simples metodologia ou uma técnica de ação grupal e passa a ser a própria diretriz 
de uma experiência didática centrada no suposto de que aprender é aprender a 
‘dizer a sua palavra’” (BRANDÃO, 2017, p. 69). Nessa forma de ensinar-aprender 
não há um professor que tudo sabe e sim uma horizontalidade de saberes entre 
ensinante e aprendente em que ora o professor aprende ao ensinar, ora o estudante 
ensina ao aprender, ainda que continue sendo, o professor, responsável por toda a 
diretividade do processo. Segundo Brandão (2017, p. 69), a proposta de Freire era 
de uma “educação libertadora” pelo diálogo e pela vivência da aprendizagem como 
processo (com)partilhado de saberes nos quais “surgem e se difundem práticas de 
ensinar-e-aprender fundadas na horizontalidade das interações pedagógicas”, em 
oposição a uma “educação bancária”.

Josso entende que o processo de formação e o processo de conhecimento são 
articulados pelo conceito de experiência em um espiral retroativo que permite com-
preender a utilização de ambos no trabalho biográfico. “Com efeito, nessa retroa-
ção, cada processo pode, alternadamente, tornar-se o referencial do outro e trazer 



759  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Andarilhando: movimentos que se entrelaçam em Marie-Christine Josso e Paulo Freire

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 750-775, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

complementos e precisões à narrativa, favorecendo, assim, uma compreensão mais 
aprofundada da dinâmica da existencialidade” (JOSSO, 2010b, p. 100-101). 

No Círculo de Cultura, os participantes têm um núcleo de origem comum, eles 
se conhecem e conhecem os contextos existenciais em que vivem; já têm, portanto, 
uma ambiência de pertencimento formada, de forma que o trabalho pode fluir mais 
espontaneamente do que entre grupos de origens ou locais diferentes. Não obs-
tante, a sua leitura de mundo pode ser ingênua e quase mágica, diante do que, se 
faz necessário ir problematizando para outros possíveis olhares ressignificadores 
por meio do diálogo crítico-reflexivo. No círculo, ninguém é mais ou melhor do que 
ninguém e os alfabetizandos aprendentes se percebem seres de saberes de expe-
riências feitos, merecedores de ter sua dignidade reconhecida e compreendida como 
condição sine qua non para o sucesso do processo de ensino-aprendizagem e para o 
resgate da autoestima.

Josso fala das narrativas de vida em uma roda de conversa, elucidando o que 
queremos dizer sobre a importância dos aprendentes conhecerem-se uns aos outros 
e aos seus contextos de existencialidade. A autora enfatiza que falar das experiên-
cias pessoais é como contar a si mesmo a própria história, atribuindo valor ao vivi-
do “na continuidade temporal do nosso ser psicossomático” (JOSSO, 2010b, p.47). 
Em Freire, encontramos a importância de mulheres e homens perceberem suas 
igualdades como condição mesma para o diálogo, com o qual a autossuficiência é 
incompatível, pois que, os seres humanos aos quais falta humildade não podem 
aproximar-se do povo nem serem seus companheiros de pronúncia do mundo. “Se 
alguém não é capaz de sentir-se e saber-se tão homem quanto os outros, é que lhe 
falta ainda muito que caminhar, para chegar ao lugar de encontro com eles” (FREI-
RE, 2016c, p. 112).

Para que seja possível um trabalho no qual todos os participantes sejam res-
peitados em seu processo de aprendizagem, é indispensável que os programas de 
formação de professores que vão atuar com adultos repensem o papel desses profis-
sionais. Nos Círculos de Cultura, professores deixam de ter a função principal de 
transmitir conhecimentos e passam a ser coordenadores/facilitadores do processo 
de criação de possibilidades de aprendizagens, levando aprendentes a verem coisas 
que antes não eram capazes de perceber e a desenvolverem-se em sua autonomia; 
também Josso (2010b, p. 142) orienta sobre a importância da figura do “animador7” 
na roda de conversa de narrativas de vida, dizendo que a confiança e a liberdade 
de expressão existente entre os animadores, “parece ter tido um efeito de entrosa-
mento positivo”. 



760 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Celso Ilgo Henz, Patrícia Signor, Ivani Soares

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 750-775, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

 É importante perceber que, apesar de todas as dificuldades, as pessoas adul-
tas sobreviveram e formaram sua existencialidade sem serem alfabetizadas. En-
tão, para que queiram o ‘algo mais’ que a alfabetização pode lhes proporcionar 
precisam estar convencidas de que esse esforço lhes possibilitará emanciparem-se, 
libertando-se dos condicionamentos e reconhecendo-se como capazes de autonomia 
para serem mais. Daí que, alfabetizar é ajudar a aprender a dizer a sua palavra 
como empoderamento para tomar nas próprias mãos a constituição da história e 
do mundo em que homens e mulheres sintam-se em condições de lutar por sua 
dignidade humana. A decodificação da realidade existencial de alfabetizandos é 
que possibilitará a melhor escolha das palavras ou expressões (palavras-gerado-
ras) que serão utilizadas para alcançar a compreensão dos signos que tenham mais 
significação naquele universo de vivências e na compreensão da própria vida.

Estamos falando aqui também do que Josso refere como sendo a “recordação-
-referência” que servirá como experiência formadora, usando o que for aprendido 
dali para a frente como uma referência para outras situações parecidas que vierem 
a acontecer. “São as experiências que podemos utilizar como ilustração numa histó-
ria para descrever uma transformação, um estado de coisas, um complexo afetivo, 
uma ideia, como também uma situação, um acontecimento, uma atividade ou um 
encontro” (JOSSO, 2010b, p. 37).

Nos Círculos de Cultura, alfabetizandos são agentes ativos no processo de es-
colha das palavras que lhe são significativas; não recebem esse material pronto, 
sua aprendizagem parte da pesquisa que encampam e as palavras escolhidas são 
cenas vivas, que podem ser observadas, discutidas, retratadas e, inclusive, escritas 
e lidas. No trabalho biográfico, são também os atores/autores das histórias de vida 
e formação agentes ativos que se complementam, a exemplo de uma espiral retroa-
tiva que se retroalimenta em três etapas ou níveis que evidenciam o processo de 
formação, de conhecimento e de aprendizagem, e que “quando trabalhados pelas 
pessoas em formação na sucessão cronológica das etapas referidas, podem também 
ser vividos, ao mesmo tempo, em cada fase, em circuitos abertos e retroativos” 
(JOSSO, 2010b, p. 87), o que permitiria aprofundar, progressivamente o momento 
da apropriação do questionamento. 

	 Josso fala da partilha oral das narrativas de vida a partir “do ator ao au-
tor-contador”, dizendo que elas podem ser dinamizadas em pequenos grupos, em 
duplas ou com o grupo todo, a depender do que a pessoa facilitadora/animadora 
pretenda. Diz, ainda, que essa narração será orientada pela reconstituição do que 
as pessoas entendam que a experiência que narram signifique, quer se trate de 



761  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Andarilhando: movimentos que se entrelaçam em Marie-Christine Josso e Paulo Freire

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 750-775, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

situações, acontecimentos, encontros ou atividades e que essa narrativa será usada 
para “explicar e compreender o que, hoje, elas se tornaram no que diz respeito às 
suas competências, aos seus recursos, às suas intenções, aos seus valores, às suas 
escolhas de vida, aos seus projetos, às suas ideias sobre elas próprias e sobre o seu 
meio humano e natural.” (JOSSO, 2010b, p. 177-178), o que vai se constituindo em 
reflexividade.

Isso é uma espécie de diálogo problematizador em que os participantes po-
derão interagir para sanar dúvidas, esclarecer algum fato ou apenas aprofundar 
a sua compreensão sobre a narrativa do outro que pode também ser similar à sua 
própria narrativa. Ainda sobre esse aspecto, Freire conversa com Josso, pois afir-
ma que na “prática problematizadora, dialógica por excelência”, o conteúdo “se 
organiza e se constitui na visão do mundo dos educandos, em que se encontram 
seus ‘temas geradores’” (FREIRE, 2016c, p. 142). Essa processualidade dialógica 
pela escuta sensível e pelo olhar atento ao outro, é muito importante para cada 
participante “[...] para que se possa sentir, ao mesmo tempo tão semelhante e tão 
diferente. É nesse momento que é iniciada a procura daquilo que gera a singulari-
dade na generalidade” (JOSSO, 2010b, p. 179).

Percebendo-se iguais, apesar das diferenças, terão condições de refletir sobre 
sua igualdade com os outros homens e as outras mulheres que formam a socieda-
de/mundo em que vivem. Isso tem relação direta com o conceito freireano de que 
“os homens se educam em comunhão, mediatizados pelo mundo” (FREIRE, 2016c, 
p. 96). Depois de falar e de ouvir, virá a fase de registro da sua história, ou seja, 
autor-contador, em diálogo com ator-ouvinte, passará a ser autor-escritor (elabo-
rando o registro (re)criativo de sua fala). “Trata-se, então, de contar a sua história 
numa escrita que exija um relacionar das experiências contadas na narrativa oral 
ou acrescentadas graças às ressonâncias provocadas pela audição de uma ou de 
várias outras narrativas” (JOSSO, 2010b, p. 179).

Para executar essa tarefa, a pessoa ator-autor-leitor-escritor terá de tomar 
distanciamento da sua própria história e perceber como fazer a ligação entre um 
e outro acontecimento para que a narrativa tenha significado. O professor Ernani 
Maria Fiori, no prefácio da obra Pedagogia do Oprimido, de Paulo Freire, destaca 
esse distanciamento necessário da narrativa oral para o registro escrito dizendo 
que “nessa ambiguidade com que a consciência faz o seu mundo, afastando-o de 
si, no distanciamento objetivante que o presentifica como mundo consciente, a pa-
lavra adquire a autonomia que a torna disponível para ser recriada na expressão 
escrita” (FREIRE, 2016c, p. 27). Na busca de significação, outras lembranças são 



762 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Celso Ilgo Henz, Patrícia Signor, Ivani Soares

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 750-775, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

desencadeadas no próprio ator/autor e nos que o ouvem de forma que todos podem 
ressignificarem-se e às situações vividas. Sobre isso, Josso nos ensina que essa 
dimensão reflexiva vai exigir a construção de uma narrativa que evidencie, in-
terna e externamente, “os aspectos formadores das experiências de vida e os fios 
condutores da sua dinâmica” impondo “um novo esforço de distanciamento face a 
si mesmo” (JOSSO, 2010b, p. 179).

Através das histórias de vida, revividas pelo distanciamento das recordações-
-lembranças e suas ressignificações, as pessoas são levadas à reflexão sobre o que 
motivou um ou outro acontecimento, tecendo fios invisíveis que farão as ligações 
entre os fatos narrados e tornarão compreensíveis as situações existenciais que 
formam seu percurso, revelando a forma de sentir/pensar/agir de cada um. A au-
tora destaca ainda o sentido das lições que podemos aprender a partir das nossas 
experiências, dizendo que o trabalho sobre as narrativas de vida será como uma 
passagem da tomada de consciência da formação do sujeito “para a emergência de 
um sujeito da formação por meio da mediação de uma reflexão crítica sobre a forma 
de pensar o seu itinerário experimental existencial” (JOSSO, 2010b, p. 184).

 Em Josso (2007, p. 2-3), “a existencialidade é abordada por meio de uma tra-
ma totalmente original – porque singular – no seio de uma humanidade partilha-
da”. Por isso, frequentemente, nas pesquisas com histórias de formação, a autora 
emprega “a expressão de nossa existência singular-plural”. De acordo com Josso, 
essa perspectiva resulta de uma prática metodológica e de uma epistemologia “que 
dá acesso ao significado da existencialidade no singular plural em movimento”. 
Essa dinâmica fundamental que orienta todos os percursos “nasce da confrontação 
entre os interesses e as lógicas individuais por um lado e, por outro, das lógicas e 
das pressões coletivas”, de forma a serem reveladas as potencialidades das pes-
soas e suas possibilidades frente às pressões dos diferentes contextos formativos, 
apresentando-se o percurso de vida como “uma longa transação ao longo da qual a 
pessoa age sobre seu meio ambiente”, ajustando-se a ele “momentaneamente ou de 
maneira duradoura”. Freire (2015a, p. 278) reconhece a necessidade “da unidade 
na diversidade” como uma prática pedagógica indispensável à luta contra a domi-
nação, dizendo que a luta por uma democracia menos injusta é uma obra de arte 
que nos chama e nos espera.

Em Josso, a construção da identidade é a ponta do iceberg da existencialidade 
no sentido do saber-fazer, saber-pensar e saber-ser em relação com o outro; abor-
dando o “conhecimento de si mesmo pelo viés das transformações do ser” dentro de 
uma existencialidade e de uma trajetória que “põe em cena um ser-sujeito às voltas 



763  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Andarilhando: movimentos que se entrelaçam em Marie-Christine Josso e Paulo Freire

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 750-775, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

com as pessoas, com os contextos e com ele-mesmo, numa tensão permanente entre 
os modelos possíveis de identificação com o outro (conformização) e as aspirações à 
diferenciação (singularização)” (JOSSO, 2007, p. 420).

Em Freire, encontramos o conceito de domesticação para referir-se a essa con-
formização do ser que, desconhecendo outra realidade existencial, permanece apri-
sionado pelo contexto de nascimento. O autor ressalta o “poder invisível da domes-
ticação alienante que alcança a eficiência extraordinária no que venho chamando 
‘burocratização da mente’”, e que seria um estado de conformismo e de “acomoda-
ção diante de situações consideradas fatalisticamente como imutáveis”, a posição 
de quem “encara os fatos como algo consumado” e “vê a vida como determinismo e 
não como possibilidade” (FREIRE, 2015b, p. 111-112). Na sequência, Freire afirma 
ter sempre recusado os fatalismos. “Prefiro a rebeldia que me confirma como gente 
e que jamais deixou de provar que o ser humano é maior do que os mecanismos que 
o minimizam” (FREIRE, 2015b, p. 112-113). 

Voltando a Josso e à metodologia de seus trabalhos biográficos realizados nas 
pesquisas com as histórias de vida e formação, complementamos dizendo que esses 
trabalhos iniciam com a construção da própria história, feita pelos participantes, 
individualmente. O trabalho de narração será permeado por vivências grupais, 
de forma que os participantes, ao mesmo tempo em que investem neles mesmos, 
possam interagir com o grupo. Esse é o momento a que Josso chama “pesquisa-for-
mação” e no qual cada participante poderá situar seu percurso de vida “como um 
momento de questionamento retroativo e prospectivo sobre seu(s) projeto(s) de vida 
e sua(s) demanda(s) de formação atual. Apresentado o tema da “reflexão biográfica, 
os participantes são convidados a expor ao grupo o interesse que tal reflexão tem 
para eles, a fim de começarem a formular um projeto de conhecimento” (JOSSO, 
2007, p. 421). Então, haverá a escuta dos narradores, agrupados em grupos de 
três ou quatro, a depender do número total de participantes. Nos pequenos gru-
pos, cada um poderá “apresentar as experiências de seu percurso de vida que ele 
considera formadoras e fundadoras” e dizer no que assim o foram; os participantes 
podem interromper e fazer questionamentos ou pedir esclarecimentos sobre o que 
não entenderam. De acordo com os participantes, “a apresentação e a escuta de 
histórias introduz uma dialética de identificação e de diferenciação que alimenta o 
questionamento sobre seu próprio percurso”.

“A história de vida como revisitação dos elos que nos habitam: desatar nosso 
passado para nos atarmos com ele abrindo possibilidades”; tal qual “nós de espia”, 
que “reúnem duas cordas, entrelaçando-as com perfeita simetria” de forma que 



764 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Celso Ilgo Henz, Patrícia Signor, Ivani Soares

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 750-775, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

“não fica muito apertado, mesmo quando está molhado”, evoca relações relativa-
mente equilibradas (JOSSO, 2006, p. 376). A autora anuncia que “em um mundo 
tão sofredor de laços impossíveis, rompidos, recusados, traídos, maltratados, entre 
os seres e os povos” ela só pode “enunciar uma esperança e uma convicção” de que 
“os procedimentos histórias de vida se multipliquem, a fim de que todos aqueles 
e aquelas que os utilizam e os vivenciam possam encontrar, por meio dessa forma 
particular, um novo laço social, um caminho de humanidade partilhada” (JOSSO, 
2006, p. 373-383). Na sequência, propõe que nos desliguemos do que nos fecha so-
bre nós mesmos para (re)ligarmo-nos ao melhor de nós e dos outros, fazendo novas 
ligações que nos possibilitem relatar outras histórias de vida.

Concepções de diálogo, a dimensão do reconhecimento de si e do outro e as 
constituições do processo de formação

Numa perspectiva próxima ao que propõe Josso, o diálogo tem em Freire uma 
dimensão profunda e libertadora, sendo mesmo uma exigência existencial. O con-
ceito encontra no educador a amorosidade e o cuidado em, muito além de defini-
-lo, vivê-lo e refleti-lo intensamente. E o diálogo, em Freire, faz-se numa relação 
horizontal, na confiança de um no outro, funda-se no amor, na humildade e na 
fé nos homens, pois “seria uma contradição se, amoroso, humilde e cheio de fé, 
o diálogo não provocasse este clima de confiança entre seus sujeitos” (FREIRE, 
2016c, p. 109-113). 

A vida do educador pernambucano foi eticamente calcada nos princípios da 
relação dialógica consigo, com os outros e com o mundo. Para ele, o diálogo é fenô-
meno humano que se materializa pela palavra. Contudo, a palavra é mais do que 
apenas um meio para que ele se faça. A palavra impõe-nos elementos constituti-
vos em duas dimensões: a ação e a reflexão, solidárias em uma interação radical. 
Freire afirma que “não há palavra verdadeira que não seja práxis. Daí que dizer a 
palavra verdadeira seja transformar o mundo” (FREIRE, 2016c, p. 107).

Retornando a Josso, também é possível perceber a importância do diálogo, já 
que, para a autora, é no diálogo com os outros que procuramos uma cointerpreta-
ção da nossa experiência. “É nesse movimento dialético que nos formamos como 
humanos, quer dizer: no polo da (auto)interpretação” (JOSSO, 2010b, p. 54). Ou 
seja, quanto dialogamos temos a oportunidade de distanciarmo-nos de nós mesmos 
e refletirmos sobre nossa experiência existencial, materializando nosso mundo na 



765  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Andarilhando: movimentos que se entrelaçam em Marie-Christine Josso e Paulo Freire

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 750-775, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

percepção do mundo do outro. Também para Freire não há palavra verdadeira 
dita sozinha, ou para alguém; a palavra é dita com o outro, e sua pronúncia não 
se esgota. A verdadeira palavra é o próprio diálogo. “O diálogo é este encontro dos 
homens, mediatizados pelo mundo, para pronunciá-lo, não se esgotando, portanto 
na relação eu-tu” (FREIRE, 2016c, p. 109). 

Em Freire, a educação está intimamente relacionada ao diálogo, “na medida 
em que não é (a educação) a transferência de saber, mas um encontro de sujeitos 
interlocutores que buscam a significação dos significados” (FREIRE, 1983, p. 46). 
Em uma práxis educadora dialógica, como vivenciou o educador, “o diálogo e a 
problematização não adormecem ninguém. Conscientizam” (FREIRE, 1983, p. 36). 
O diálogo propõe a autorreflexão, que chega a um profundo estado de tomada de 
consciência, retirando o homem e a mulher de uma condição de espectadores, fi-
gurantes, mas inseridos em uma historicidade, da qual participam com autoria e 
consciência. 

Na obra Educação como prática da liberdade, Freire abordou o discernimen-
to da temporalidade que leva o homem e a mulher a terem consciência da sua 
historicidade, sendo capazes de discernirem e transcenderem. “O homem existe 
no tempo. Está dentro. Está fora. Herda. Incorpora. Modifica. Porque não está 
preso a um tempo reduzido a um hoje permanente que o esmaga, emerge dele. 
Banha-se nele. Temporaliza-se” (FREIRE, 2014, p. 57). Essa temporalidade é que 
situa o diálogo como uma prática necessária e fundada durante os processos de 
formação com educadores. Afinal, é pela palavra e pelas experiências que educa-
dores conseguem relacionar-se e exteriorizarem as aprendizagens e as vivências 
de suas práxis. Uma escola que não considera a temporalidade de seus sujeitos – 
educandos e educadores – e que não lhes permite a palavra enquanto instrumento 
para o diálogo, ignora a existência social de integração em um contexto específico 
e apenas reproduz conhecimentos, sem levar em conta a significação deles na vida 
de seus participantes.

Quando o sujeito da escola consegue compreender sua participação no proces-
so de pensar o currículo, realizar práticas, discutir questões pertinentes ao contex-
to e utilizar o conhecimento como instrumento de compreensão de sua realidade, a 
concepção crítica fica evidente, uma vez que esse sujeito é capaz de refletir acerca 
de suas vivências e a sua relação com o conhecimento amplia-se. A busca por uma 
educação mais democrática, participativa, crítica e reflexiva, requer a construção 
de espaços de diálogo e de partilha dentro da escola, entre estudantes e educado-
res. Sobre esse processo de reflexão, Freire explica a mente intransitiva, a transi-



766 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Celso Ilgo Henz, Patrícia Signor, Ivani Soares

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 750-775, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

tiva ingênua até chegar na transitiva crítica, a qual leva a uma educação dialogal 
e ativa, que “voltada para a responsabilidade social e política, se caracteriza pela 
profundidade na interpretação dos problemas” (FREIRE, 2014, p. 84). É nessa po-
sição transitivamente crítica que se encontra a matriz verdadeira da democracia, 
cujo maior desafio na educação libertadora é o diálogo crítico-reflexivo e problema-
tizador com educandos e com a comunidade. 

Pensar o diálogo como elemento fundamental na formação com professores é 
reconhecê-los como autores de seu processo de formação, pela ótica de que as expe-
riências vividas na e com a escola, com educandos e com a comunidade pertencem 
ao processo de constituição do profissional e do currículo escolar. Josso (2010b), 
ao abordar como ocorrem os processos de conhecimento, relaciona a capacidade 
de transformar as vivências em experiências que gerem significações, partindo de 
contextos específicos e relevantes para a vida.

Além de buscar a definição de diálogo em Freire e Josso, faz-se necessário ter 
claro o que o diálogo não é. Não há diálogo na ignorância do outro como alguém em 
igual condição para dizer a sua palavra. Não existe diálogo que segrega ou super-
valoriza um posicionamento sobre outro. Não há diálogo quando um dos sujeitos 
se fecha às contribuições do outro ou um teme ser superado pelo outro. O diálogo 
não acontece no “todo-poderosismo do professor ou da professora” nem a relação 
dialógica anula a possibilidade do ato de ensinar, “pelo contrário, ela funda este 
ato, que se completa e se sela no outro, o de aprender, e ambos só se tornam ver-
dadeiramente possíveis quando o pensamento crítico, inquieto, do educador ou da 
educadora não freia a capacidade de pensar do educando” (FREIRE, 2016b, p. 163).

A dimensão intensa do diálogo são nossas próprias ações. Freire afirmava 
que a postura progressista da educação é quando nos mostramos abertos ao outro, 
de modo que nossas palavras sejam nossas ações. Essa coerência pedagógica, que 
é um esforço constante, não é atingida facilmente e deve residir, segundo Freire 
(2015b), em tentar diminuir a distância entre o que dizemos e o que fazemos. Isso 
tem uma aproximação com aquele discurso comum de que “alguém” deve dizer o 
que o educador precisa fazer de sua prática. Ambos, Josso e Freire concordam que, 
ao dizer a sua palavra, mulheres e homens contam sua história: Freire defendia 
o direito de “dizerem a sua palavra” e Josso acredita nas narrativas de vida como 
uma maneira de ressignificar a própria vida. Dois educadores, em dois lados do 
mundo, vivendo em espaços-tempo de encontro e desencontro, entrelaçados pela 
mesma crença nos seres humanos e na sua capacidade infinita de superar-se, de 
auto(trans)formar-se, de ser mais pela vida e pela experiência conscientizada. 



767  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Andarilhando: movimentos que se entrelaçam em Marie-Christine Josso e Paulo Freire

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 750-775, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Conscientização e tomada de consciência: processos intra e interpessoais e a 
descoberta dos condicionamentos e inacabamentos

A tomada de consciência de si exige um desenvolvimento de todas as nossas “an-
tenas de relação com o mundo” através do exercício de “nossas competências genéricas 
transversais”; exige ser “sujeito-ator capaz de desenvolver sua capacidade em estar 
presente a si em todas as circunstâncias” (JOSSO, 2010b, p. 63), compreender nossos 
processos internos (intrapessoais) e as influências que as relações com os outros (in-
terpessoais) exercem sobre nós. “Para iniciar a marcha para o desconhecido é preciso 
poder, querer e saber colocar-se como sujeito mais ou menos ativo de sua vida, na sua 
vida” (JOSSO, 2010b, p. 63). Para isso, as experiências vividas precisam resultar em 
conhecimento. Mais do que viver, é preciso experienciar. Josso diferencia os termos 
vivência e experiência, sendo aquela o conjunto de implicações e interações diárias e 
essa a atividade específica que analisa as vivências para extrair delas conhecimento. 
Para a autora, as experiências são capazes de se tornarem formadoras dos sujeitos e 
relevantes nos processos de aquisição de conhecimento a partir do momento em que 
as significações elaboradas são assimiladas a conjuntos comportamentais ou simbó-
licos “Por estar o sujeito informado sobre si mesmo, sobre sua dinâmica, é possível, 
daí por diante, começar a acreditar-se capaz de distanciamento e, por isso, de uma 
autonomização em relação a determinações que pesam sobre ele ou que ele integrou 
identificando-se com elas (JOSSO, 2010b, p. 266-267). Freire nos falou que só o ser 
humano é capaz de distanciar-se do mundo, objetivando-o ou admirando-o para, de-
pois, atuar conscientemente sobre a realidade objetivada e que nisso está a unidade 
indissolúvel entre sua ação e sua reflexão sobre o mundo (FREIRE, 2016a, p. 56).

Para Josso, a tomada de consciência não é um momento decisivo ou uma radi-
calidade de um momento, e sim um “acumulado de compreensões” que podem levar 
a mudanças. Não segue ordem de discurso, uma vez que é uma análise consciencial 
da realidade interior ou exterior. “A tomada de consciência é o indicador da presença 
ativa do sujeito, ferramenta mental de sua autonomização” (JOSSO, 2010a, p. 267); é 
como se as atenções fossem focadas para um fragmento da realidade e a compreensão 
dela pudesse desencadear alguma modificação no nível de atenção das ações. Segun-
do a autora, esses momentos de consciência são parte do processo de compreensão do 
sujeito quanto a si mesmo, o outro e o mundo, intimamente ligados aos conhecimen-
tos. Quando as experiências se situam em um campo profissional, como a docência, a 
presença de um grupo e de uma instituição é dispositivo para reconhecer informações 
e realizar registros que influenciarão na produção de experiências, é reconhecer-se 
realizando projetos e operando escolhas que constituirão as experiências. 



768 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Celso Ilgo Henz, Patrícia Signor, Ivani Soares

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 750-775, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Pensar a formação com professores põe em jogo conhecimentos existenciais, 
parte do processo de tomada de consciência e de estar consciente. Para Josso, “tor-
nar-se sujeito nesse processo significa, pois, estar consciente de um ‘si dinâmico’, 
imanente e transcendente ao ser psicossomático e à totalidade de seus registros” 
(JOSSO, 2010a, p. 273). O ambiente escolar é, por si só, dinâmico e se auto(trans)
forma com seus sujeitos que nunca são os mesmos; porém, tocados ou não pelos 
conhecimentos, são capazes de vivenciar experiências que podem produzir signifi-
cações. Segundo a autora, o sujeito está em transformação, já que reconsidera va-
lorizações e que é remetido à sua subjetividade frente às subjetividades dos grupos 
aos quais pertence, mas se mobiliza e age por si, sobre si mesmo. Por isso, para ela, 
a tomada de consciência é ao mesmo tempo ponto de partida e de chegada para o 
processo de conhecimento. Uma dinâmica, um vaivém que entrelaça o interior e 
os impactos informacionais exteriores que provocam uma série de adaptações em 
uma interioridade movimentada por sua relação com o outro e com o mundo.

Freire deu à palavra conscientização 

[...] um conteúdo político-pedagógico tão particular a ponto de nos permitir afirmar que 
ela “renasceu”, tornando-o “pai” desse vocábulo. Para Paulo Freire, conscientização é o 
desenvolvimento crítico da tomada de consciência. [...] A conscientização é a tomada de 
consciência que se aprofunda (FREIRE, 2016a, p. 15). 

Para o educador, as consciências intra e interpessoais não se dissociam; antes, 
andam juntas. No prefácio do livro Pedagogia do Oprimido, Ernani Maria Fiori nos 
diz que: “A consciência do mundo e a consciência de si crescem juntas e em razão 
direta; uma é a luz interior da outra, uma comprometida com a outra” (FREIRE, 
2016c, p. 20). E ambas pressupõem a consciência do inacabamento, pois que, caso 
se acreditassem acabados, não teriam os homens e as mulheres mais como e por-
que evoluir, não poderiam aprender uns com os outros. É somente porque se sabem 
inconclusos que podem auto(trans)formarem seu pensar/sentir/agir, podem evoluir, 
adquirir novos conhecimentos e experienciar novas vivências. No saberem-se ina-
cabados os homens e as mulheres:

[...] encontram as raízes da educação mesma, como manifestação exclusivamente humana. 
Isto é, na inconclusão dos homens e na consciência que dela têm. Daí que seja a educação 
um quefazer permanente. [...]. Desta maneira, a educação se re-faz constantemente na prá-
xis. Para ser tem que estar sendo. Sua ‘duração’ – no sentido bergsoniano do termo – como 
processo, está no jogo dos contrários permanência-mudança. Enquanto a concepção ‘bancá-
ria’ dá ênfase à permanência, a concepção problematizadora reforça a mudança (FREIRE, 
2016c, p. 102, grifo do autor).



769  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Andarilhando: movimentos que se entrelaçam em Marie-Christine Josso e Paulo Freire

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 750-775, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

E toda mudança é um processo de conhecimento. Para mudar é preciso conhe-
cer, dar-se conta, conscientizar-se de querer algo diferente do que se tem/vive/sente. 
O processo de conscientização é definido por Josso como um elemento do processo de 
conhecimento no qual é possível avaliar a importância do sujeito nesses processos e 
sua capacidade de estar consciente daquilo que faz consigo mesmo. É pela ruptura 
que o sujeito se transforma e evolui psicossomaticamente. Josso (2010a, p. 301) de-
fende que a conscientização é “arriscar-se a entrar em um funcionamento psíquico, 
para compreender o que nele acontece em relação a uma transformação consciencial”. 

Sem oferecer essa oportunidade aos educadores, a conscientização pode não 
encontrar espaço para acontecer. A metodologia do diálogo na formação com edu-
cadores possui um caráter provisório, em constante modificação, uma vez que en-
volve sujeitos em um ambiente tão dinâmico e inconstante, cheio de vidas e de 
experiências a cada narrativa. Daí que os momentos de diálogo necessitam ser 
constantes, contextualizados e de intenso respeito e interação com os sujeitos que 
compõem a escola. Para Josso (2010b, p. 41), somente por serem “objetivações co-
letivamente construídas a partir das tomadas de consciência do que constitui as 
nossas potencialidades humanas” é que as disciplinas “que constituem as ciências 
do humano podem servir de referenciais para a autointerpretação”. 

Sendo a consciência uma “presença atenta a si próprio, aos outros e ao seu 
ambiente” e estando “ligada aos graus de sensibilidade de cada pessoa no que se 
refere aos seus sentidos” (JOSSO, 2010b, p. 50, nota 1) podemos inferir que o olhar 
atento e a escuta sensível para consigo mesmo e para com os outros são elementos 
indispensáveis na tomada de consciência dos condicionamentos e dos inacabamen-
tos, fundamentais no processo de auto(trans)formação. Em Freire vimos que o pon-
to de partida do movimento de caminhar para frente e construir o futuro está nos 
seres humanos mesmos, e estes só podem mover-se pela apropriação da tomada de 
consciência da realidade histórica na qual vivem, e só se justifica “na medida em 
que se dirige ao ser mais, à humanização dos homens” (FREIRE, 2016c, p. 104).

Libertação e (auto)formação: descobrir-se condicionados e a vocação ontológica 
de Ser Mais, encontrando o seu lugar no Cosmos

Por vezes, não nos damos conta de que vivemos em um estado de violência 
que fere nossa ontológica e histórica vocação de ser mais. “Basta, porém, que ho-
mens estejam sendo proibidos de ser mais para que a situação objetiva em que tal 



770 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Celso Ilgo Henz, Patrícia Signor, Ivani Soares

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 750-775, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

proibição se verifica seja, em si mesma, uma violência” (FREIRE, 2016c, p. 58). 
Acostumados com o desamor e o silenciamento opressor, não aprendemos o amor 
e o “dizer a sua palavra”. Nesse estágio, nosso “ser de atenção consciente”, aquele 
que “está no coração de nosso ser no mundo e de nossa capacidade de existir, conec-
tado com nós mesmos e com nosso ambiente humano e natural” (JOSSO, 2010b, 
p. 75), encontra-se desconectado, adormecido. Nossa desconexão e inconsciência 
por não conhecermos outra realidade, no entanto, não faz com que a situação seja 
menos real. Com o passar do tempo, ao longo de nossa existência, fragmentos de 
lucidez irão manifestar-se, “colocando em cena um sujeito que embora ainda não se 
reconheça sempre como tal, age sobre situações, reage a outras, ou, ainda, deixa-se 
levar pelas circunstâncias” (JOSSO, 2010, p. 91); as realidades, por mais condi-
cionantes que sejam, não estão determinadas a serem imutáveis, e nossa vocação 
enquanto seres humanos é ousar sempre em inéditos viáveis na busca pelo Ser 
Mais gente: nossa vocação ontológica. 

Passamos agora a falar um pouco sobre o sentir/pensar/agir do ser huma-
no Paulo Freire. Para começar, pegamos emprestadas as palavras de seu amigo 
pessoal, estudioso e companheiro de jornada, Moacir Gadotti (GADOTTI, 2007, 
p. 23), quando afirma que Freire: “Era uma pessoa bondosa, generosa, solidária. 
Ele queria bem às pessoas, falava bem delas, era sempre ético, positivo e respeitoso 
para com todos e todas. Todos os títulos dos seus livros são positivos, esperançosos, 
mesmo quando escritos com indignação”; e prossegue, “ele escrevia para as pessoas 
que amava, por isso, tudo o que escrevia deveria pertencer àqueles para os quais 
ele o havia feito: os oprimidos. Por isso não se incomodava em ver alguns de seus 
escritos reproduzidos sem consulta prévia” (GADOTTI, 2007, p. 23).

Complementamos as palavras de Gadotti com o que disse o autor do mais fa-
moso prefácio das obras de Freire, Ernani Maria Fiori, que também acompanhou 
a jornada de luta do educador pela educação e pela libertação com os oprimidos. 
Ao apresentar uma das obras mais traduzidas do mundo, a Pedagogia do Oprimi-
do, Fiori caracteriza Freire como um educador comprometido com a vida, que não 
produz ideias, e sim pensa existências. Afirma que seu esforço se concentra em 
pensar a práxis8 humana na busca de sua interioridade, totalizando-a como uma 
busca pela libertação. Fiori traduz a luta de Freire como uma luta em favor dos 
oprimidos, na busca constante da vocação ontológica do ser mais; e declara, ainda, 
que Freire não ensina a repetir palavras, não se restringe a desenvolver a capa-
cidade de pensá-las segundo as exigências lógicas do discurso abstrato; simples-
mente, coloca o alfabetizando em condições de poder (re)existenciar criticamente 



771  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Andarilhando: movimentos que se entrelaçam em Marie-Christine Josso e Paulo Freire

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 750-775, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

as palavras de seu mundo, para, na oportunidade devida, poder e saber “dizer a 
sua palavra”. 

A práxis educativa de Freire (re)dimensiona o ser humano em sua aprendiza-
gem, em seus princípios e em sua alfabetização, (re)dinamizando o processo históri-
co de sua existência: “[...] desafiados pela dramaticidade da hora atual, se propõem 
a si mesmos como problema, descobrem que pouco sabem de si, de seu ‘posto no 
cosmos’, e se inquietam por saber mais” (FREIRE, 2016c, p. 39). Aí reside um dos 
grandes desafios da proposta político-epistemológica-antropológica de Freire a nós: 
a desacomodação e a constante busca pelo novo, pelo mais de nós mesmos e pelo 
desafio da superação da situação de condicionamento dada a nós pela realidade. 
Josso corrobora esse pensamento quando nos diz que a “consciência de ser sujeito 
de sua história, permite dimensionar o desafio de qualquer formação” (JOSSO, 
2010b, p. 72).

Por esse processo de superação da situação de condicionamento dada a nós 
pela realidade, Fiori afirma que a pedagogia é também antropologia. No instante 
em que se enxergam condicionados, mulheres e homens também se descobrem na 
possibilidade de uma vida e um mundo diferentes, e a misteriosa e contraditória 
consciência passa a presentificar-se, a representar-se e a compor-se no e com o 
mundo, pelo diálogo conscientizador com os outros. No livro Educação como Prática 
da Liberdade (FREIRE, 2014), obra anterior à Pedagogia do Oprimido, Freire já 
discute a necessidade de homens e mulheres não se adaptarem à realidade, mas 
buscarem intervir e transformá-la. E, na Pedagogia do Oprimido, Freire estabele-
ce a relação de poder entre os seres humanos: a de oprimido e a de opressor. Ele 
preocupa-se em destacar o processo de desumanização, como não viabilidade onto-
lógica, mas como realidade histórica. E, partindo dessa lamentável realidade, na 
condição de inconclusão, buscar outra viabilidade: a humanização. Quando homens 
e mulheres têm sua humanização negada na injustiça, na exploração, na opressão, 
na violência, o desafio é a luta pela liberdade, pela justiça e pela recuperação da 
humanidade. “[...] se admitíssemos que a desumanização é a vocação histórica dos 
homens, nada mais teríamos que fazer, a não ser adotar uma atitude cínica ou de 
total desespero” (FREIRE, 2016c, p. 40). 

Na obra “À sombra desta mangueira” (FREIRE, 2013a), o educador afirma 
que é a história que nos limita, nos condiciona e nos impulsiona a produzir co-
nhecimentos na construção do vir a ser de cada sujeito e que nada que possamos 
engendrar se dará fora do tempo, da história; a morte da história é também a morte 
de homens e mulheres que fazem e refazem a história. Por isso se diz que há supe-



772 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Celso Ilgo Henz, Patrícia Signor, Ivani Soares

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 750-775, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

ração de uma fase por outra, e há continuidade da história, na transformação do 
mundo, assim como estão em constante mobilidade as mulheres e os homens que 
nele e com ele se (re)constroem. 

E isso podemos relacionar com o conceito de singular-plural, de Josso, no mo-
mento em que designa “uma problemática que acompanha o percurso da vida vi-
venciada numa tensão permanente entre as transformações impostas pelo coletivo 
e a evolução dos sonhos, desejos e aspirações individuais” (JOSSO, 2010b, p. 72). 
Por isso as mulheres e os homens contam sua história, falam de suas vidas e falam 
das outras formas de vida. Também Freire insistia que é na comunicação e na 
intercomunicação que desenvolvemos nossa compreensão do mundo. 

Atuar, refletir, avaliar, programar, investigar, transformar são especificidades dos seres 
humanos no e com o mundo. A vida vai virando existência e o suporte mundo quando a 
consciência de mim, emergindo, já se acha em relação dialética com o mundo (FREIRE, 
2013a, p. 33-34).

 “Se a vocação ontológica do homem é a de ser sujeito e não objeto, só poderá 
desenvolvê-la na medida em que, refletindo sobre suas condições espaço-temporais, 
introduz-se nelas, de maneira crítica” (FREIRE, 2014, p. 82), o que faz da educação 
também uma forma de intervenção no mundo. Freire apresentava homens e mu-
lheres como seres de relações. “Este ser ‘temporalizado e situado’, ontologicamente 
inacabado - sujeito por vocação, objeto por distorção -, descobre que não só está na 
realidade, mas também que está com ela. Realidade que é objetiva, independente 
dele, possível de ser reconhecida e com a qual se relaciona” (FREIRE, 2014, p. 82).

Eis, então, o desafio de os homens e as mulheres manterem sempre uma atitu-
de crítica, a qual os levará a aprender o que necessitam para integrarem-se a sua 
época e superá-la à medida que percebem novas ansiedades emergentes e possibi-
lidades para serem mais; a transição entre épocas exige um indispensável compor-
tamento crítico, com o qual possam se defender dos fatalismos e irracionalidades 
de cada momento histórico. Por isso, os homens e as mulheres não podem apenas 
“estar na realidade, mas de estar com ela” (FREIRE, 2014, p. 91), uma vez que é 
diante do mundo, na relação sujeito-objeto que nasce o conhecimento. Na obra Po-
lítica e Educação, Freire afirma que “ninguém nasce feito. Vamos nos fazendo aos 
poucos, na prática social de que nos tornamos parte” (FREIRE, 2001, p. 40). Por 
isso, em seu programa de alfabetização, mais do que abordar um método de ensinar 
a ler e a escrever a palavra, ele buscou conscientizar cidadãos para sua atuação no 
e com o mundo. Freire não enxergava a educação como um processo de adaptação 



773  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Andarilhando: movimentos que se entrelaçam em Marie-Christine Josso e Paulo Freire

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 750-775, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

do indivíduo à sociedade, ele acreditava que para ser mais o homem devia transfor-
mar a realidade (FREIRE, 2014, p. 38).

Corroborando com a visão ontológica do homem, em sua busca por Ser Mais, 
encontramos em Josso o termo ‘busca’ para essa procura de um ‘algo mais’; o termo 
é aqui empregado, no entanto, com vários significados que se aproximam da pers-
pectiva freireana como 

[...] a procura de uma nova arte de viver em ligação, captando a vida em seu movimento; a 
procura de uma existencialidade encarnada; a aspiração a um sentimento de existência em 
transformação pela mediação da invenção de um “si evolutivo”, o desejo de uma identidade 
em constante vir-a-ser (JOSSO, 2010b, p. 65).

 A autora ressalta que, graças às transformações conscientes, essas signifi-
cações habitam os processos de exploração das nossas potencialidades enquanto 
seres no mundo. Josso refere, ainda, que as histórias de vida em formação eviden-
ciam uma espécie de peregrinação vital na busca de um saber viver a que os auto-
res afirmam emprenharem-se, por caminhos variados, ao longo da vida: “a busca 
de felicidade, a busca de si e de nós, a busca de conhecimento ou busca do ‘real’ e a 
busca de sentido” (JOSSO, 2010b, p. 116).

Assim, percebemos nossa missão ontológica como sendo uma busca inacabada 
e permanente pela libertação e pela auto(trans)formação, para o Ser Mais; e, ainda 
que condicionados pela historicidade, conscientizamo-nos de nossa inteireza e do 
nosso direito de assumir um lugar no Cosmos; nos (re)existencializamos critica-
mente para poder e saber dizer nossa palavra, na misteriosa e contraditória cons-
ciência da possibilidade de nos compormos frente a nossa existência e experiência 
no e com o mundo. 

Notas
1	 Marie-Christine Josso é socióloga e antropóloga, doutora em Ciências da Educação da Universidade de 

Genebra, especialista nas problemáticas da Educação de Adultos e na Formação Profissional Continuada 
para Acompanhamento, Ensino e Assistência Social e à Saúde (Revista @ambienteeducação, dez. 2009).

2	  Brandão escreve sobre o verbete “andarilhagem” no Dicionário Paulo Freire (2017a, p. 41): “Somos huma-
nos porque aprendemos a andar [...] a pendular entre um ‘estar aqui’ e um contínuo ‘partir’, ‘ir para’”. E 
conta que Paulo Freire teria recebido o nome de “Andarilho da utopia”. Seremos um pouco assim, andari-
lhos da utopia, neste artigo.

3	 Projeto que utiliza a metodologia de contação de histórias a crianças, adolescentes e adultos. Uma práxis 
lúdica, imaginativa, (re)criativa e crítica, para a auto(trans)formação e o resgate da autoestima, acredi-
tando em um outro viável possível. As contações são feitas em forma de Círculos Dialógicos Investigativo-
-auto(trans)formativos (proposta epistemológico-política de pesquisa que vem sendo desenvolvida pelo 
Grupo Dialogus, sob a coordenação do Prof. Celso Ilgo Henz), como forma de oportunizar todos a “dizerem 
a sua palavra”, fazendo a sua leitura de mundo, baseadas no contexto socio-histórico, nas vivências, nos 



774 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Celso Ilgo Henz, Patrícia Signor, Ivani Soares

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 750-775, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

diferentes processos de escolarização, sempre a partir do lugar, das circunstâncias e das vozes que os con-
textualizam. 

4	 “A categoria ‘ser mais’ encontra-se situada na obra de Freire como um conceito chave para sua concepção 
de ser humano. Como tal, articula-se com outros conceitos definidores da visão antropológica, sócio-política 
e histórica de Freire, tais como, ‘inédito viável’, ‘inacabamento’ e ‘possibilidade histórica’”. (ZITKOSKI, 
2017, p. 369). 

5	 Os quatro eixos principais a que Josso se refere são: a busca de felicidade, a busca de si e de nós, a busca 
de conhecimento e a busca de sentido (JOSSO, 2010b, p. 116).

6	 “O trabalho em equipe, o diálogo como criação de consensos entre iguais e diferentes e o círculo de cultura 
são criações de Paulo Freire, dos movimentos de cultura popular” (BRANDÃO, 2017b, p. 69).

7	 Ver Nota 1 (JOSSO, 2010b, p. 142). Experiência de vida e formação.
8	 A ideia do conceito de práxis está presente na obra de Freire para ilustrar a união do processo de ação – 

reflexão – ação sobre a prática pedagógica humana.

Referências

BRANDÃO, Carlos Rodrigues. Andarilhagem. In: STRECK, Danilo Redin; REDIN, Euclides; 
ZITKOSKI, Jaime José (org.). Dicionário Paulo Freire. 3. ed. Belo Horizonte: Autêntica, 2017a. 
p. 44-45.

BRANDÃO, Carlos Rodrigues. Círculo de Cultura. In: STRECK, Danilo Redin; REDIN, Eucli-
des; ZITKOSKI, Jaime José (org.). Dicionário Paulo Freire. 3. ed. Belo Horizonte: Autêntica, 
2017b. p. 80-82.

FERNANDES, Calazans; TERRA, Antonia. 40 Horas de Esperança, o Método Paulo Freire: 
política e pedagogia na experiência de Angicos. São Paulo: Ática, 1994. 

FREIRE, Paulo. À sombra desta mangueira. 11. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2013a.

FREIRE, Paulo. Política e educação: ensaios. 5. ed. São Paulo: Cortez, 2001.

FREIRE, Paulo. Conscientização. Tradução de Tiago José Risi Leme. São Paulo: Cortez, 2016a.

FREIRE, Paulo. Pedagogia da Esperança: um reencontro com a Pedagogia do Oprimido. 23. ed. 
Rio de Janeiro; São Paulo: Paz e Terra, 2016b.

FREIRE, Paulo. Pedagogia do Oprimido. 62. ed. São Paulo: Paz e Terra, 2016c.

FREIRE, Paulo. Cartas a Cristina: reflexões sobre minha vida e minha prática. 2. ed. São Pau-
lo; Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2015a.

FREIRE, Paulo. Pedagogia da Autonomia: saberes necessários à prática educativa. 52. ed. São 
Paulo: Paz e Terra, 2015b.

FREIRE, Paulo. Educação e Mudança. 36. ed. São Paulo: Paz e Terra, 2014. 

FREIRE, Paulo. Extensão ou Comunicação? 8. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1983.

GADOTTI, Moacir. Paulo Freire e a educação popular. Revista Trimestral de Debate da FASE, 
Rio de Janeiro, ano 31, n. 113, p. 21-27, jul./set. 2007. Disponível em: https://fase.org.br/wp-con-
tent/uploads/2007/09/proposta-113-final.pdf. Acesso em: 08 abr. 2018. 

https://fase.org.br/wp-content/uploads/2007/09/proposta-113-final.pdf
https://fase.org.br/wp-content/uploads/2007/09/proposta-113-final.pdf


775  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Andarilhando: movimentos que se entrelaçam em Marie-Christine Josso e Paulo Freire

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 750-775, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

JOSSO, Marie-Christine. A transformação de si a partir da narração de histórias de vida. Edu-
cação, Porto Alegre, ano 2000, n. 3 (63), p. 413-438, set./dez. 2007.

JOSSO, Marie-Christine. As figuras de ligação nos relatos de formação: ligações formadoras, 
deformadoras e transformadoras. Educação e Pesquisa, São Paulo, v. 32, n. 2, p. 373-383, maio/
ago. 2006.

JOSSO, Marie-Christine. Caminhar para si. Tr.adução Albino Pozzer. Porto Alegre: EdiPU-
CRS, 2010a.

JOSSO, Marie-Christine. Experiências de Vida e Formação. Trad. José Cláudio e Júlia Ferrei-
ra. 2. ed. rev. e ampl. Natal: EDUFRN; São Paulo: Paulus, 2010b.

JOSSO, Marie-Christine. O caminhar para si: uma perspectiva de formação de adultos e de 
professores. Revista @mbienteeducação, São Paulo, v. 2, n. 2, p. 136-139, ago./dez. 2009.

ZITKOSKI, Jaime José. Ser Mais. In: STRECK, Danilo Redin; REDIN, Euclides; ZITKOSKI, 
Jaime José (org.). Dicionário Paulo Freire. 3. ed. Belo Horizonte: Autêntica, 2017. p. 426-428.



776 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Maria Regina Johann, Paulo Evaldo Fensterseifer

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 776-791, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Educação republicana e democrática: potencialidades e desafios para a  
formação inicial docente

Republican and democratic education: potentialities and challenges for initial teacher education

Educación republicana y democrática: potencialidades y desafíos para la formación  
inicial del docente

Maria Regina Johann*

Paulo Evaldo Fensterseifer**

Resumo

O artigo trata de aspectos da formação inicial (FI) que visam assegurar princípios republicanos e democráticos 
evidenciados nas leis e diretrizes da sociedade brasileira. Objetiva-se refletir acerca das noções que os professo-
res da escola básica têm acerca da laicidade e, por consequência, intenciona-se dar visibilidade a esta perspec-
tiva formativa como uma possibilidade de assegurar princípios republicanos e democráticos. Referencia-se em 
autores que tratam da Escola Republicana (ER); na Constituição nacional de 1988; na Lei de Diretrizes e Bases 
da Educação Nacional, Lei nº 9.394/1996; e nas Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação Básica; com 
inspiração em uma tarefa desenvolvida no interior da disciplina de Educação Brasileira. Nela, os acadêmicos 
entrevistam professores de escolas públicas, de diferentes áreas de conhecimento, acerca do entendimento de 
ER, e as possíveis implicações deste entendimento para as aulas e para o conjunto das atividades desenvolvidas 
nas escolas em que atuam. A partir deste diálogo, o tema adentra as aulas da referida disciplina e é tematizado 
à luz dos princípios da ER. Como resultado, constatam-se: o desconhecimento do tema pela grande maioria dos 
professores, especialmente aqueles com mais tempo de atuação no Magistério e a (quase) ausência do tema 
em cursos de formação continuada. De nosso horizonte de compreensão, argumentaremos a favor da presença 
do referido tema nos cursos de FI, a partir do entendimento de que a especificidade da educação escolar, em 
sociedades democráticas, necessita pautar-se pelos princípios da ER.

Palavras-chave: Formação de professores. Laicidade. Competência republicana.

*	 Doutora e mestre em Educação nas Ciências pela Universidade Regional do Noroeste do Estado do Rio Grande do Sul 
(Unijuí). Professora efetiva da Unijuí. Orcid: https://orcid.org/0000-0002-2788-5967. E-mail: maria.johann@unijui.edu.br

**	 Doutor em Educação pela UNICAMP. Professor do Departamento de Humanidades e Educação da Universidade Re-
gional do Noroeste do Estado do Rio Grande do Sul – Unijuí. Professor do Programa de Pós Graduação em Educação 
nas Ciências – Mestrado e Doutorado. Orcid: https://orcid.org/0000-0002-4914-5281. E-mail: fenster@unijui.edu.br

Recebido em 30/12/2020 – Aprovado em 05/10/2020
http://dx.doi.org/10.5335/rep.v27i3.12380

https://orcid.org/0000-0002-2788-5967
mailto:maria.johann@unijui.edu.br
https://orcid.org/0000-0002-4914-5281
mailto:fenster@unijui.edu.br


777  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Educação republicana e democrática: potencialidades e desafios para a formação inicial docente

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 776-791, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Abstract 

This study thematizes aspects of the initial education (IE) that aim to assure republican and democratic principles 
evidenced in laws and directives of Brazilian society. It aims to reflect on the notions that basic school teachers 
have about secularism and, consequently, it is intended to give visibility to this formative perspective as a possi-
bility to ensure republican and democratic principles. It has as its references authors who study the Republican 
School (RS); in the National Constitution of 1988; in the Law of Guidelines and Bases of National Education, Law 
nº. 9.394/1996; in the National Curriculum Guidelines for Basic Education. It is inspired by a task developed in 
the discipline of Brazilian Education. In it, academics interview public school teachers from different disciplines 
about their understanding of RS and their possible implications in their classes and in the activities developed in 
their schools. From this dialogue, the theme in included in the classes of that discipline and is thematized in the 
light of the principles of RS. As results, we found: a lack of knowledge of the theme by the majority of teachers, 
especially those with longer working time, and an (almost) absence of the theme in continuing education cou-
rses. From our perception, we argue in favor of the presence of this theme in IE courses, understanding that the 
specificity of school education in democratic societies needs to be guided by the principles of RE.

Keywords: Teacher education. Secularity. Republican competence.

Resumen 

El artículo aborda aspectos de la formación inicial (FI) que miran asegurar principios republicanos y democráti-
cos evidenciados en las leyes y directrices de la sociedad brasileña. El objetivo es reflexionar sobre las nociones 
que los docentes de la escuela básica tienen sobre la laicidad y, en consecuencia, la intención es dar visibilidad 
a esta perspectiva formativa como una posibilidad para asegurar principios republicanos y democráticos. Se 
basan en autores que tratan de la Escuela Republicana (ER); en la Constitución Nacional de 1988; en la Ley de 
Directrices y Bases de la Educación Nacional, Ley nº 9.394/1996; en las Directrices Curriculares Nacionales para 
la Educación Básica. Nos inspiró una tarea desarrollada dentro de la disciplina de Educación Brasileña. En ella, 
los académicos entrevistan profesores de escuelas públicas, de diferentes áreas del conocimiento, a respecto 
del entendimiento de ER, y las posibles implicaciones de este entendimiento para las clases y para el conjunto 
de las actividades desarrolladas en las escuelas en que actúan. A partir de este diálogo, el tema adentra en las 
clases de la referida disciplina y es tematizado a la luz de los principios da ER. Como resultado encontramos: la 
falta de conocimiento del tema por la grande mayoría de los maestros, especialmente aquellos con más tiempo 
de actuación en la enseñanza y a (casi) ausencia del tema en los cursos de educación continuada. De nuestro 
horizonte de comprensión argumentaremos en favor de la presencia del referido tema en los cursos de FI desde 
el entendimiento de que la especificidad de la educación escolar, en sociedades democráticas, debe guiarse por 
los principios da ER.

Palabras clave: Formación de profesores. Secularidad. Competencia republicana.



778 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Maria Regina Johann, Paulo Evaldo Fensterseifer

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 776-791, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Situando a questão a partir da formação inicial: a disciplina de Educação 
Brasileira no horizonte de um currículo comum de formação de professores

“Democracia sem educação e educação sem liberdade 
são antinomias em teoria, que desfecham, na prática, 

em fracassos inevitáveis” (Anísio Teixeira).

O presente trabalho trata de aspectos da formação inicial no horizonte da 
Escola Republicana e Democrática (ERD) e tem como principal objetivo entender 
quais as noções que os professores da escola básica têm acerca da laicidade e, por 
consequência, intenciona-se dar visibilidade a esta perspectiva formativa como 
uma possibilidade de assegurar princípios republicanos e democráticos, eviden-
ciados nas leis e diretrizes da sociedade brasileira. Entre elas destacamos a Lei de 
Diretrizes e Bases da Educação Nacional (LDB), Lei nº 9.394/1996, e as Diretri-
zes Curriculares Nacionais da Educação Básica (DCNEBs/2016). Tais documentos 
evidenciam a gratuidade, a liberdade, a democracia, a alteridade, a diversidade, 
a inclusão e a laicidade como aspectos fundamentais, constitutivos da sociedade 
brasileira. 

Os princípios supracitados são tematizados e refletidos a partir da noção de 
educação republicana e democrática em uma disciplina denominada de Educação 
Brasileira, que é comum a todos os cursos de formação de professores da Unijuí, 
RS.1 Nos currículos da referida instituição há um Núcleo Comum de Formação de 
Educadores (NCFP) que articula 11 disciplinas comuns, realizadas entre os cursos 
de Pedagogia, Educação Física, Matemática, Letras Português e Inglês, Ciências 
Biológicas e História. Esta organização curricular ocorreu pela visão de que deter-
minados temas e conteúdos são relativos à docência, independentemente da área 
de atuação do professor, mas também por outras motivações, entre elas o fato de 
que os professores da educação básica constituem uma comunidade de saberes, 
que todos os professores respondem por um projeto pedagógico escolar e, ainda, as 
Diretrizes Curriculares Nacionais (DCNs) e a Base Nacional Comum Curricular 
(BNCC) orientam para uma perspectiva integradora ou interdisciplinar de cons-
trução curricular. Diante de tais aspectos, entende-se que é preciso integrar os 
diferentes cursos para que, posteriormente, na escola, os professores tenham uma 
visão geral e comum da educação e, por conseguinte, melhores condições de plane-
jar e propor projetos inter-relacionados, uma vez que conhecem minimamente as-
pectos básicos das diretrizes da educação e das diferentes áreas de conhecimento.2



779  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Educação republicana e democrática: potencialidades e desafios para a formação inicial docente

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 776-791, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

É neste contexto curricular que se situa a disciplina de Educação Brasileira 
(EB), e a partir dela é que se tratam os temas caros à formação de professores na 
expectativa de que os mesmos tenham noção do valor de determinadas conquistas 
sociais, resultado de lutas e movimentos em prol de direitos básicos e universais. 
A democracia e a laicidade são expressões dessas lutas, e constituem-se em dimen-
sões políticas que asseguram a expressão da pluralidade humana. Preservá-las e 
atualizá-las começa pela sua ressignificação na formação inicial, concretizando-se 
no currículo laico da escola pública e realizando-se no mundo político, por meio da 
ação em prol de um mundo comum.

Como nasce a pesquisa: diálogos entre acadêmicos e professores

A disciplina de Educação Brasileira é ofertada no primeiro semestre dos cur-
sos de formação de educadores da Universidade Regional do Noroeste do Estado 
do Rio Grande do Sul (Unijuí) e compõe a versão curricular 2014 dos cursos de 
formação de professores. Portanto, o período que abarca este estudo contempla os 
anos de 2014 a 2019, em ofertas de cursos presenciais e em modalidade a distância. 

O programa da disciplina Educação Brasileira apresenta, entre outros refe-
renciais teóricos, as obras de Teixeira (1978), Brayner (2008, 2015, 2016), Benevi-
des (1996, 2016, 2019), Fensterseifer (2013) e Masschelein e Simons (2015), auto-
res que sustentam a problematização do tema da escola republicana e democrática, 
tensionados a aspectos da Lei nº 9.394/1996 e também das DCNEBs/2016. A partir 
destes referenciais busca-se dar uma noção geral do fundamento básico – republi-
cano e democrático – da sociedade brasileira, que tem na laicidade a garantia da 
pluralidade e da democracia. 

A tematização de tais pressupostos ganha maior relevância a partir de uma 
atividade conduzida na disciplina de EB, organizada a partir de uma consulta feita 
por meio dos acadêmicos aos professores de escolas públicas, em diferentes áreas 
de conhecimento. Os acadêmicos conversam com os professores acerca do entendi-
mento de ERD e verificam, também, as possíveis implicações deste princípio em 
suas aulas, bem como no conjunto das atividades desenvolvidas nas escolas em 
que atuam. A partir deste diálogo, a questão adentra as aulas e é tematizada entre 
alunos e professor, não para negar o que fazem ou como fazem os professores, mas 
para se refletir o tema à luz da história da educação, do contexto atual e da especi-
ficidade da educação escolar.



780 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Maria Regina Johann, Paulo Evaldo Fensterseifer

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 776-791, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

A mediação do professor fomenta a reflexão a partir de questões que suscitam 
a compreensão do viés republicano e democrático da educação brasileira e, que, por 
conseguinte, demandam uma postura pedagógica correspondente; significa afir-
mar que o professor atua a partir de uma normatização que torna a sua autonomia 
relativa. Neste horizonte, observa-se, inclusive, que certos temas ganham visibi-
lidade de acordo com os dilemas específicos de um determinado contexto social. 
Nesse caso, exemplificamos a questão da liberdade de expressão, o lugar da opinião 
no processo de ensino e aprendizagem, questões que envolvem religião, gênero, 
políticas públicas de inclusão social, entre outros. Nesta disciplina tematiza-se, 
reflexivamente, portanto, sobre a educação brasileira e enfatiza-se a noção da ERD 
por entendermos que a compreensão deste fundamento político potencializa a per-
cepção de que todos os que se ocupam da educação e da instrução pública o fazem 
no interior de um Estado laico, e isso diz respeito ao modo como as instituições e os 
sujeitos veem-se e agem a partir das tarefas que lhe competem no âmbito público.

Destaca-se, ainda, que a disciplina de Educação Brasileira está na sexta edi-
ção e é ofertada em dois campi. Diante de tal percurso, alavancou-se materiais 
importantes e depoimentos bastante contundentes dos professores, o que nos per-
mite, inicialmente, três constatações: a primeira delas diz respeito ao desconhe-
cimento do tema da ERD por uma parcela significativa de professores da nossa 
região, especialmente aqueles com mais de dez anos de atuação docente; a segunda 
é a (quase) ausência do tema em cursos de formação continuada; e a terceira cons-
tatação é a de que o tema da laicidade não é relacionado à ERD a partir dos estudos 
dos documentos oficiais, norteadores da educação básica, como a LDB, as DCNs e, 
mais recentemente, a BNCC.

A partir destas constatações básicas, pergunta-se sobre as razões desta invisi-
bilidade conceitual, uma vez que a dimensão da laicidade é um aspecto constitutivo 
de sociedades republicanas e está na base da escola republicana. De outra parte, 
parece compreensível que os dilemas e os problemas enfrentados por muitos pro-
fessores e alunos (tanto da escola básica quanto do Ensino Superior) acerca de te-
mas sociais (já elencados), complexificam-se, muitas vezes, pela precária noção de 
laicidade na educação e, por conseguinte, pela ausência qualificada deste debate, 
especialmente nos cursos de FI e formação continuada. Destarte, argumenta-se a 
favor do estudo da ERD nos cursos de formação inicial, posto que a mesma é uma 
prerrogativa assegurada pela Constituição Brasileira de 1988. Compreender seu 
sentido histórico e social têm desdobramentos para a formação docente, uma vez 
que o professor da escola pública brasileira responde pela condução e reconvalida-



781  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Educação republicana e democrática: potencialidades e desafios para a formação inicial docente

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 776-791, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

ção de um projeto pedagógico nacional em uma sociedade republicana e democrá-
tica, ou seja, de viés laico.

Para sustentar este entendimento, o item que segue apresenta os fundamen-
tos da ERD e, a partir disso, busca-se construir razões para sustentar a presença 
do tema na formação inicial dos licenciandos.

Republicanismo e democracia: fundamentos da escola brasileira

Por ERD entendemos aquela que se ocupa em conduzir um projeto de educação 
e instrução pública3 pautado na promoção da cidadania de todos e que se vale de 
uma tradição de conhecimentos e valores deliberados democraticamente; um pro-
jeto que tenha passado pelo crivo da sociedade, uma vez que essa orientação visa 
a um mundo comum. Esta noção de ERD toma como inspiração as ideias de Flávio 
Brayner (2016), para quem a educação republicana e democrática é aquela que cor-
responde à possibilidade de cada indivíduo tornar-se alguém. Por conseguinte, cabe 
à escola a condução deste processo formativo que deve, paulatinamente, conduzir 
o infante na construção de conhecimentos e valores que permitam, futuramente, 
adentrar no espaço público das deliberações e ações políticas.

Para tal propósito, Brayner (2016, p. 5) destaca algumas competências repu-
blicanas que constituiriam este horizonte de formação, “[...] que só fazem sentido 
em relação ao Outro”, e tem na escola seu tempo/espaço ideal, mas não exclusivo: 
a competência argumentativa, propositiva, decisória e autointerrogativa. Para ele, 
a competência argumentativa tem a ver com a aquisição de códigos linguísticos, o 
direito à palavra como linguagem de autoridade e um certo poder de impor a recep-
ção, contudo “[...] precisa ser o resultado da possibilidade, sempre aberta e renova-
da, do encontro entre alteridades” (BRAYNER, 2016, p. 6). O autor menciona que 
esta competência se articula com outras duas, que são a competência proposicional 
e a competência decisória e, neste sentido, argumenta que a capacidade de propor 
é coetânea à capacidade de argumentar, uma vez que:

[...] toda argumentação é também proposição: sugere-se a um Outro um ponto de vista, um 
acordo a partir de bases negociadas, os termos em que se dará o próprio fundo comum da 
discussão, etc. Propor significa, acima de tudo, reconhecer que todo argumento individual 
– um ponto de vista – é necessariamente frágil, e que só na situação em que ele recebe 
adesões e vem a se constituir num fundo comum de interesses – um “mundo” –, é que ele 
conhece sua fortaleza (BRAYNER, 2016, p. 7-8).



782 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Maria Regina Johann, Paulo Evaldo Fensterseifer

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 776-791, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

O argumento e a proposição fazem-se encaldados por uma motivação da or-
dem da ação e, geralmente, requerem do sujeito também a capacidade de decidir e 
se autointerrogar. Brayner (2016) define a competência decisória como sendo “[...] 
aquela que nos permite escolher entre alternativas, desde que estas tenham sido 
validadas na sua substância e nas suas consequências sociais ou individuais” (p. 8) 
e, assim, a competência autointerrogativa colocaria o sujeito diante da possibilida-
de de um pensamento autoavaliativo, levando-o a mobilizar valores, princípios e 
fundamentos. Para Brayner (2016), a competência autointerrogativa é: 

[...] sinônima da capacidade de autoinstituição do social (Castoriadis): uma sociedade que 
sabe que criou suas próprias instituições e a elas se submete com consciência, ou as aban-
dona no momento em que elas não mais convêm, através do exercício da crítica e da re-sig-
nificação (BRAYNER, 2016, p. 9). 

É importante destacar o entendimento de Brayner (2016) acerca da efetivida-
de da aquisição de tais competências, pois, para ele, a aquisição das mesmas não 
garante a instalação e/ou preservação da democracia social e política. Infere-se, 
então, que educar no horizonte da ERD é, antes de mais nada, uma aposta no in-
divíduo e na sua capacidade deliberativa em perspectiva de um mundo comum, ou 
seja, aquele que diz respeito a todos. Nas palavras de Arendt (2001, p. 65),

O mundo comum é aquilo que adentramos ao nascer e que deixamos para trás quando mor-
remos. Transcende a duração de nossa vida, tanto no passado quanto no futuro: preexistia 
à nossa chegada e sobreviverá à nossa breve permanência. É isto o que temos em comum, 
não só com aqueles que vivem conosco, mas também com aqueles que aqui estiveram antes 
e aqueles que virão depois de nós.

Em perspectiva semelhante, recorre-se às ideias de Benevides (2019), que 
menciona ser a educação para a democracia uma aposta na conquista de um mun-
do comum. Para esta autora, tal perspectiva permite a formação do cidadão para 
viver os grandes valores democráticos que englobam as liberdades civis, os direitos 
sociais e os de solidariedade dita “planetária”. Para Benevides (1996, p. 226), a 
educação para a democracia comporta duas dimensões: 

[...] a formação para os valores republicanos e democráticos e a formação para a tomada de 
decisões políticas em todos os níveis, pois numa sociedade verdadeiramente democrática 
ninguém nasce governante ou governado, mas pode vir a ser, alternativamente – e mais de 
uma vez no curso da vida – um ou outro.

Tanto Benevides (2016) quanto Brayner (2016) apostam em uma educação 
para saber discutir e escolher.



783  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Educação republicana e democrática: potencialidades e desafios para a formação inicial docente

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 776-791, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Nesse panorama, qual seria a tarefa ou função da escola? O que pode ela pro-
por a favor de uma formação para a democracia? Para Brayner (2016, p. 5), a escola 
“[...] é este lugar social precisamente designado e pensado para estabelecer relações 
(entre o passado e o futuro, entre as gerações, entre os mortos e os vivos) e fornecer 
aos sujeitos que a frequentam, mínimas condições de se tornarem ‘visíveis’”.

Segundo Fensterseifer (2013), a escola tem uma função pública, uma vez que 
ela responde por uma expectativa social, de caráter político, considerando que o ca-
ráter de “artificialidade” do mundo humano somente se mantém pela intencionali-
dade a que instituições como a escola se propõe. A escola nasce das necessidades da 
sociedade moderna em suprir demandas do universo político e do mundo do traba-
lho, mais particularmente do âmbito científico e filosófico, que, a rigor, as famílias 
não dariam conta de transmitir de modo qualificado. O autor evidencia que a escola 
tem um triplo sentido: a) produção e renovação da cultura; b) estabelecimento e re-
forço das solidariedades; c) formação de identidades. Destaca Fensterseifer (2013, 
p. 131) que “a escola não deve ser confundida com roda de amigos (embora possibi-
lita a convivência e a socialização), púlpito de igreja, palanque eleitoral, sindicato, 
sociedade beneficente ou instituição de caridade e extensão da família”.

Diante de tais aspectos, é plausível afirmar que à escola compete algo diferen-
ciado, relativo à sua especificidade. Esta constatação, um tanto óbvia, necessita 
ser colocada no centro dos debates quando a questão é a formação de professores e 
educação pública, pois a questão acerca da especificidade da educação escolar nos 
faz repensar certas posturas quase naturalizadas no ensino, entre elas a ênfase na 
opinião, no gosto pessoal, na crença individual e, por vezes, na deliberada autono-
mia do professor diante aos documentos oficiais (Constituição, LDB, DCN).4

Fensterseifer (2013) assevera que a educação pressupõe normatividade, de-
vendo reconhecer o caráter propositivo deste telos para formação do sujeito, o que 
não a isenta da constante justificação; ao contrário, a exige, diferenciando-se, as-
sim, de perspectivas educacionais autoritárias fundadas em uma racionalidade 
instrumental. Neste sentido, a escola pública é normatizada pelas leis da repúbli-
ca, pelas diretrizes, pelas deliberações das instituições oficiais de educação, bem 
como pelos acordos que nascem do debate público que envolve as comunidades 
científicas, os professores e o público em geral. Outras questões, contudo, também 
se colocam para esta instituição, que diz respeito àquilo que a humanidade já pro-
duziu e que deixa como herança aos recém-chegados ao mundo humano. Neste 
sentido, destacamos os valores universais que são revalidados no interior de cada 



784 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Maria Regina Johann, Paulo Evaldo Fensterseifer

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 776-791, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

instituição escolar, e igualmente por meio de cada professor, ao modo como os as-
sume e os transmite.

Se isso tem razoabilidade, então, cabe-nos considerar os acordos coletivos (ob-
jetificados em leis) como ponto de partida e levá-los em conta no momento em 
que elaboramos os projetos escolares, os planos de ensino e/ou de trabalho e, mais 
especificamente, em relação aos aspectos relativos à condução das aulas. Por con-
seguinte, assume-se o entendimento de que a escola cumpre uma função que é 
acordada socialmente, e, por isso, estaria ela subsumida aos acordos e às leis da 
República.

Diante de tais ponderações reitera-se as competências mencionadas por Bray-
ner (2016), relacionando-as a este desafio de cada cidadão em assumir as pautas 
que se apresentam a cada contexto e se colocar na perspectiva de contribuir na 
construção, validação e reconvalidação de uma sociedade mais justa, plural e de-
mocrática. Pois: “Uma reflexão sobre os fins da educação é uma reflexão sobre o 
destino do homem, sobre o lugar que ele ocupa na natureza, sobre as relações entre 
os seres humanos” (DELVAL apud SAVATER, 2000, p. 55).

A laicidade: um desafio a ser enfrentado com responsabilidade e espírito 
republicano

Iniciamos a questão destacando um aspecto fundamental: o laicismo é incom-
patível com o fanatismo/sectarismo; é o espaço da pluralidade, do debate, da ex-
pressão das vozes. Para Maamari (2014, p. 89), a laicidade é explicada como sendo 
“[...] o regime em que nenhum indivíduo possa ser discriminado em razão das suas 
orientações de vida, pois estaria assegurada a liberdade de consciência diante de 
um Estado que pertença a todos (povo) e não somente a uma parte da população”. 

Este princípio é um desafio histórico das sociedades modernas e ganha visibi-
lidade a partir das Revoluções Americana (1776) e Francesa (1789), na medida em 
que foi articulado às conquistas sociais, as quais mobilizaram as pessoas a ergue-
rem bandeiras em prol da igualdade entre os cidadãos e das liberdades individuais.

Entre estas liberdades individuais situa-se a liberdade de crença, pressupondo 
um ensino laico que não se opõe a existência de diversas religiões, ao contrário, as 
preserva ao não as hierarquizar. Em caso de eleger uma em detrimento das outras, 
estas preteridas correriam o risco de extinção, negando assim a pluralidade de 
opções. Segundo Maamari (2009, p. 69): “O poder público não pode julgar a verdade 



785  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Educação republicana e democrática: potencialidades e desafios para a formação inicial docente

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 776-791, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

de uma religião, portanto institucionalizá-la seria uma tirania sobre as opiniões, 
constituindo um ato totalmente contrário à política e à moral”.5

Laicidade é então a garantia da pluralidade, das liberdades sociais e indivi-
duais, pautadas, sim, pelo espírito das repúblicas democráticas. Isso significa, que 
a laicidade acolhe a diferença e acena para a alteridade, pois permite ver o outro 
como Outro. Neste sentido, Coutel, em sua obra Condorcet, instituir el ciudadano 
(2004), considera que sem o princípio do laicismo, fica inviabilizada a instituição 
cívica da cidadania, dado ser ele o móvel de uma racionalidade política que aspira 
a universalidade (COUTEL, 2004).

Diante de tais argumentos, evidencia-se que a laicidade, como um dos princí-
pios da escola republicana, estaria equivocada se associada ao estabelecimento do 
ensino da moral à religião, pois a moral ultrapassa dimensões religiosas para se 
vincular a um debate ético pautado por princípios universais. Nessa perspectiva, 
Brutti (2014, p. 407) evidencia que

O espírito público (laicismo) não equivale a uma opinião entre tantas outras. Ele constitui 
a própria garantia de que todas as opiniões possam ser manifestadas e discutidas na esfera 
pública, exceto se buscarem (re)estabelecer despotismos ou cultivar fanatismo políticos e 
religiosos.

Cabe reforçar que em sociedades democráticas e republicanas o telos da edu-
cação não deve se sobrepor ao telos que a própria sociedade, no exercício da cida-
dania, se dá.

A escola no horizonte da educação republicana e democrática: a questão da 
instrução e da formação para a cidadania

Os ensinamentos possibilitados no âmbito da escola são fundamentais para a 
manutenção das tradições do mundo humano, mas, também, para a sua descons-
trução e posterior ressignificação. Para este processo, conta-se, especialmente, com 
um professor sabedor das leis e dos princípios básicos da sociedade. Sendo assim, os 
temas que a escola aborda são tanto aqueles legitimados pela comunidade científi-
ca quanto os emergentes em contextos sociais específicos. Muitos deles novos para 
todos nós ou, pelo menos, possuidores de uma nova roupagem. Por isso, exigem 
de cada professor o desafio de atualização e compreensão de seus sentidos sociais, 
para que a mediação de tais abordagens possa se dar de modo qualificado e laico.



786 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Maria Regina Johann, Paulo Evaldo Fensterseifer

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 776-791, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Benevides (2019) considera ótimo que estes princípios sejam contemplados 
pela legislação, mas, em não estando, deveriam, mesmo assim, ser reconhecidos. A 
autora interroga-se e responde:

Por que são universais e devem ser reconhecidos, se não existe nenhuma legislação supe-
rior que assim o obrigue? Essa é a grande questão da Idade Moderna. Porque é uma grande 
conquista da humanidade ter chegado a algumas conclusões a respeito da dignidade e da 
universalidade da pessoa humana, e do conjunto de direitos associados à pessoa humana. 
É uma conquista universal que se exemplifica no fato de que hoje, pelo menos nos países 
filiados à tradição ocidental, não se aceita mais a prática da escravidão. A escravidão não 
apenas é proibida na legislação como ela repugna a consciência moral da humanidade. 
Não se aceita mais o trabalho infantil. Não se aceitam mais castigos cruéis e degradantes 
(BENEVIDES, 2019, p. 5).

É neste sentido que este texto trata da questão da ERD com ênfase para a 
formação inicial dos professores, uma vez que o estudo produzido no interior da 
disciplina de Educação Brasileira evidencia que há uma preponderância de visões 
subjetivas por parte do professor quando certos temas aparecem nas aulas, como 
religião, política (partidária), questões de gênero e sexualidade, aborto, família e 
formação de valores.

O estudo indica, inclusive, que são significativos a prática de orações (predo-
mínio do viés cristão) nas aulas, os cultos em eventos festivos, as canções com men-
sagens moralistas, entre outros aspectos, o que nos leva a relacionar tais posturas 
com a ausência do debate acerca do caráter laico da escola pública.

Conforme Brutti (2014, p. 117), a educação republicana “não anula as dife-
renças individuais e a diversidade de talentos e profissões, senão que previne do 
risco que essas diferenças se traduzam em hierarquia social não acordada entre os 
cidadãos”.

Maamari (2009) defende que a moral a ser desenvolvida pela instrução é uma 
moral racional que resulte, de fato, na autonomia do indivíduo; o ensino da moral 
visa a uma consciência independente, isto é, fazer uso do seu entendimento sem a 
tutoria de outrem. Argumenta a autora: 

A escola institui a República e por isso deve ser por ela mantida de modo a protegê-la 
contra as tentações demagógicas e sofísticas e em defesa da verdade e da liberdade que lhe 
deram origem. Para que isto se torne possível é necessário que se mantenha a escola com 
autonomia. Ela deve estar livre dos imperativos econômicos conjunturais; deve impedir que 
qualquer tipo de dogma esteja presente nas aulas; por fim, deve afastar a ameaça de que 
interesses particulares de alguns substituam o desenvolvimento das crenças de modo livre 
e autônomo pelos cidadãos (MAAMARI, 2009, p. 80).



787  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Educação republicana e democrática: potencialidades e desafios para a formação inicial docente

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 776-791, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Desse ponto de vista, evidencia-se a aposta na educação do sujeito ao assumir-
-se que a escola, como instituição laica, apresenta os temas e possibilita seu debate, 
numa convicção de que o sujeito pode construir seus pontos de vista na medida 
em que acessa informações plurais, mediadas por um professor capacitado a um 
debate em que as divergências aflorem e sejam tensionadas às perspectivas uni-
versalizantes. Também podemos observar, em Benevides (2016, p. 29-30), a aposta 
na educação autônoma dos sujeitos:

A política e o exercício do poder são necessários e indispensáveis. Mas trazem, em si, a pos-
sibilidade do abuso, da manipulação, e as consequências costumam ser catastróficas. Tenho 
enorme admiração por todos aqueles que se envolvem diretamente com tarefas políticas e 
o exercício do poder, tendo como principal compromisso a prática dos valores republicanos 
e democráticos – ou seja, a prioridade ao bem comum, acima dos interesses particulares e 
privados, o respeito à igualdade de todos em dignidade, a garantia a todos de acesso aos 
bens e serviços sociais, à cidadania ativa, enfim.

Benevides (2019, p. 3) deixa uma provocação para pensarmos o assunto na 
medida em que reafirma a escola como este locus privilegiado de formação:

Onde deve ser desenvolvida a educação do cidadão? A escola é o locus privilegiado, embora 
sofra, atualmente, a concorrência de outras instituições – como os meios de comunicação 
de massa. A escola continua sendo a única instituição cuja função oficial e exclusiva é a 
educação. É evidente que existem outros espaços para a educação do cidadão, dos partidos 
aos sindicatos, às associações profissionais, aos movimentos sociais, aos institutos legais 
de democracia direta. Mas a escola não deve substituir a militância, pois forma cidadãos 
ativos e livres, e não, como alertava Fernando de Azevedo, homens de partido, de facções 
virtualmente intolerantes.

Nesta direção, tomamos a ideia de Masschelein e Simons (2015), que fazem 
uma defesa da escola em seu aspecto de escolé, ou seja, recuperam a noção grega 
de escola com um tempo livre, um lugar privilegiado no qual as crianças e os jo-
vens estariam livres da família, da religião, do trabalho e da política. Para estes 
autores, “a escola cria igualdade precisamente na medida em que constrói o tempo 
livre, isto é, na medida em que consegue, temporariamente, suspender ou adiar o 
passado e o futuro, criando, assim, uma brecha no tempo linear” (MASSCHELEIN; 
SIMONS, 2015, p. 36).

Nossa expectativa é de que a escola possa constituir-se em um tempo/espaço 
de vivências em direção à alteridade. Que a mesma possibilite ao sujeito pensar 
as questões de seu tempo, mediadas por professores sensíveis, que permitam ra-
dicalizar o princípio expresso nas DCNs de conduzir os alunos a uma formação 
ética, estética e inclusiva, radicalizando o todos com o propósito da perfectibilidade, 
que deve caracterizar uma sociedade republicana e democrática, uma vez que: “O 



788 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Maria Regina Johann, Paulo Evaldo Fensterseifer

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 776-791, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

homem é um ser livre para deliberar, votar e escolher a lei que decide obedecer. 
A cidadania resultaria na escolha livre e esclarecida pela instrução” (MAAMARI, 
2009, p. 74). Por fim, reafirmamos a provocação deixada por Brayner (2016, p. 6):

A fragilidade de minha posição talvez resida no fato de esperar que a educação escolar 
possa proporcionar a cada um esta competência cidadã que, na verdade, não é um privilégio 
mas uma necessidade do debate público ampliado. Mas se a escola não puder fazê-lo, como 
continuar a falar de uma educação para a cidadania? 

Mesmo sabendo que o exercício cidadão não prescinde da educação escolar, 
é impossível ignorar que a instrução, sustentada em conhecimentos de natureza 
científica, filosófica, artística, somada aos aspectos educacionais da convivência 
ética, pautada por valores democráticos e republicanos, tenha se tornado funda-
mental para uma cidadania plena em sociedades complexas como as em que vive-
mos.

Para seguir pensando na escola republicana...

Reconhecer a escola como uma instituição “artificial”, que se ocupa da edu-
cação, da instrução e da formação, passou a ocupar um lugar de destaque na ma-
nutenção dos valores democráticos e republicanos, porém somos convocados a nos 
manifestar acerca da sua fragilização no tempo presente, que compromete também 
os frágeis preceitos das sociedades fundadas nestes valores.

O esforço educativo da escola republicana e democrática realiza-se, inclusive, 
ao evidenciar seus limites e fragilidades, tal como é o próprio humano, e nisso 
cumpre papel importante, pois nos previne das tentações autoritárias que prome-
tem resolver “de vez” nossos problemas, ignorando que na processualidade do “a 
cada vez” é que se manifesta a razoabilidade da condição humana nas sociedades 
autônomas.

A escola, assim desejamos, deve manter-se como um lugar plural, acolhedor 
das diferenças e, por isso mesmo, fundamental para a convivência entre os sujei-
tos. Entendemos que ela realiza este papel quando tematiza a constituição destas 
diferenças, não as absolutizando, mas tencionando-as de um ponto de vista capaz 
de viabilizar um mundo comum, em que as diferenças revelem a pluralidade, sem 
hierarquizá-las.

Na medida em que possibilita ser-com-o-outro, a escola já cumpre um papel 
fundamental, uma vez que cria situações em que é preciso seguir normas de convi-
vência, exigindo a construção de acordos, permitindo a isonomia e potencializando 



789  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Educação republicana e democrática: potencialidades e desafios para a formação inicial docente

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 776-791, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

a autonomia, argumentos que consideramos relevantes para nos opormos às saídas 
individualizadas, como a educação domiciliar (homeschooling), ou aquelas pauta-
das exclusivamente pela virtualidade das relações.

A formação inicial e continuada requer a consideração das leis, normas e di-
retrizes, pois tais normatizações não devem ser vistas como “opressivas”, afinal, 
em sociedades democráticas, elas expressam a objetivação do consenso possível 
entre os atores políticos. Por outro lado, o reconhecimento desta legitimidade não 
deveria significar uma posição acrítica diante delas, mas de constante avaliação, 
com vistas ao seu aperfeiçoamento, necessitando ressignificações à luz dos desafios 
contemporâneos.

A universidade precisa ocupar-se de tais estudos e tematizações, contribuir 
para a leitura crítica dos marcos legais e, ao mesmo tempo em que reconhece a 
normatividade instituída, deve lembrar o caráter instituinte do exercício cidadão, 
o qual tem na formação inicial um momento privilegiado com a constituição da 
docência, em particular da escola pública, mas de maneira mais ampla, com os 
preceitos republicanos de toda educação.

Mesmo sem garantias de desdobramentos positivos ao intento aqui exposto, 
reitera-se a importância deste debate na formação inicial docente por acreditar-se 
na sua pertinência, mas, também, pela urgência do tema em uma sociedade que 
tem balizado seus valores quase que exclusivamente pela religião e pela “família”, 
duas instituições que, por mais importantes que sejam, não são instituições demo-
cráticas. Enfim, releva saber que as liberdades que gozamos são tão frágeis quanto 
as instituições que as garantem; assim, cabe sempre lembrar às novas gerações, 
em particular àquelas que se ocuparão da educação, que a responsabilidade sobre 
elas é uma tarefa de todos; aprendizagem não vem no “pacote genético”, portanto 
precisa ser desenvolvida.

Notas
1	 Disciplina que compõe o currículo comum dos cursos de formação de professores da Unijuí, uma instituição 

comunitária que tem uma tradição de mais de 70 anos voltada à formação superior de professores, com 
abrangência nacional.

2	 Destacamos dois componentes curriculares deste currículo comum: Prática de Ensino Interárea: Ensino 
Fundamental e Prática de Ensino Interárea: Ensino Médio. Tais disciplinas proporcionam aulas pelo viés 
da interdisciplinaridade, nas quais os alunos constituem grupos de diferentes áreas de conhecimento e 
desenvolvem projetos para o Ensino Fundamental e Médio, integrando conteúdos e conhecimentos a partir 
da metodologia de Situação de Estudos (Gipec/Unijuí).

3	 A noção de instrução pública é herdeira dos debates travados por ocasião da instituição da ER na França 
pós-revolucionária, em particular nos textos de Condorcet (2008).



790 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Maria Regina Johann, Paulo Evaldo Fensterseifer

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 776-791, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

4	 Excessos de subjetivismo que parecem ignorar que em uma República as instituições, e aqueles que nelas 
atuam, devam se pautar pelas leis, tendo, portanto, uma autonomia reativa.

5	 O que também vale para as posições políticas, ideológicas, compatíveis com a pluralidade democrática, 
originando a ideia de poder como “lugar vazio” (não é encarnado por nenhuma posição), e a distinção entre 
Estado e governos.

Referências

ARENDT, H. A condição humana. Tradução Roberto Raposo. Revisão e apresentação Adriano 
Correia. 11. ed. rev. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2001.

BENEVIDES. M. V. M. A educação para a democracia. Revista Lua Nova, São Paulo, n. 38, 
p. 223-237, dez. 1996. Disponível em: https://www.scielo.br/scielo.php?pid=s0102-644519960002 
00011&script=sci_arttext. Acesso em: 9 ago. 2019.

BENEVIDES. M. V. M. Cidadania ativa e democracia no Brasil. Revista Parlamento e Socieda-
de, São Paulo, v. 4, n. 6, p. 21-31, jan./jun. 2016. Disponível em: https://www.al.sp.gov.br/alesp/
biblioteca-digital/obra/?id=22728. Acesso em: 9 ago. 2019.

BENEVIDES. M. V. M. Educação para a cidadania na democracia contemporânea. São Paulo: 
Instituto de Estudos Avançados da Universidade de São Paulo, 2019. Disponível em: http://
www.iea.usp.br/publicacoes/textos/benevidescidadaniaedireitoshumanos.pdf. Acesso em: 9 ago. 
2019.

BRASIL. [Constituição (1988)]. Constituição da República Federativa do Brasil de 1988. Bra-
sília, DF: Presidência da República [2016]. Disponível em http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/
constituicao/constituicaocompilado.htm. Acesso em: 6 jun. 2019. 

BRASIL. Ministério da Educação e Cultura. Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacio-
nal – LDB n. 9.496/1996. Disponível em: https://www2.senado.leg.br/bdsf/bitstream/handle/
id/529732/lei_de_diretrizes_e_bases_1ed.pdf. Acesso em: 6 jun. 2019.

BRASIL. Ministério da Educação e Cultura. Diretrizes Curriculares Nacionais da Educação 
Básica – DCNEB/2016. Disponível em: http://portal.mec.gov.br/index.php?option=com_do-
cman&view=download&alias=13448-diretrizes-curiculares-nacionais-2013-pdf&Itemid=30192. 
Acesso em: 6 jun. 2019.

BRAYNER, F. H. Educação e republicanismo. Notas arendtianas para uma educação melhor. 
Brasília, DF: LiberLivro, 2008.

BRAYNER, F. H. Fundamentos da educação. Crise e reconstrução. Campinas, SP: Mercado das 
Letras, 2015.

BRAYNER, F. H. Educação popular e “competência” republicana – Ufpe GT: Educação Popular, 
n. 6. In: ANPED, 29, 2016, Caxambu, MG, 2016. Disponível em: https://anped.org.br/sites/de-
fault/files/gt06-2189.pdf. Acesso em: 9 ago. 2019.

BRUTTI, T. A. Laicidade. In: GONZÁLEZ, F. J.; FENSTERSEIFER, P. E. (org.). Dicionário 
crítico de Educação Física. 3. ed. Rev. e ampl. Ijuí: Editora Unijuí, 2014. p. 403-408.

COUTEL, Charles. Condorcet, instituir el ciudadano. Buenos Aires: Ediciones del Signo, 2004.



791  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Educação republicana e democrática: potencialidades e desafios para a formação inicial docente

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 776-791, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

CONDORCET, M.-J. A. N. de C., M. de. Cinco memórias sobre a instrução pública. São Paulo: 
Ed. Unesp, 2008.

FENSTERSEIFER, P. E. Função da escola pública. In: SANTIAGO, A. R.; FEIL, I. T. S.; AL-
LEBRANT, L. I. (org.). O curso de Pedagogia na Unijuí – 55 anos. Ijuí: Editora Unijuí, 2013. p. 
123-147.

MAAMARI, A. M. A fundamentação filosófica da escola republicana. Contexto & Educação, Ijuí: 
Editora Unijuí, ano 24, n. 82, jul./dez. 2009. Disponível em: https://www.revistas.unijui.edu.br/
index.php/contextoeducacao/article/view/1012. Acesso em: 5 mar. 2015.

MAAMARI, A. M. O ensino laico e a formação filosófica. Revista Eletrônica de Educação, v. 8, 
n. 3, p. 86-95, 2014. Disponível em: http://www.reveduc.ufscar.br/index.php/reveduc/article/
view/1090. Acesso em: 5 mar. 2015.

MASSCHELEIN, J.; SIMONS, M. Em defesa da escola. Tradução Cristina Antunes. 2. ed. 1. 
reimpr. Belo Horizonte: Autêntica, 2015.

SAVATER, F. O valor de educar. São Paulo: Martins Fontes, 2000.

TEIXEIRA, A. S. Pequena introdução à filosofia da educação: a escola progressiva ou a trans-
formação da escola. 8. ed. São Paulo: Editora Nacional, 1978.

https://www.revistas.unijui.edu.br/index.php/contextoeducacao/article/view/1012
https://www.revistas.unijui.edu.br/index.php/contextoeducacao/article/view/1012


792 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Edinaldo Medeiros Carmo, Rosa Belém Farias, Marco Antonio Leandro Barzano

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 792-808, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Cultura popular no planejamento e na prática de professores dos anos iniciais do 
ensino fundamental

Popular culture for planning and practice of teachers during the early years of elementary education

Cultura popular en la planificación y la práctica de profesores de los primeros años de la 
educación fundamental

Edinaldo Medeiros Carmo*

Rosa Belém Farias**

Marco Antonio Leandro Barzano***

Resumo

Este artigo traz o resultado de uma pesquisa realizada durante um curso de mestrado no Programa de Pós-gra-
duação em Educação da Universidade Estadual do Sudoeste da Bahia. A investigação partiu de inquietações re-
lacionadas à abordagem da cultura popular no currículo da escola, especificamente, nos anos iniciais do Ensino 
Fundamental. Trata-se de uma pesquisa de natureza qualitativa, cujo objetivo foi compreender como a cultura 
popular é abordada nos documentos curriculares. Além disso, utilizou-se a entrevista semiestruturada com qua-
tro professoras que relataram suas práticas pedagógicas. Os resultados demonstraram que as professoras, no 
desenvolvimento do currículo, utilizam astúcias e modos sutis para abordar a cultura popular em suas aulas, 
desencadeando um processo de criação e invenção na prática. As narrativas das professoras demonstram, ainda, 
que, ao planejarem suas aulas, introduzem dispositivos didáticos que permitem gerar discussões sobre a cultura 
popular e implantam ações como: visitas a pontos da cidade que são referências, entrevistas com representantes 
da cultura local, etc., para que a temática não fique nas margens do currículo desenvolvido na escola.

Palavras-chave: Cultura. Currículo. Escola. 

*	 Doutor em Educação pela Universidade Federal Fluminense. Professor do Departamento de Ciências Naturais - Uni-
versidade Estadual do Sudoeste da Bahia. Orcid: https://orcid.org/0000-0002-1594-8983. E-mail: medeirosed@uesb.
edu.br 

 **	 Mestre em Educação pela Universidade Estadual do Sudoeste da Bahia. Professora da Rede Municipal de Ensino de 
Carinhanha, Bahia. Orcid: https://orcid.org/0000-0003-3824-2032. E-mail: belemcnn@hotmail.com 

***	 Doutor em Educação pela Universidade Estadual de Campinas. Professor do Departamento de Educação - Universi-
dade Estadual de Feira de Santana. Orcid: https://orcid.org/0000-0003-3273-9216. E-mail: marco.barzano@gmail.com

Recebido em 08/04/2020 – Aprovado em 30/09/2020
http://dx.doi.org/10.5335/rep.v27i3.12383

https://orcid.org/0000-0002-1594-8983
mailto:medeirosed@uesb.edu.br
mailto:medeirosed@uesb.edu.br
https://orcid.org/0000-0003-3824-2032
mailto:belemcnn@hotmail.com
https://orcid.org/0000-0003-3273-9216
mailto:marco.barzano@gmail.com


793  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Cultura popular no planejamento e na prática de professores dos anos iniciais do ensino fundamental

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 792-808, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Abstract

This article shows results of a research derived from a master’s course in the Postgraduate Program in Education 
of the State University of Southwest Bahia. The investigation was originated from concerns linked to the popular 
culture’s approach in the school curriculum and especially in the early years of Elementary School. It is a quali-
tative research aimed to understand how popular culture is approached in the curriculum documents. In addic-
tion, a semi-structured interview with four teachers reporting their pedagogical practices was used. The results 
showed that teachers use clever and subtle ways in the development of the curriculum to approach popular 
culture in their classes, triggering a process of creation and invention in practice. The teachers’ narratives also 
demonstrate that they introduce didactic devices in the planning of their classes, allowing to generate discus-
sions regarding popular culture and implementing actions such as visits to points of the city that are references, 
interviews with representatives of the local culture and others avoiding to let this topic to stay on the margins of 
the curriculum developed at the school.

Keywords: Culture. Curriculum. School.

Resumen

Este artículo muestra el resultado de una investigación realizada durante un curso de maestría en el Programa 
de Posgrado en Educación de la Universidad Estatal del Suroeste de Bahía. La investigación se originó en las 
preocupaciones con los maestros y profesores relacionadas con el enfoque de la cultura popular en el currículo 
escolar y específicamente en los primeros años de educación fundamental. Es una investigación cualitativa, con 
el objetivo de comprender el abordaje de la cultura popular en los documentos curriculares, utilizando además 
entrevistas semiestructuradas con cuatro docentes que informaron sobre sus prácticas pedagógicas. Los resulta-
dos muestran que los maestros y profesores utilizan formas astutas y sutiles en el desarrollo del plan de estudios 
para acercarse a la cultura popular en sus clases, desencadenando un proceso de creación e invención en la prác-
tica. Las narrativas docentes demuestran también que, al planificar sus clases, introducen dispositivos didácticos 
que les permiten generar discusiones sobre cultura popular e implementar acciones tales como: visitas a puntos 
de la ciudad que son referencias, entrevistas con representantes de la cultura local y otros, con el fin de que este 
tema no quede al margen del plan de estudios desarrollado en la escuela.

Palabras clave: Cultura. Plan de estudios. Escuela.

Introdução

Este texto traz dados de uma investigação realizada durante o curso de mes-
trado no Programa de Pós-graduação em Educação da Universidade Estadual do 
Sudoeste da Bahia, que partiu de inquietações relacionadas à abordagem da cul-
tura popular no currículo da escola, especificamente nos anos iniciais do Ensino 
Fundamental. Desse modo, tinha-se a inquietação de investigar como a cultura 
popular é abordada nos documentos curriculares e nas narrativas1 dos professo-
res. Nessa perspectiva, os diálogos sobre a prática pedagógica e o currículo têm se 
tornado bastante complexos, demonstrando assim, que a educação é um campo em 
disputas. Neste estudo, buscamos compreender como professores, frente ao sentido 
que lhes atribui, materializam o currículo em sala de aula. 



794 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Edinaldo Medeiros Carmo, Rosa Belém Farias, Marco Antonio Leandro Barzano

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 792-808, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Desse modo, falar de educação é, sem dúvida, conectar-se aos múltiplos diá-
logos, é pensar em diversidade, mas, para tanto, é preciso eleger alguns aspectos 
importantes de discussão e um deles é o currículo. Ainda, pensar a diversidade é 
também envolver a prática pedagógica nesse conjunto de ações que a apresenta 
como o diferencial, pois, no processo da escolarização, a prática pedagógica confi-
gura-se como uma ação potente que possibilita a abordagem da diversidade e da 
diferença. Em função dos novos enfoques educacionais, estudos têm mostrado que 
a construção do conhecimento perpassa por diversas engrenagens, contudo, mesmo 
não sendo o único, o currículo é um dos elementos mais investigados. 

Partindo desse pressuposto, Goodson (2013) afirma que o currículo não pode 
ser o único instrumento de pesquisa no processo de escolarização, pois, a prática 
pedagógica também se constitui objeto muito importante nesse cenário produtivo. 
Portanto, essa prática, no contexto educacional, torna-se o aspecto essencial no 
processo de ensino, porque, é através dela que o conteúdo ganha forma. Nas colabo-
rações de Schwille (1982, apud SACRISTÁN, 2000, p. 175), o docente tem partici-
pação importante nesse processo, pois, o professor, “[...] em última instância, decide 
os aspectos a serem desenvolvidos na classe, especificando quanto tempo dedicará 
a uma determinada matéria, que tópicos vai ensinar, a quem os ensina, quando e 
quanto tempo conceder-lhes-á e com que qualidade serão aprendidos”.

Assim, a prática pedagógica e o professor como mediador dela, são essenciais 
no processo da escolarização. Afinal, é o professor que, nas observações diárias, co-
nhece e reconhece as potencialidades e fragilidades dos alunos. Portanto, conhece 
as vivências e as experiências deles. Nesse aspecto, o professor tem grande respon-
sabilidade, pois, conforme destaca Santos (2000, p. 57), “[...] as experiências dos 
alunos, seus conhecimentos e sua inserção cultural, são aspectos a serem conside-
rados nas práticas pedagógicas”. 

	 Embora o conceito de currículo seja multifacetado, há um consenso quanto 
ao seu valor e importância no cenário educacional. Para Moreira e Candau (2007, 
p. 19),

Currículo é, em outras palavras, o coração da escola, o espaço central em que todos atua-
mos, o que nos torna, nos diferentes níveis do processo educacional, responsáveis por sua 
elaboração. O papel do educador no processo curricular é, assim, fundamental. Ele é um 
dos grandes artífices, queira ou não, da construção dos currículos construídos que sistema-
tizam nas escolas e nas salas de aula.  

Assim, de acordo com Moreira e Silva (2013), o currículo é lugar que, ativamen-
te, mediante tensões, produz e reproduz culturas. Currículo refere-se, nessa pers-



795  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Cultura popular no planejamento e na prática de professores dos anos iniciais do ensino fundamental

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 792-808, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

pectiva, à criação, recriação, contestação e transgressão. Portanto, as mudanças no 
cotidiano escolar partem das ações pedagógicas, dos Projetos Políticos Pedagógicos 
escolares e devem posicionar-se frente ao ensino mais dialógico, na perspectiva re-
flexiva do currículo. Assim, Sacristán (2000) defende que o currículo é o espaço de 
construção e que a função dos professores não é somente executá-lo, pois eles têm 
um papel fundamental na produção dos seus significados. Com efeito, percebe-se 
que na ação docente as informações são articuladas a possíveis mudanças. Desse 
ponto de vista, acrescenta-se que a vida na escola se dá a partir da inter-relação 
professor-aluno, potencializando o exercício docente.

Nessa perspectiva, as interações que ocorrem no espaço escolar são permea-
das por diferentes culturas. E, dando centralidade a dimensão empreendida nes-
ta pesquisa, a cultura popular representa nos currículos escolares a resistência 
frente a gama de influências culturais advindas da globalização que reforçam a 
subalternização das culturas locais, tornando-se, ou querendo torná-las, culturas 
das margens. Assim, conforme adverte Chauí (2014, p. 27), “[...] não tentaremos 
abordar a cultura popular como uma outra cultura, ao lado (ou no fundo) da cultura 
dominante, mas como algo que se efetua por dentro dessa mesma cultura, ainda 
que para resistir a ela”. 

Por conseguinte, pensar em resistência é apontar os diferentes mecanismos de 
existência da cultura popular, passando pela luta política e pedagógica. Portanto, é 
reconhecer a essência e a importância da cultura para a vida humana. Desse modo, 
ressaltamos sua importância para que ela possa ser entendida como um vasto cam-
po de conhecimentos, porque nela estão embutidas marcas que envolvem práticas 
diversas, nas quais se ensina e se aprende.

A cultura popular configura-se, desse modo, como um espetáculo que, na maio-
ria das vezes, ocorre nas ruas como tantas manifestações que constituem a cultura 
popular brasileira. Para além disso, Gullar (1983, p. 23) destaca outro sentido, ao 
afirmar que “[...] a cultura popular é um movimento para a libertação do homem 
e só tem sentido na medida em que promover o homem não só como receptor, mas 
principalmente como criador das expressões culturais”. Contudo, cabe considerar 
que nessas manifestações ocorre a cumplicidade entre as pessoas, criando vínculos 
de ações afetivas, o que também é educativo, pois, por meio da ludicidade, acessam 
as memórias e as afirmações de identidades. 

Nesse sentido, a cultura popular é um movimento que atrai a presença sig-
nificativa de pessoas, isso quer dizer que, mesmo com as mudanças ocorridas na 
sociedade, como as linguagens virtuais, os meios de comunicação, entre outros me-



796 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Edinaldo Medeiros Carmo, Rosa Belém Farias, Marco Antonio Leandro Barzano

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 792-808, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

canismos tecnológicos, a cultura popular permanece e ainda resiste às influências 
desse momento histórico (FÁVERO, 1983). Contudo, a cultura popular permeia 
conversas e narrativas, talvez não no mesmo ritmo e vigor de outrora, principal-
mente entre os mais jovens. Por isso, insiste-se que a escola pode contribuir para 
o fortalecimento da cultura popular que, pelas ações de professores, militantes e 
defensores, insiste em não permanecer nas margens. 

Diante disso, pela natureza qualitativa que a abordagem dessa pesquisa re-
quer, buscou-se compreender como a cultura popular é abordada nos documentos 
curriculares e nas narrativas dos professores ao relatarem suas práticas pedagó-
gicas. Para Minayo (2013, p. 57), esse tipo de estudo aplica-se ao “[...] estudo de 
história, das relações, das representações, das crenças, das percepções e das opi-
niões, produções das interpretações que humanos fazem a respeito de como vivem, 
constroem seus artefatos e a si mesmos, sentem e pensam”. Essa natureza de in-
vestigação pressupõe que não há como trabalhar com variáveis como tentativa de 
provar ou comprovar algo, e, nesse caso, compreender as narrativas dos professores 
parte do pressuposto de que não se pretende comprovar, pelo contrário, busca-se 
compreender nos resultados subjetivos, e, nessa direção, a pesquisa qualitativa 
comporta todos os parâmetros que corroboram para essa perspectiva. 

O estudo foi realizado no município de Carinhanha, situado no oeste baiano, 
e teve como participantes quatro professores, selecionados mediante os seguintes 
critérios: a) professores com vínculo efetivo; b) professores que lecionam com tur-
mas do 4º e do 5º ano do Ensino Fundamental; c) professores de duas escolas mu-
nicipais, sendo uma na zona urbana e a outra na rural. As fontes de produção de 
dados consistiram em documentos curriculares (Projeto Político Pedagógico, planos 
de ensino, projetos didáticos etc.), além de entrevista semiestruturada, realizada 
com as quatro professoras que participaram do estudo. 

Os dados obtidos por meio da análise dos documentos curriculares, produzidos 
pelas professoras na escola, assim como, os oriundos das entrevistas, foram ava-
liados mediante Análise de Conteúdo. De acordo com Bardin (2011), a Análise de 
Conteúdo é um aparato de instrumentos ressignificáveis, capaz de se reinventar 
mesmo diante do tempo e das transformações sociais, políticas e culturais. Para 
Olabuenaga e Ispizúa (1989 apud MORAES, 1999), a Análise de Conteúdo é uma 
técnica de leitura interpretativa de toda classe de documentos, que, analisados 
adequadamente, abrem as portas ao conhecimento de aspectos e particularidades 
dos dados da vida social do outro, que, na maioria das vezes, são inacessíveis. Des-
se modo, essa técnica, na perspectiva qualitativa, parte de uma série de pressu-



797  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Cultura popular no planejamento e na prática de professores dos anos iniciais do ensino fundamental

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 792-808, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

postos, os quais, no exame de um texto, servem de suporte para captar seu sentido 
simbólico. No entanto, esse sentido nem sempre é manifesto e o seu significado não 
é único, o que indica que este poderá ser compreendido em função de diferentes 
perspectivas. 

Planejamento e suas interfaces com a cultura popular: do planejado ao 
vivenciado 

Os diálogos sobre a prática pedagógica e o currículo têm se mostrado bastante 
complexos. Desse modo, em meio aos acirramentos nos contextos social, político e 
educacional, o professor torna-se um dos principias protagonistas no que diz res-
peito à sua compreensão sobre o currículo e à materialização deste em sua prática. 
Partindo desse pressuposto, focaliza-se, na análise apresentada, o papel do profes-
sor, frente ao sentido que se lhes atribui, ao materializam o currículo em sala de 
aula. 

As narrativas das professoras foram semelhantes quanto ao trabalho com a 
cultura popular. Para todas as entrevistadas, desenvolver atividades relaciona-
das à cultura popular tem sido muito desafiador. Foram relatos que caracterizam 
dificuldades, seja pela falta de direcionamento dessa temática no currículo, pois 
este pouco orienta o trabalho docente, seja por questões relacionadas à formação, 
e, não menos importante, às cobranças insistentes por resultados e à centralidade 
aos conteúdos. Frente aos relatos das professoras, abordar a cultura popular em 
sala de aula exige iniciativa e resistência. Tal justificativa dá-se pelas restrições do 
próprio currículo. Refutar, renunciar alguns dos muitos imperativos prescritivos, 
exige muita ousadia na prática pedagógica. Portanto, relutar com as muitas orde-
nações curriculares exige do professor atitude e, ao mesmo tempo, leva-o a correr 
riscos. 

Assim, ao questionar as professoras sobre a materialização do currículo por 
meio do planejamento e as mudanças que ocorrem nessa transposição, a professora 
Júlia destaca:

São várias mudanças, desde nosso olhar ao exposto, até articularmos tudo aquilo em um 
plano e, por fim, transformar em aula. Confesso que são muitas interpretações. Mas, às vezes, 
estas mudanças nos custam muito caro, porque nem sempre as mudanças são bem-vindas 
na escola. Somos orientados a cumprir fielmente a cartela dos conteúdos, e muitos dos guias 
não trazem a cultura popular. 



798 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Edinaldo Medeiros Carmo, Rosa Belém Farias, Marco Antonio Leandro Barzano

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 792-808, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Ao analisarmos essa narrativa, cabe considerar que, sem dúvidas, romper 
com regras estabelecidas ou, até mesmo, criar outros procedimentos, os quais são 
elencados como mais adequados e decisivos, tira o professor, em muitos casos, da 
sua zona de conforto. Conforme observa Freire (2002), é na inquietação, na incom-
pletude, que nos tornamos criteriosos e exigentes. A atitude da professora mostra 
seu compromisso com o aluno, demonstra também que a interpretação e reinter-
pretação do currículo são fomentadas por outras produções do conhecimento que 
são extremamente importantes para a formação dos discentes; nesse sentido, em 
muito dos casos: “O currículo recai em atividades escolares, o que não significa que 
essas práticas sejam somente expressão das intenções e conteúdos do currículo” 
(SACRISTÁN, 2000, p. 201). 

É imperativo, nesse sentido, observar cuidadosamente as sutilezas dos esque-
mas utilizados para difundir as ideologias dominantes transmitidas pelo currículo. 
Essa transmissão ocorre por vários veículos, desde a ausência de esquemas repre-
sentativos, até o livro didático, material comumente utilizado pelos professores e 
alunos das escolas. E, nesses materiais didáticos está embutida uma linguagem 
que, cotidianamente, vai materializando a ideologia e os interesses de grupos 
sociais dominantes, com base apenas num fundamento social, político e cultural 
(MOREIRA; SILVA, 2013). 

Porém, algo também chama a atenção, quando a professora Julia expõe a vi-
gilância que é direcionada ao professor e à sua prática para abordar os conteúdos 
prescritos no currículo. Mas, ainda na explicação da professora Júlia, entendemos 
porque é tão difícil para os professores buscarem outros percursos pedagógicos. 

Há uma política arraigada do copiar e colar. Digo isto porque falam de autonomia, mas nós 
sabemos que a escola é um sistema, e este, por sua vez, é orientado por outros meios. Então, 
nos últimos anos, a cobrança pelos conteúdos, resultados de avaliações [externas] ficam em 
primeiro lugar. E, para chegar a estes resultados, há toda uma orientação. Então, nós, de certa 
forma, somos monitorados. Se trabalhamos de outra forma, assumimos riscos. E é isto o que 
acontece, nos arriscamos sempre (Professora Júlia).

Analisando a narrativa da professora Julia depreende-se que há uma gama 
de exigências aos professores, sejam elas isoladas ou não, pelas quais o professor 
está sempre acarretado e também sob o controle interno e externo a escola. As pon-
derações de Sacristán sobre as competências do professor na hora de interpretar o 
currículo podem elucidar a narrativa de Júlia. Para Sacristán (2000, p. 204): 



799  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Cultura popular no planejamento e na prática de professores dos anos iniciais do ensino fundamental

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 792-808, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

O comportamento profissional destes [os professores] está muito mediatizado pela pres-
são em ter de atuar, constantemente, sendo exigidos pelas urgências de um ambiente que 
requer que um grupo numeroso de alunos se mantenha ocupado, dando cumprimento às 
exigências do currículo, às normas sociais da escola, etc.

Oportunamente, as reflexões de Sacristán (2000) denunciam com muita clare-
za as dificuldades vividas pelos professores, quanto à ideia de mobilizar o debate 
sobre a cultura popular, em um campo marcado pelo controle técnico, legitimadas 
pelas deliberações oficiais. Portanto, é preciso levar em conta o empenho, mas, 
também, por onde as atitudes astuciosas dos professores percorrem para materia-
lizar ou reconfigurar as prescrições curriculares. 

Diante disso, a professora Olívia explica de que forma são feitas essas reconfi-
gurações a partir do currículo. Enfaticamente, ao falar do Projeto Político Pedagó-
gico, a professora demonstra sua insatisfação ao relatar que as entrelinhas ocupam 
um lugar incerto sobre a cultura popular. Grosso modo, ela tenta reordenar, reler o 
currículo articulando o contexto da escola e da comunidade, mesmo que esse esteja 
“vago” quanto aos repertórios dos saberes locais. Isso mostra que a professora, 
mesmo sentindo falta de uma maior explanação da temática no currículo, busca 
outros meios e possiblidades de inserção. 

Entretanto, vale lembrar que no universo escolar, especificamente na sala de 
aula, o professor tem seu posicionamento quanto aos conteúdos abordados no cur-
rículo, os quais são identificados e rotulados como satisfatórios para a aprendiza-
gem dos educandos. Contudo, cabe considerar que, assim, o currículo é produto de 
relações e disputas, nas quais estão contidos valores e posicionamentos de muitos, 
e o professor, por sua vez, também vem de um território no qual estão empregados 
valores e condutas que ele, na condição de intelectual, constrói e adquire durante 
sua trajetória social (APPLE, 2003). 

Nesse sentido, podemos deduzir que esse profissional, ao interagir com o co-
tidiano da sala de aula, confabula situações, as quais o colocam diante de decisões 
em que ele precisa optar, ou não, por abordar determinados conteúdos prescritos 
no currículo. “Por isso, muitas das decisões que o professor tem de tomar aparecem 
como instantâneas e intuitivas, mecanismos reflexos, e, por isso mesmo, é difícil, 
se não impossível, buscar padrões para racionalizar a prática educativa enquanto 
esta se realiza” (SACRISTÁN, 2000, p. 205).

Contudo, apesar dos embaraços, os professores conspiram, vão silenciosa-
mente reinterpretando, e os bloqueios vistos no currículo são confrontados com os 
saberes adquiridos ao longo da docência. Por isso, as contribuições da experiência 



800 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Edinaldo Medeiros Carmo, Rosa Belém Farias, Marco Antonio Leandro Barzano

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 792-808, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

profissional nesses momentos fazem a grande diferença em sala de aula. O relato 
da professora Olívia ratifica o que vem sendo discutindo. A professora reitera e 
avalia que:

[...] as ações [voltadas à cultura popular], [...] no projeto, falam de comunidade e a escola 
e vice-versa, [no entanto], vejo um tanto vago. Mas, pelas minhas experiências, organizo 
um planejamento no qual costumo desenvolver estratégias de conhecer pontos, algumas 
referências culturais da cidade. Vou à casa do Careta. Neste local, tem alguns registros 
importantes que precisam ser explorados e podem contribuir com a proposta sinalizada no 
Projeto Político Pedagógico. Também utilizo entrevistas com as pessoas da comunidade, dos 
movimentos sociais, dos grupos artísticos, pois eles são produtos vivos e grandes produtores 
[da cultura popular] (Professora Olívia). 

Ao fazer referência à imprecisão do currículo, quanto à abordagem da cultura 
popular, Olívia também aponta os modos como, apropriando-se de sua experiência, 
modifica e implementa o planejamento curricular. Então, ao sinalizar os proble-
mas no Projeto Político Pedagógico, procura intercalar outras fontes interativas 
para realizar atividades com os alunos. Desse modo, a professora demonstra certa 
destreza para desenvolver as atividades propostas. Possivelmente, a maturidade 
da profissão permite operacionalizar um leque de possiblidades que conduzem a 
professora a fomentar, sempre que oportuno, outros trabalhos sobre a cultura po-
pular. E essa familiaridade marca seu modo de desenvolver o currículo, o que Frei-
re (2002) denominou eixos temáticos para trabalhar com as vivências das classes 
populares. A professora Olívia ainda destaca:

Em meu plano de curso, trabalho por unidades, através das datas comemorativas. Eu sigo um 
tema, por exemplo, agora mesmo trabalharemos com o aniversário da cidade, aí aproveito o 
que pode ser implementado e ampliado sobre a cultura popular. As datas comemorativas são 
os pontos de partida (Professora Olívia).

O fragmento reporta e potencializa o valor da experiência profissional. Por 
meio dos saberes da experiência (TARDIF, 2002) o professor consegue produzir, 
orientar e desenvolver outras atividades. Nesse contexto, a inferência que fazemos 
é que a experiência adquirida possibilita ao professor refletir acerca dos efeitos 
sobre o processo do ensino e aprendizagem, e, a depender da sua atuação, podem 
potencializar a sua ação e a aprendizagem dos alunos, reconhecendo e valorizando 
os seus saberes e das suas comunidades. 

Assim, segundo Olívia, a partir da sua autocrítica, as atividades fomentadas 
por ela não correspondem ao potencial cultural que o município possui. Para ela, 
a cultura popular deve ter um destaque perante a cultura da escola. Mas, contra-
riando o desejo da professora, a escola ressalta por meio das práticas sutis a visi-



801  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Cultura popular no planejamento e na prática de professores dos anos iniciais do ensino fundamental

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 792-808, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

bilidade da política do mercado, a qual é representada pela cultura de massa que, 
como argumenta a professora, acaba secundarizando a cultura popular. De acordo 
com Forquin (1993), é injustificável na realidade atual desconsiderar a diversidade 
de identidades existentes na escola. A professora acrescenta: 

[...] competir com este mercado, eu digo que é um dos grandes gargalos para nós, professo-
res. Buscar neste momento, no qual é evidente uma produção momentânea das coisas, onde 
o que agora é, mais tarde já não é mais, representa um desafio e tanto. Mas, é também a 
partir das nossas reflexões, do nosso tato pedagógico, que iremos selecionar ou, ao menos, 
tentar inserir contextos de práticas sociais que possam contribuir com o processo da formação 
humana de cada um dos nossos alunos (Professora Olívia).

Ao analisar essa narrativa percebemos uma possiblidade de diálogo com o pen-
samento de Certeau (2014). Ao perceber que o currículo está distante da realidade 
sociocultural dos seus alunos, a professora, como diria o autor, utiliza “táticas”, no 
intuito de encontrar outras itinerâncias. Nesse sentido, conforme assevera Certeau 
(2014, p. 38), “O cotidiano se inventa com mil maneiras de caça não autorizada”. 

Por meio do depoimento das professoras, é possível destacar que elas são as 
principais interessadas na inclusão da cultura popular no currículo da escola. Em-
bora estejam presentes inúmeras situações contrárias, nos relatos de suas prá-
ticas pedagógicas demonstram o comprometimento com os saberes locais. Logo, 
pela maneira como tratam a cultura popular, a forma como reconhecem e tentam 
estabelecer interface entre o conhecimento popular e os conteúdos programáticos, é 
possível perceber um pequeno hiato, um rompimento com a sequência hierárquica 
do ensino, contudo, suas práticas vêm sugestionando os saberes “híbridos” (BHA-
BHA, 1998).

Desse modo, as bricolagens2 (CERTEAU, 2014) das professoras denunciam 
também que o currículo não explicita possibilidades de abordar os elementos cul-
turais, sobretudo aqueles relacionados à cultura popular. Isso, de sobremaneira, 
sobrecarrega o professor, pois ele tem que buscar modos “de caça não autorizada”, 
como afirma Certeau (2014), para reconfigurar o currículo, buscando lacunas e 
oportunidades que o permita transgredir. A professora Olívia, por exemplo, reforça 
que, nessa luta, em que estão em jogo algumas prioridades, os professores acabam 
quase solitários.

O Projeto Político Pedagógico não é um documento de muita clareza. Quero dizer com isto que 
não há explanação sobre a cultura popular. E, por isso, é que, enquanto professora, vou com 
as minhas ideias encaixando algumas coisas que acho interessante falar. Às vezes, penso até 
que, se não estou errada em fazer isto, mas vou remando contra a maré.



802 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Edinaldo Medeiros Carmo, Rosa Belém Farias, Marco Antonio Leandro Barzano

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 792-808, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Ao expressar “vou com as minhas ideias encaixando algumas coisas que acho 
interessante falar”, a professora, certamente, numa ação calculada, vai imprimindo 
suas marcas em um território “vigiado”. Apesar do cuidado de não burlar as temi-
das imposições, a professora, em suas táticas sutis (CERTEAU, 2014), reelabora as 
prescrições. As produções realizadas pela professora assentam-se no que Certeau 
assinala como piratarias ou clandestinidade. “As ideias encaixadas” no currículo 
podem ser interpretadas de duas maneiras: a primeira é a de que currículo, por 
ocasião, é um produto de imposições, e a segunda é a de que, é a partir dessas 
imposições que os professores, astuciosamente, vão reinventando o cotidiano, em 
que o prescrito, no campo das práticas, os professores, astuciosamente, subvertem 
e reescrevem outras histórias. 

No entanto, mesmo com intenções produtivas, os professores sentem-se culpa-
dos por algumas transgressões curriculares. Ainda que, pedagógica e didaticamen-
te, as atividades não apareçam soltas, o poder que o currículo e a cultura escolar 
têm de cercear as suas práticas, deixa-os constrangidos. 

Parece que o currículo tenta preparar os alunos apenas para o mercado de trabalho, instru-
mentalizá-los, esta é a palavra. E nós professores é que vamos, dentro das possiblidades, 
construindo este diálogo mais reflexivo sobre todos estes desafios que envolvem a sociedade 
(Professora Olívia).

Nesse sentido, a escola admite as interferências do mercado na manipulação 
da informação no incentivo ao consumo e ao imediatismo. Estes são pontos fortes 
de discussões em que, de um lado, temos uma cultura do consumo, da alienação, 
e, de outro, busca-se, talvez, repensar as ações enquanto sujeitos de direitos e de-
veres. Apresentar situações de ensino fundamentadas nos contextos socioculturais 
dos alunos, também é uma forma de resistência às imposições que chegam à escola.

Assim, Moreira e Silva (2013) denunciam que o currículo oficial ainda oferece 
“perigo” quanto às reproduções das forças dominantes, e, nesse sentido, os autores 
pontuam que a grande tarefa dos professores é, justamente, analisar esses itens 
com vistas a uma política que permita o combate às forças que norteiam o currícu-
lo, dificultando outras visões de mundo. Para os autores, essa vigilância ajudará os 
professores a visualizar panoramicamente o currículo, tornando-o campo cultural 
de construção e produção de sentido, terreno da luta pela transformação das rela-
ções de poder.

Entre os vários pontos que demandam o currículo, algo é primordial ao profes-
sor: ser vigilante e reflexivo acerca dos contextos educacionais, sociais e políticos, 
nos quais os alunos estão imersos. Desse modo, é importante ter presente o dis-



803  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Cultura popular no planejamento e na prática de professores dos anos iniciais do ensino fundamental

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 792-808, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

cernimento para selecionar contribuições que, associadas ao processo de ensino e 
aprendizagem, melhor ofereçam aos alunos a oportunidade de conviver e pertencer 
a suas culturas. Diante dessas considerações, a professora Sizaltina acrescenta 
que:

Em muitas datas, não dá para encaixar a cultura popular, mas, em muitos outros conteúdos, 
aparecem oportunidades. Aí, às vezes, eu trabalho falando da cultura popular que nem eu 
mesma percebo. Preferencialmente, são os conteúdos, mas, se tiver uma oportunidade, como 
já disse, faço algumas atividades. 

Cabe considerar, mediante relato da professora, que é pertinente avaliar como 
os professores utilizam o lugar que ocupam para resistir, transgredir e, enfim, pro-
mover os desdobramentos em relação à materialização do currículo. Assim, muitos 
professores criticam as imposições curriculares que chegam até eles, destacando a 
inadequação à realidade dos educandos, o que leva alguns a resistirem a essas for-
mas padronizadas do conhecimento. Dessa forma, as astúcias (CERTEAU, 2014) 
utilizadas pelos professores passam a ser as grandes aliadas na hora de operacio-
nalizar o currículo. Os modos pelos quais os professores enfrentam as imposições 
curriculares são diversos; suas ações são observadas desde a não execução até a 
criação de táticas (CERTEAU, 2014) produzidas para abordar o conteúdo. 

Discutir esses pressupostos que estão ligados direta ou indiretamente à práti-
ca pedagógica é avançar e reconhecer que o professor, no processo da escolarização, 
é mais do que um mero receptor e executor dos programas escolares. Ele, se, por 
um lado, operacionaliza as prescrições, por outro, resiste a elas, modifica-as para 
atender a situações reais de ensino e às necessidades formativas de seus alunos. 
A professora Olívia, ao descrever sua prática, destacou o modo como articula os 
conteúdos curriculares com os elementos da cultura popular.

[...] se eu estiver trabalhando com língua portuguesa – produção textual – gosto muito de inse-
rir o cordel, parlendas, cantiga de roda, trava-língua, e isto tem dado muito resultado. Quando 
trabalho com história, procuro abordar os costumes da comunidade, por exemplo. Quando 
trabalhei o texto “bonecas”, relatamos sobre as produções, como era feita na região, como 
se brincava, [problematizando], quem não tinha acesso às bonecas produzidas na indústria, 
brincava com quais tipos de bonecas? Vou inserindo questionamentos que direcionam para as 
práticas da cultura popular. Também trabalhamos as questões raciais, e o fio condutor é a cul-
tura popular. Eu mexo muito com a cultura desses meninos, acho importante falar sobre isto. 
Acho muito importante falar sobre as preciosidades que revelam muito sobre nossa história.

O depoimento da professora Olívia, de certo modo, demonstra que, perante 
as imposições curriculares, ela tem articulado, astuciosamente (CERTEAU, 2014), 
os conteúdos disciplinares das séries em que leciona com os elementos da cultura 



804 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Edinaldo Medeiros Carmo, Rosa Belém Farias, Marco Antonio Leandro Barzano

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 792-808, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

popular local, incorporando, inclusive, um olhar crítico no que se refere ao acesso a 
bens materiais, questões raciais, valorizando a cultura enquanto identidade. Des-
tarte, Forquin (1993, p. 9), ao analisar os conteúdos a serem ensinados na escola, 
destaca que 

[...] toda crítica envolvendo a verdadeira natureza dos conteúdos ensinados, sua pertinên-
cia, sua consistência, sua utilidade, seu interesse, seu valor educativo ou cultural, constitui 
para os professores um motivo privilegiado de inquieta reação ou dolorosa consciência. 

Nesse sentido, regido pelas escolhas que realiza no processo educativo, o pro-
fessor é um mediador fundamental, no entanto, lhe cabe também ter parâmetros 
e critérios para suas escolhas e decisões. Forquin (1993) busca esse ponto de con-
fronto entre os conteúdos a serem ensinados e o processo educativo. Assim, o autor 
considera importante a problematização e a reflexão sobre as questões culturais 
e as escolhas educativas. Ao relatar sobre as adversidades que atravessam o tra-
balho docente, a professora Raimunda destaca o quanto, algumas vezes, é tomada 
pelo desânimo, por insistir com a abordagem da cultura no currículo escolar.

Tem horas que, sinceramente, penso em desistir. Falo assim: se o currículo tem dificuldade de 
viabilizar este compromisso, por que eu, que já tenho tanto trabalho, vou insistir em algo que 
muitos não estão nem aí? Mas volto atrás e, às vezes, conversando com minhas colegas que 
me dão força para não deixar de lado. É assim mesmo, a gente fala as coisas no calor, mas é 
porque também não tem muito incentivo. 

Considerando o esforço das professoras, mais uma vez, reconhece-se e ressal-
ta-se que elas, por meio da atividade docente, são persistentes, mesmo quando o 
território é regido por regras educativas que conspiram contra sua atuação; e, nesse 
caso, Certeau (2014) argumenta que os sujeitos podem, em determinado momento, 
ter a chance de problematizar, barulhar a ordem dominante, dar golpes, e, onde a 
situação parecia inabalável e homogênea, as criatividades das práticas cotidianas, 
revertem situações dominadoras, em situações favoráveis. Em consonância com 
esse argumento, Sacristán (2000) avalia a atuação do professor frente às decisões 
políticas e pedagógicas e defende que esses profissionais, por meio de sua prática, 
reinterpretam tanto o currículo quanto as situações que os colocam em desafios. 

[...] na hora de materializar este currículo são postos os desafios. Primeiro que o ponto forte 
são os conteúdos, e aí vêm as datas. Se eu fosse pegar ao pé da letra o que diz o currículo 
sobre a cultura popular, vou ser sincera, não trabalharia. Mas eu puxo algo daqui, puxo algo 
dali e surge muita coisa. Mas, alerto que, na prática, estou devendo, porque, no geral, são 
atividades ainda muito pontuais (Professora Raimunda).



805  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Cultura popular no planejamento e na prática de professores dos anos iniciais do ensino fundamental

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 792-808, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Narrativas como essa permitem considerar que os professores caminham na 
produção de novas epistemologias, embora, em muitos casos, não tenham consciên-
cia disso. Subvertem o currículo, imprimindo elementos pedagógicos para inserção 
de temáticas que julgam pertinentes serem abordadas com seus alunos. Numa 
primeira instância, as professoras reconhecem o que está previamente estabelecido 
no Projeto Político Pedagógico, no entanto, asseguram que no plano de curso, ao 
planejarem, articulam e incorporam os elementos da cultura popular apontados 
pontualmente nos documentos curriculares.

Eu acho que a maior discussão realmente acontece em sala de aula por meio do que eu sina-
lizo no plano de curso a partir de rodas de conversas, leituras, questionamentos e produções. 
Isto depende muito dos conteúdos expostos no PPP, porque seguimos as orientações. Mas o 
plano de aula é que apresenta esta temática. Nosso instrumento seguro para esta parte mais 
efetiva realmente é o plano de aula (Professora Olívia).

Fundamentadas no Projeto Político Pedagógico, as professoras, de modo as-
tucioso, criam táticas (CERTEAU, 2014) para articular o prescrito e o emergente 
(cultura popular), traçando novas configurações curriculares. Ciente desses feitos 
é que as professoras, a despeito das imposições curriculares, ainda se sentem ins-
piradas para implementar sua prática e, consequentemente, melhorar o ensino. 
Portanto, fica claro que o ato de educar e suas implicações não se prendem ao 
exercício mecânico, muito menos, a uma atividade que se reduz ao treinamento. 
Porque, assim como Candau (2016, p. 807) assevera:

Não acreditamos na padronização, em currículos únicos e engessados e perspectivas que 
reduzem o direito à educação a resultados uniformes. Acreditamos no potencial dos educa-
dores para construir propostas educativas coletivas e plurais. É tempo de inovar, atrever-se a 
realizar experiências pedagógicas a partir de paradigmas educacionais “outros”, mobilizar as 
comunidades educativas na construção de projetos político-pedagógicos relevantes para cada 
contexto. Nesse horizonte, a perspectiva intercultural pode oferecer contribuições especial-
mente relevantes.

Os relatos apontam que as professoras não concorrem com o Projeto Político 
Pedagógico, pelo contrário, dentro de um espaço vigiado, criam táticas (CERTEAU, 
2014) nos interstícios, nas frestas do planejamento para abordar a cultura popular 
em suas aulas. A professora Sizaltina ressalta:

[...] muitas vezes nos valemos das nossas insistências, do nosso plano de aula. [...] nesse 
sentido, o professor todos os dias faz enfrentamentos com ele mesmo por desafiar os limites 
da sua prática, e isto envolve uma série de fatores, desde a mediação entre o Projeto Político 
Pedagógico e o plano de sala de aula, até intermediar a recepção dos alunos quanto ao que 
é ensinado e também do seu desejo.



806 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Edinaldo Medeiros Carmo, Rosa Belém Farias, Marco Antonio Leandro Barzano

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 792-808, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Mediante as narrativas que compuseram esta análise, vale ressaltar os “mo-
dos de fazer” (CARMO, 2013) produzidos pelas professoras para imprimir no currí-
culo os aspectos da cultura que as aproximavam da realidade sociocultural de seus 
alunos. De certo modo, elas reconhecem que a prática pedagógica é o fio condutor 
entre as prescrições curriculares e as suas intenções pedagógicas na sala de aula. É 
nessa prática que arquitetam, constroem e executam as diversas atividades, a fim 
de associar a cultura popular com os conteúdos propostos no currículo. 

Considerações finais

A intenção deste trabalho consistiu em compreender como a cultura popular 
é abordada nos documentos curriculares e nas narrativas de professores ao fala-
rem sobre sua prática pedagógica. Assim, foi possível observar que as professoras 
no desenvolvimento do currículo utilizam astúcias e modos sutis para abordar a 
cultura popular em suas aulas, desencadeando um processo de criação e invenção 
na prática. Desse modo, investigar como elas produzem essas inventividades para 
driblar as prescrições que chegam à escola, é ouvir as vozes silenciadas no currículo 
praticado. Afinal, os documentos curriculares investigados, sobretudo, os Projetos 
Políticos Pedagógicos das escolas, demonstram que a cultura popular tem sido se-
cundarizada. 

Entretanto, as narrativas das professoras que participaram do estudo demons-
tram também que ao planejarem suas aulas, introduzem dispositivos didáticos que 
permitem gerar discussões sobre a cultura popular e implantam ações como, visitas 
a pontos da cidade que são referências, entrevistas com representantes da cultura 
local etc., para que a temática não fique nas margens do currículo desenvolvido na 
escola. Desse modo, construir epistemologias a partir da escuta desses profissio-
nais quanto à materialização do currículo, permite conhecer aspectos do currículo 
que a análise documental, tão somente, não permitiria. 

  Assim, as nuances que envolvem a cultura popular, os documentos exami-
nados e a prática pedagógica configuram-se um território de disputas. Embora a 
cultura popular esteja marginalizada nos documentos oficiais, há iniciativas no 
interior das salas de aulas, as quais, por forças das precisões, muitas vezes, são 
silenciadas, exigindo que as professoras rompam com seus próprios medos, inse-
guranças e constrangimentos para fugirem da retórica de que os conteúdos pro-
gramáticos devem ser cumpridos. Desse modo, as inventividades das professoras 



807  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Cultura popular no planejamento e na prática de professores dos anos iniciais do ensino fundamental

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 792-808, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

constituem demarcações que, cotidianamente, revelam seus esforços para que a 
cultura popular ocupe lugar no currículo. 

Nesse sentido, por trás da aparente calmaria das escolas, há um território de 
contestação e criação, muitas vezes silenciado pelos discursos retóricos da cultura 
de massa que reforçam a hegemonia e secundarizam a diferença. Assim, torna-se 
imprescindível o desenvolvimento de pesquisas que adentrem o interior das esco-
las para falar com ela, ouvindo os relatos dos professores, alunos, gestores e fun-
cionários, pois, somente eles poderão revelar as nuances do currículo desenvolvido 
que não aparecem nos documentos. 

Notas
1	 Cabe considerar que o conceito de narrativa que adotamos nesse texto não se filia à perspectiva que a 

utiliza como dispositivo de produção de dados, mas, num entendimento lato sensu. 
2	 Certeau (2014) utilizou a noção de bricolagem para denominar o algo novo resultante da união de vários 

elementos culturais.

Referências

APPLE, M. W. Ideologia e Currículo. 3. ed. Porto Alegre: Artmed, 2003. 

BARDIN, L. Análise de conteúdo. São Paulo: Edições 70, 2011. 

BHABHA, H. K. O local da cultura. Trad. De Myriam Ávila, Eliana Lourenço de Lima Reis e 
Glaucia Renate Gonçalves. Belo Horizonte: Editora da UFMG, 1998.

CANDAU, V. M. (org.). Reinventar a escola. 7. ed. Petrópolis: Vozes, 2016. 

CARMO, E. M. Saberes mobilizados por professores de Biologia e a produção do conhecimento 
escolar. 183 f. Tese (Doutorado em Educação) – Faculdade de Educação, Universidade Federal 
Fluminense, Niterói, RJ, 2013.

CERTEAU, M. A invenção do cotidiano: 1. Artes de fazer. 22. ed. Petrópolis: Vozes, 2014.

CHAUÍ, M. Conformismo e resistência. Homero Santiago (org.). Belo Horizonte: Autêntica; São 
Paulo: Fundação Perseu Abramo, 2014.

FÁVERO, O. Cultura popular e educação popular: memória dos anos 60. 2. ed. Rio de Janeiro: 
Graal, 1983.

FORQUIN, C. J. Escola e cultura: as bases sociais e epistemológicas do conhecimento escolar. 
Porto Alegre: Artes médicas, 1993.

FREIRE, P. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática educativa. São Paulo: Paz e 
Terra, 2002.

GOODSON, I. Currículo, teoria e história. Petrópolis: Vozes, 2013.



808 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Edinaldo Medeiros Carmo, Rosa Belém Farias, Marco Antonio Leandro Barzano

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 792-808, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

GULLAR, F. Cultura popular. In: FÁVERO, O. (org.). Cultura popular, educação popular: me-
mória dos anos 60. Rio de Janeiro: Graal, 1983. p. 15-31.

MINAYO, M. C. S. O desafio do conhecimento: pesquisa qualitativa em saúde. 13. ed. São Pau-
lo: Hucitec, 2013.

MORAES, R. Análise de conteúdo. Revista Educação, Porto Alegre, v. 22, n. 37, p. 7-32, 1999. 
Disponível em: https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/4125089/mod_resource/content/1/Ro-
que-Moraes_Analise%20de%20conteudo-1999.pdf. Acesso em: 25 maio 2019.

MOREIRA, A. F. B.; SILVA, T. T. Sociologia e teoria crítica do currículo: uma introdução. São 
Paulo: Cortez, 2013.

MOREIRA, A. F.; CANDAU, V. Indagações sobre Currículo: currículo, conhecimento e cultura. 
Brasília, DF: Ministério da Educação, Secretaria de Educação Básica, 2007.

SACRISTÁN, J. G. O currículo: uma reflexão sobre a prática. Porto Alegre: Artmed, 2000.

SANTOS, J. L. O que é cultura. 14. ed. São Paulo: Loiola, 2000.

TARDIF, M. Saberes docentes e formação profissional. 4. ed. Rio de Janeiro: Vozes, 2002.

https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/4125089/mod_resource/content/1/Roque-Moraes_Analise de conteudo-1999.pdf
https://edisciplinas.usp.br/pluginfile.php/4125089/mod_resource/content/1/Roque-Moraes_Analise de conteudo-1999.pdf


809  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Ações afirmativas: uma análise do acesso e da permanência dos alunos cotistas do IFSul

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 809-833, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

*	 Graduada em Pedagogia pela universidade Federal do Maranhão; especialista em magistério superior pelo Centro 
Universitário do Maranhão; Mestre em Economia pela universidade Federal e de Pernambuco; Doutora em Linguísti-
ca e Língua Portuguesa pela Universidade Estadual Paulista Julio de Mesquita Filho - Unesp - Araraquara. Professora 
no programa de pós-graduação em Educação do Instituto Federal de Educação, Ciência e Tecnologia Sul-rio-gran-
dense. Orcid: https://orcid.org/0000-0003-4949-0023

**	 Graduada em Direito pela Universidade Católica de Pelotas (UCPel); Licenciada em Formação Docente para a Educa-
ção Básica - Letras pela Faculdade Educacional da Lapa; Especialista em Direito Civil e Processual Civil pela Faculdade 
Anhanguera Pelotas; Mestre em Educação e Tecnologia pelo Instituto Federal de Educação, Ciência e Tecnologia Sul-
-rio-grandense (IFSul); Doutoranda em Educação e Tecnologia no Instituto Federal de Educação, Ciência e Tecnologia 
Sul-rio-grandense (IFSul). Orcid: https://orcid.org/0000-0002-1128-3857

***	 Graduado em Matemática pela Universidade Federal de Pelotas; Mestre em Ciências Sociais Aplicadas pela Universi-
dade Federal do Rio Grande do Norte; Doutor em Educação para a Ciência pela Universidade Estadual Paulista Julio 
de Mesquita Filho - Unesp - Bauru. Professor no programa de pós-graduação em Educação do Instituto Federal de 
Educação, Ciência e Tecnologia Sul-rio-grandense. Orcid: https://orcid.org/0000-0002-3294-3711

Recebido em 25/02/2020 – Aprovado em 05/10/2020
http://dx.doi.org/10.5335/rep.v27i3.12384

Ações afirmativas: uma análise do acesso e da permanência dos alunos  
cotistas do IFSul

Positive actions: an analysis of admission and permanence of IFSul balancing students

Políticas de acción afirmativa: un análisis de la admisión y de la permanência de los estudiantes 
titulares de cuotas del IFSul

Márcia Helena Sauaia Guimarães Rostas*

Maria Cecília Isaacsson**

Rafael Montoito***

Resumo 

O presente trabalho é resultado de uma dissertação que analisou o ingresso por cotas nos cursos técnicos de 
nível médio da forma integrada do Instituto Federal de Educação, Ciência e Tecnologia Sul-rio-grandense (IFSul), 
campus Pelotas, e o quadro geral dos alunos cotistas no que tange às políticas de ações afirmativas de perma-
nência e ao êxito escolar. Para tal, utilizamos como metodologia o estudo de caso e a análise de categorias refe-
rentes ao recebimento ou não de benefícios oferecidos pela instituição, com abordagem qualitativa (estudo dos 
referenciais teóricos acerca da temática) e quantitativa (análise dos dados sistêmicos). Quanto à coleta de dados, 
usamos pesquisa bibliográfica, extração de dados sistêmicos e aplicação de questionário ao universo de alunos 
que ingressaram em 2014/1. Ao final, concluímos que as cotas podem promover uma “pseudo” mobilidade social 
e que o aluno que ingressa por este sistema não vincula a isso sua permanência ou êxito escolar. 

Palavras-chave: Educação. Êxito escolar. Ingresso por Cotas. Permanência. Políticas Afirmativas.



810 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Márcia Helena Sauaia Guimarães Rostas, Maria Cecília Isaacsson, Rafael Montoito

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 809-833, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Abstract 

This study originated in a dissertation that analyzed racial balancing through the high school technical program 
integrated modality admission at Instituto Federal de Educação, Ciência e Tecnologia Sul-rio-grandense (IFSul), 
Pelotas Campus, and the racial balancing student general Picture regarding positive action policies of atten-
dance and academic achievement. For such, case study methodology and the analysis of categories referring to 
the receipt or not of benefits offered by the institution were used with both qualitative (theoretical references 
studies on the subject) and quantitative (systemic data analysis) approaches. As for data collection, bibliogra-
phic research and systemic data extraction were used, as well as a questionnaire was applied to the universe of 
students who joined the institution in 2014/1. At the end, it was concluded that racial balancing can promote a 
&quot;pseudo&quot; social mobility, and that joining the institution through this system does not necessarily 
guarantee attendance or academic achievement.

Keywords: Education. Academic Achievement. Racial Balancing Admission. Attendance. Positive Policies. 

Resumen

El presente trabajo es el resultado de una tesis de maestría en la que se analizó la admisión por cuotas en los cur-
sos técnicos de la forma integrada a la enseñanza media del Instituto Federal de Educação, Ciência e Tecnologia 
Sul-rio-grandense (IFSul), campus Pelotas, y el panorama general de los estudiantes titulares de cuotas con res-
pecto a las políticas de acción afirmativa de permanencia y éxito escolar. Para ello, utilizamos como metodología 
el estudio de caso y el análisis de categorías relacionadas con la recepción o no de los beneficios ofrecidos por 
la institución, con enfoque cualitativo (estudio de referencias teóricas sobre el tema) y cuantitativo (análisis de 
datos sistémicos). A respeto de la recopilación de datos, utilizamos la investigación bibliográfica, la extracción de 
datos sistémicos y la aplicación de un cuestionario al universo de estudiantes que ingresaron en 2014/1. Al final, 
concluimos que las cuotas pueden promover una “pseudo” movilidad social y que el estudiante que ingresa a 
través de este sistema no vincula su permanencia o éxito en la escuela a eso.

Palabras clave: Educación. Éxito escolar. Admisión por Cuotas. Permanencia. Políticas Afirmativas.

Introdução

As políticas sociais adotadas no Brasil objetivam assegurar a todos os cidadãos 
o acesso à melhoria de qualidade de vida, o que inclui aí diversos aspectos como 
saúde, segurança, seguridade social e educação. Tais políticas vêm promovendo, 
desta forma, a inclusão dos cidadãos de todas as esferas sociais e, em especial, os 
menos favorecidos que, independente do motivo, não foram inseridos no contexto 
em decorrência de algum “artifício” de exclusão social.

Nessa linha, a reserva de vagas para acesso à educação pública, discutida na 
pesquisa cujos resultados aqui trazemos, bem como a implantação de políticas de 
permanência na escola, serviram de parâmetro para a análise das políticas afirma-
tivas adotadas pelo governo, por meio das instituições públicas de educação, com 
intuito de garantir a educação, prevista constitucionalmente. Os relatos e análises 



811  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Ações afirmativas: uma análise do acesso e da permanência dos alunos cotistas do IFSul

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 809-833, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

que comentaremos a seguir, sobre esta temática, tiveram como cenário o campus 
Pelotas do Instituto de Educação, Ciência e Tecnologia Sul-rio-grandense (IFSul).

Nosso escopo principal era verificar o alcance de algumas políticas educacio-
nais, tendo em vista que o simples ingresso na instituição pública de ensino não 
garante o efetivo acesso e permanência do cidadão na escola, como mostra o ele-
vado índice de evasão escolar. A partir dessa observação, questionamo-nos sobre a 
importância da implementação do programa de assistência estudantil e se, para os 
alunos que o recebem, é este um diferencial que os auxilia a permanecer na insti-
tuição e concluir o curso de sua opção.

O Departamento de Gestão de Assistência Estudantil (DEGAE) do IFSul 
possui dados1 que nos remetem ao pensamento de que as políticas públicas estão 
obtendo resultados: 80% dos alunos beneficiários dos auxílios estudantis consegui-
ram superar os desafios encontrados na trajetória educacional. No entanto, sem 
desconsiderar a importância e relevância dos auxílios prestados pela AE (Assis-
tência Estudantil), ressaltamos que não é necessário que o aluno tenha ingressado 
por meio da política de reserva de vagas para dela ter direito, embora acreditemos 
que dificilmente o aluno que ingresse pela reserva de vagas não se utilize desses 
auxílios.

Considerando que a última pesquisa sobre os impactos dos auxílios estudantis 
realizada no IFSul, pelo DEGAE, se deu em 2015, os dados coletados nessa pesqui-
sa por meio de dados sistêmicos e questionário podem servir de subsídios para nova 
pesquisa referente aos auxílios e análise dos impactos institucionais dos auxílios 
nas questões de permanência e êxito no IFSul.

As questões que levantamos dirigem, então, um olhar mais específico ao grupo 
de alunos que ingressou na instituição por uma reserva de vagas. A reserva de 
determinada porcentagem das vagas, especificamente para o ingresso ao ensino 
no IFSul, campus Pelotas, garantiu o acesso, permanência e a formação do sujeito/
cidadão que se enquadra nas condições previstas em lei específica? Até onde essa 
política afirmativa de reserva de vagas, para ingresso na instituição de ensino, 
assegurou a igualdade de direitos prevista constitucionalmente, além de gerar um 
índice positivo de permanência e êxito escolar?

Em um país com tamanhas e notórias desigualdades sociais, a política educa-
cional tem buscado medidas compensatórias aos eleitos, por ela, como mais frágeis 
em detrimento de outros que, a seus olhos, não preenchem os requisitos necessá-
rios. Nossa discussão parte do momento em que os alunos ganham acesso à escola 



812 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Márcia Helena Sauaia Guimarães Rostas, Maria Cecília Isaacsson, Rafael Montoito

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 809-833, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

para tentar desvendar se há, e quais, relações entre a reserva de vagas e os índices 
de permanência, evasão e êxito dos alunos do IFSul, campus Pelotas. 

Ações afirmativas, acesso e permanência escolares: um olhar sobre esses 
conceitos

A ideia da pesquisa nasceu a partir de uma inquietação acerca da efetividade e 
do alcance da política pública de reserva de vagas para o ingresso no ensino público 
(Lei nº 12.711, de 29 de agosto de 2012, regulamentada pelo Decreto nº 7.824, de 
11 de outubro de 2012), em especial nos cursos técnicos de ensino médio na forma 
integrada do IFSul.

Passamos a nos questionar se a utilização de cotas para acesso ao ensino téc-
nico de nível médio contribuiu, de alguma forma, além das ações afirmativas pro-
movidas pela instituição, para a permanência e para o êxito do aluno. E, ainda, de 
forma suplementar e não menos importante, se há algum reflexo nos índices de 
evasão.

Há inúmeras discussões na sociedade, algumas favoráveis e outras não, refe-
rentes ao ingresso por cotas nas instituições de ensino públicas. Dada a essa dico-
tomia que transparece nos discursos da sociedade, percebemos que pesquisar essa 
política de ingresso por cotas e suas peculiaridades constituía-se uma temática de 
grande relevância que, de alguma forma, merecia uma reflexão mais apurada. 

Optamos por realizar a pesquisa no nível médio técnico2 tendo em vista que 
a lei que regulamenta o acesso ao ensino por cotas é do ano de 2012 e, portanto, 
em função do pouco tempo decorrido, ainda não teríamos, no ensino superior, alu-
nos egressos para a pesquisa. Desta forma, não seria possível verificar índice de 
êxito escolar3 desses alunos ou, até mesmo, questões referentes à permanência4 
de maneira mais aprofundada. Levamos, para tanto, em consideração as formas 
de ensino técnico de nível médio ofertadas no IFSul (Integrado, Concomitante e 
Subsequente), observando que o sujeito que ingressa em um curso técnico de nível 
médio na forma integrada é proveniente diretamente do ensino fundamental, o que 
o faz frequentar tão logo o ensino médio e um curso técnico à sua escolha. Dessa 
forma, ele está mais ligado à instituição que os alunos das formas Concomitante 
e Subsequente, motivo que justifica a escolha deste grupo de alunos para serem 
o sujeito da nossa investigação. Além disso, dentre o grupo de alunos do ensino 
técnico de nível médio de forma integrada, interessava-nos olhar aquele que optou 



813  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Ações afirmativas: uma análise do acesso e da permanência dos alunos cotistas do IFSul

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 809-833, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

por utilizar uma forma diferenciada de acesso à escola, o ingresso por cotas, neces-
sitando ou não de ações de permanência para continuar e concluir o estudo de nível 
médio/técnico.

Na dissertação Ações Afirmativas em foco: uma análise do acesso e da perma-
nência de alunos cotistas do IFSul – Campus Pelotas, a partir da qual foi feito esse 
recorte, existe um estudo mais aprofundado, em um capítulo nominado “Estado da 
Questão”, no qual foi feito um levantamento dos trabalhos até então publicados 
sobre a temática.

Em um primeiro momento, determinamos os tipos de trabalhos que seriam 
mapeados nos bancos de dados, delimitando em artigos, dissertações e teses. Os 
repositórios utilizados foram: a Comissão de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível 
Superior (Capes), o Instituto Brasileiro de Informação em Ciência e Tecnologia 
- IBICT a partir do Banco Digital de Teses e Dissertações (BDTD) e a Scientific 
Electronic Library Online (SciELO), por se constituírem, entre outras, em fontes 
com credibilidade e aquiescência na comunidade acadêmica. Utilizamos as pala-
vras-chave conforme Quadro 1, no período dos anos de 2005 a 20165:

Quadro 1 – Resultado da busca em repositórios

Palavras-chave: Cotas; 
permanência; políticas 
afirmativas; educação. 20

05

20
06

20
07

20
08

20
09

20
10

20
11

20
12

20
13

20
14

20
15

20
16

To
ta

l

Artigos científicos X 2 X 3 X X X 4 1 2 1 X 13

Dissertações 1 X 1 X 1 1 2 X 1 2 2 1 12

Teses X X 1 1 1 1 X X X X X X 04

Total geral 1 2 2 4 2 2 2 4 2 4 3 1 29

Fonte: elaboração dos autores.

Selecionamos, então, alguns trabalhos para uma leitura mais detalhada sobre 
o tema. Utilizamos como critérios de seleção a semelhança com o tema abordado. 
Assim, os trabalhos que trataram sobre as políticas afirmativas de acesso, e, prin-
cipalmente de políticas de permanência dos estudantes nas instituições de ensino, 
se tornaram o foco desta etapa. Os parâmetros de escolha dos trabalhos incidiram 
na convergência de abordagem aspirada para esta pesquisa, tendo sido agrupados, 
de acordo com o Quadro 2, a seguir:



814 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Márcia Helena Sauaia Guimarães Rostas, Maria Cecília Isaacsson, Rafael Montoito

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 809-833, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Quadro 2 – Resultado final das pesquisas para análise

Anos

Tipos

20
05

20
06

20
07

20
08

20
09

20
10

20
11

20
12

20
13

20
14

20
15

20
16

To
ta

l

Artigos científicos X 1 X 1 X X X 1 1 1 0 X 5

Dissertações 0 X 1 X 1 0 0 X 0 0 1 1 4

Teses X X 0 0 1 0 X X X X X X 1

Total geral 0 1 1 1 2 0 0 1 1 1 1 1 10

Fonte: elaboração dos autores.

A busca e o breve relato das 10 publicações (entre artigos, dissertações e tese) 
foram feitos com o intuito de, além de servir de base a esta pesquisa (no campo 
metodológico e teórico), situar nós e o leitor na perspectiva e relevância do objeto 
que nos propomos investigar. 

Ainda existe muita discussão no que se refere às ações afirmativas no campo 
da permanência dos alunos cotistas. A maioria delas demonstrou haver restrições 
às ações de permanência, sendo vinculadas apenas à assistência estudantil e/ou 
bolsas de auxílio. Nesse passo, são poucas ou subjetivas as questões que tratam de 
ações afirmativas inovadoras. 

Os trabalhos relacionados no Estado da Questão da dissertação deram conta 
de trazer à tona a importância dada, pelas instituições, em primeiro garantir o 
acesso para, apenas posteriormente, refletir sobre as questões de permanência. 
Ademais, demonstraram a relevância de considerar as dificuldades, dilemas, supe-
rações dos alunos que ingressaram pelas cotas.

Trouxeram, também, a importância de verificação das razões de necessidade 
de ações para a redução de distâncias sociais, ressaltando as cotas não como meca-
nismo de disparidade, e sim como meio de justiça social. 

Quando fazemos a vinculação dos conceitos sobre ações afirmativas, questões 
alusivas ao acesso e permanência, com os trabalhos analisados na Dissertação, po-
demos perceber, inicialmente, que a temática de cotas no ensino médio, em cursos 
técnicos da forma integrada, não é alvo de muitos estudos. Em verdade, o que mais 
vemos são as cotas para acesso e permanência no ensino superior, mas em nada se 
opõe a fazermos uma comparação aos cursos de ensino médio. 



815  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Ações afirmativas: uma análise do acesso e da permanência dos alunos cotistas do IFSul

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 809-833, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

A legislação que trata sobre cotas obriga as instituições de ensino a fazerem 
uso dessa sistemática. Parece-nos que a preocupação com a educação segue por 
parte do governo, tanto que houve ampliação das cotas, agora para incluir as pes-
soas com deficiência, conforme alteração feita pela Portaria Normativa nº 9, de 
05/05/2017 do MEC. No entanto, essa preocupação com a inclusão e a universaliza-
ção do ensino esbarra em algumas medidas tomadas pelo governo. 

Trazendo à baila o fato de o Brasil passar constantemente por mudanças 
bruscas no que diz respeito à Educação, observamos a aprovação da Proposta de 
Emenda Constitucional (PEC) 241/2016, mais conhecida no âmbito da educação 
como “PEC da morte”, já que congela gastos com investimentos na educação da po-
pulação Brasileira. Aprovada, passou a ser chamada como Emenda Constitucional 
nº 95/2016, e trata especificamente da instituição de um novo regime fiscal, a partir 
do qual os gastos com saúde, educação, etc. passam a ter um teto. 

Considerando que esse regime fiscal tem o prazo de 20 anos de vigência, sendo 
esse o tempo considerado necessário para que a dívida pública fique estagnada ou, 
como no próprio texto diz, “permaneça em um patamar seguro”, com a devida vê-
nia, ao limitar os gastos com a educação (que acreditamos já serem insuficientes), 
a situação precária das escolas pode ser afetada.

 Inferimos, no que diz respeito ao acesso dos estudantes, que poderemos ter 
um “caos” quando, por conta dessa falta de investimento, o número de vagas ofer-
tadas for reduzido e, por consequência disso, o ingresso a alunos cotistas passe a 
ser limitado. 

A própria intenção da criação da cota, no sentido de universalizar o acesso à 
educação, fica prejudicada na medida em que não há interesse que a população 
que mais precisa tenha acesso à educação pública quando não se tem investimento 
nessa área. 

Concordamos com Charlot (2005, p. 131), que o modo de articulação entre a 
escola e a sociedade se tornou um meio de garantir uma boa carreira profissional: 

[...] a possibilidade de encontrar um “bom emprego” (interessante, bem pago, bem situado 
na hierarquia social) depende do nível de êxito na escola. Por consequência, esse êxito é 
um ponto de passagem obrigatório para se ter uma vida “normal” e, ainda mais, para se 
beneficiar de uma ascensão social. Em outras palavras, é sua vida futura que os jovens 
jogam na escola”. 

Arriscamos dizer que um sistema educacional, como o do Brasil, que funciona 
de forma gradual e progressiva, que passa por inúmeras e constantes dificuldades 
e barreiras impostas pela falta de investimento do Estado, principalmente com as 



816 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Márcia Helena Sauaia Guimarães Rostas, Maria Cecília Isaacsson, Rafael Montoito

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 809-833, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

limitações orçamentárias em decorrência da EC 95/2016, não se sustenta. Como 
um país, sem incentivo financeiro, fiscal e orçamentário à educação pode propor 
um ensino integral sem sequer suprir as deficiências básicas das escolas? Inferimos 
que as políticas de ações afirmativas podem vir a sofrer cortes prejudicando uma 
educação pública, de qualidade, tornando ineficaz a universalização da educação, 
deixando aos jovens pouco espaço para uma formação continuada e de qualidade, 
que não seja pura e simplesmente para torná-lo uma mão de obra barata com um 
“sucesso” inverídico.

A própria ideia da cota, no sentido de universalizar o acesso à educação, fica 
prejudicada na medida em que não há interesse que a população que mais precisa 
tenha acesso à educação pública quando não se tem investimento nessa área.

Não obstante, temos que a questão da permanência como uma política afirma-
tiva é um processo em construção, sendo necessário realizar um estudo específico 
em um universo determinado. Nesse sentido, nossa pesquisa buscou levantar da-
dos e discutir a questão do acesso e, principalmente, da permanência dos alunos 
cotistas no IFSul, para que, ao final, possamos refletir sobre ações que previnam a 
evasão e/ou retenção. Para esta análise, usamos por parâmetro os alunos ingres-
santes no IFSul campus Pelotas, na forma integrada, com matrícula referente ao 
período letivo 2014/1.

Para entender esse cenário sobre como vem acontecendo o acesso aos cursos 
técnicos da forma integrada do IFSul campus Pelotas, via reserva de vagas (cotas), 
bem como para aprofundar uma reflexão acerca das relações entre as políticas de 
ações afirmativas e permanência desses alunos, julgamos necessário, neste mo-
mento, trazer à tona alguns conceitos e problematizações. 

Sobre ações afirmativas e políticas públicas

Para Gomes (2002, p. 128-129), as ações afirmativas definem-se como: 

[...] políticas públicas (e privadas), voltadas à concretização do princípio constitucional da 
igualdade material e à neutralização dos efeitos da discriminação racial, de gênero, de 
idade, de origem nacional e de compleição física. [...] a igualdade deixa de ser simplesmente 
um princípio jurídico a ser respeitado por todos e passa a ser um objetivo constitucional a 
ser alcançado pelo Estado e pela sociedade.

Sob a ótica do autor, as ações afirmativas podem ser de caráter compulsório, 
facultativo ou voluntário, e são concebidas com vistas a combater diversos tipos 
de discriminação (racial, de gênero, por deficiência física e de origem nacional) e a 



817  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Ações afirmativas: uma análise do acesso e da permanência dos alunos cotistas do IFSul

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 809-833, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

corrigir ou mitigar os efeitos presentes da discriminação herdada do passado, com 
o objetivo principal de concretizar do ideal de efetiva igualdade de acesso a bens 
fundamentais como a educação e o emprego. Gomes (2003) ainda afirma que é 
preciso conscientizar a sociedade e a classe política para que trabalhem no intuito 
de minimizar as desigualdades, levando em consideração que “a marginalização 
socioeconômica a que são relegadas as minorias, especialmente as raciais, resulta 
de um único fenômeno: a discriminação” (GOMES, 2005, p. 52).

Conceitos parecidos trazem Piovesan e Fonseca. Para o primeiro, as ações 
afirmativas são medidas especiais e temporárias que, “buscando remediar um pas-
sado discriminatório, objetivam acelerar o processo de igualdade, com o alcance 
da igualdade substantiva por parte de grupos socialmente vulneráveis, como as 
minorias étnicas e raciais, entre outros grupos” (PIOVESAN, 2005, p. 41); já para o 
outro, elas são “destinadas a atender grupos sociais que se encontrem em condições 
de desvantagem ou vulnerabilidade social em decorrência de fatores históricos, 
culturais e econômicos” (FONSECA, 2009, p. 11). 

É importante discorrermos sobre o conceito de políticas públicas também, já 
que as ações afirmativas nada mais são do que um tipo de política pública adotada 
pelo Estado. Nesse espaço, tomamos por definição de política pública a trazida por 
Amabile (2012, p. 390), que estabelece como sendo: 

[...] decisões que envolvem questões de ordem pública com abrangência ampla e que visam 
à satisfação do interesse de uma coletividade. Podem também ser compreendidas como 
estratégias de atuação pública, estruturadas por meio de um processo decisório composto 
de variáveis complexas que impactam na realidade. 

Com base nesses conceitos, podemos afirmar que as ações afirmativas se cons-
tituem em um instrumento de correção por meio de condutas e normas propostas 
pelo “Estado”, no sentido de recuperar direitos fundamentais de pessoas que se 
encontram em desvantagem e/ou desigualdade social por decorrência de algum 
tipo de discriminação (econômica, racial, política, etc.). Desta forma, toda ação afir-
mativa – que em nossa pesquisa é a reserva de vagas para ingressar na institui-
ção – objetiva garantir a igualdade e a isonomia entre as pessoas. Comentaremos 
adiante, mais detalhadamente, se estes objetivos foram alcançados para um grupo 
diferenciado de estudantes, foco do nosso trabalho.



818 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Márcia Helena Sauaia Guimarães Rostas, Maria Cecília Isaacsson, Rafael Montoito

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 809-833, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Sobre o acesso à educação na legislação brasileira

Para começarmos a falar do acesso à educação a partir de políticas afirmati-
vas, é necessário fazermos a distinção entre os termos acesso e ingresso, visto que a 
legislação e a literatura que trata das políticas inclusivas utiliza-se ora de um ter-
mo, ora de outro. O ingresso do aluno se concretiza com a matrícula na instituição 
após o processo seletivo. Já o acesso, uma designação que consideramos mais am-
pla, abrange tanto o ingresso na instituição quanto a participação deste indivíduo 
nas ações promovidas pela e na escola. Seria, nesta perspectiva, o sentir-se incluído 
no ambiente educacional, como parte do processo de formação. Em outras palavras, 
além do simples ingresso por algum tipo de cota, o acesso é o reconhecimento deste 
indivíduo como integrante daquele lugar.

Com relação ao acesso à educação, consta na Constituição Federal (CF) de 
1988, lei maior do país, que ela é um direito e garantia fundamental do cidadão. O 
artigo 6° descreve que são direitos sociais “a educação, a saúde, a alimentação, o 
trabalho, a moradia, o transporte, o lazer, a segurança, a previdência social, a pro-
teção à maternidade e à infância, a assistência aos desamparados, na forma desta 
Constituição” (BRASIL, 1988, não paginado).

Com base nesse direito, garantido pela CF, é que se sustenta toda a legislação 
que rege o acesso à educação, sendo dever do Estado, como declarado no artigo 
208, garantir a educação básica obrigatória e gratuita assegurando, inclusive, sua 
oferta gratuita “para todos os que a ela não tiveram acesso na idade própria; [...] O 
acesso ao ensino obrigatório e gratuito é direito público subjetivo” (BRASIL, 1988, 
não paginado).

A Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional (LDB) – Lei nº 9.394/19966 
– estabelece as diretrizes e bases da educação no Brasil e, portanto, disciplina a 
educação escolar, a partir de então. Dentre os seus princípios aponta, no artigo 3º 
inciso I, a igualdade de condições para o acesso e permanência na escola. A garan-
tia de acesso e permanência passou a ser regida por dispositivos legais e, assim, 
objetiva a universalização da educação.

O termo universalização da educação nos remete à ideia de tornar a educação 
mais acessível às classes populares, ao alcance do povo, da maioria da população, 
não se confundindo com o conceito de Educação Popular, o que poderia indicar uma 
educação de menor qualidade. Fernandes e Luft (2005) tratam o termo “universa-
lizar” como um sinônimo de “generalizar, espalhar-se, difundir-se”. Partindo desta 



819  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Ações afirmativas: uma análise do acesso e da permanência dos alunos cotistas do IFSul

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 809-833, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

terminologia podemos acrescer, de forma complementar, a ideia de universalismo, 
defendida por Ivo (2013, p. 528), que o caracteriza como:

[...] [um] paradigma [...] segundo o qual se considera que todos os cidadãos, sem distinção 
de classe ou posição no mercado, têm direito a serviços sociais que respondam aos princí-
pios democráticos de igualdade de direitos e de status e que garantam os mesmos benefícios 
sociais e os mesmos padrões de qualidade a todos e cada um dos cidadãos no âmbito dos 
sistemas de bem-estar.

Desta forma o dispositivo legal subsidia o princípio de popularizar a educação 
possibilitando o alcance a um número maior de pessoas. A LDB, por conseguinte, 
garante o ingresso por meio da criação de formas de acesso alternativas, com a in-
tenção de garantir o ensino a todos, de democratizar a educação propriamente dita. 
Porém, na prática, reconhecemos a dificuldade no atendimento à totalidade das 
pessoas em idade escolar. A lei, em seu art. 5º, estabelece que o acesso à educação 
básica obrigatória é direito público subjetivo.

Por se tratar de uma instituição federal de ensino, o acesso a todos os cursos 
ofertados pelo IFSul ocorre por meio de processo seletivo. Estes se dão, de forma 
distinta, pelo nível de ensino: processo seletivo próprio, para ingresso nas formas 
integrada, concomitante e subsequente ao ensino médio e pós-graduação; e Exame 
Nacional do Ensino Médio (Enem) ou Sistema de Seleção Unificada (SiSU), para 
ingresso nos cursos superiores. Realizado duas vezes ao ano, uma no inverno e 
outra no verão, o processo seletivo próprio é gratuito a todos os candidatos. A dis-
ponibilidade das vagas é apontada pelo plano de vagas disponibilizado por cada 
campus.

O ingresso dos candidatos pode se dar pelo Acesso Universal (AU) ou, ainda, 
pela Reserva de Vagas para Egressos de Escolas Públicas (RVEEP), sendo que, em 
todos os cursos ofertados na instituição, 50% das vagas são destinadas à RVEEP, 
atendendo o IFSul à implementação de políticas de ações afirmativas.

O candidato que deseja ingressar via reserva de vagas/cotas deverá se decla-
rar integrante de um dos quatro grupos descritos no edital nº 191/2013 do IFSul, 
baseado na Portaria Normativa nº 18/2012, que consideram a renda bruta fami-
liar, sua etnia e onde realizaram seus estudos do ensino fundamental. Na nossa 
pesquisa, colhemos os dados dos alunos que se encaixavam no grupo L4, ou seja, 
os candidatos autodeclarados pretos, pardos ou indígenas que, independente da 
renda, tenham cursado integralmente o ensino fundamental em escola pública7 
(IFSUL, 2013).



820 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Márcia Helena Sauaia Guimarães Rostas, Maria Cecília Isaacsson, Rafael Montoito

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 809-833, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

O amparo legal dessa forma de ingresso (reserva de vagas) fundamenta-se, 
além dos direitos e garantias constitucionais, na Lei nº 12.711, de 29 de agosto 
de 2012. Pauta-se, ainda, na portaria normativa nº 18 de 2012, do Ministério da 
Educação (MEC), que dispõe sobre a implementação dessa reserva de vagas em 
instituições federais de ensino, bem como no Decreto nº 7.824, de 11 de outubro de 
2012, que a regulamenta.

Sobre a permanência escolar

A legislação estabelece, em seu artigo 206, inciso I, que não basta garantir o 
acesso para que o aluno alcance a efetiva educação, mas é necessário que lhe seja 
oportunizada a permanência na escola (BRASIL, 1988), assim, poderá vir a ter 
êxito no ensino. Para entendermos melhor essa questão trazemos, primeiramente, 
o conceito de “permanência” que, segundo o do dicionário on-line Michaelis é o “ato 
de permanecer; o estado ou a qualidade de permanente; constância, perseverança”. 
Entendemos, portanto, como conceito básico de permanência escolar o ato do aluno 
perseverar, continuar e não desistir de seus estudos. Compreendemos, ainda, a 
“permanência e êxito” escolar, como o ato de ingressar, acessar e permanecer na es-
cola até concluir, com êxito, o curso no qual o aluno ingressou, ressaltando o caráter 
temporal do prazo estipulado para integralização do seu estudo.

Logo, não há como seguir discorrendo sobre permanência sem entendermos, 
também, o conceito de evasão, já que os alunos que não permanecem estudando 
são considerados evadidos. O mesmo dicionário on-line define evasão como sendo 
a “ação ou processo de evadir, de deliberadamente fugir” e isso, por conseguinte, 
conduz à compreensão de que a evasão é um processo de desistência, por parte do 
aluno, da escola.

De acordo o artigo 74 da Organização Didática da Educação Básica, Profissio-
nal e Superior de Graduação do IFSul (OD)8, é considerado evadido o estudante que 
estiver em um destes dois grupos: ou ele apresenta índice de frequência inferior 
a 50% do total da carga horária do período e nota zero (ou conceito equivalente 
em todas as disciplinas na última etapa de avaliação, caso a avaliação não se dê 
numericamente), ou ele não efetua a renovação de matrícula nos prazos definidos 
no calendário acadêmico. Em qualquer um destes casos, o estudante evadido perde 
o direito à sua vaga.

Assim, com intuito de cumprir disposições legais, o ministério da Educação criou 
o Programa de Acolhimento, Permanência e Êxito (PAPE), instituído pela portaria 



821  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Ações afirmativas: uma análise do acesso e da permanência dos alunos cotistas do IFSul

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 809-833, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

interministerial nº 04, de 06 de maio de 2016. Neste programa são expressos direitos 
e garantias constitucionais, como o dever do Estado com a educação em todas as 
etapas da educação básica, as formas de colaboração para assegurar a universaliza-
ção do ensino obrigatório, o cumprimento das metas do Plano Nacional de Educação 
(PNE), a importância de ações integradas entre educação, assistência social e saúde, 
e a intersetorialidade na execução de programas como o Saúde na Escola, o Bolsa 
Família e o Benefício de Prestação Continuada na Escola, dentre outros.

O PAPE tem por finalidade “desenvolver ações [...] que promovam a busca 
e o retorno às escolas das crianças, adolescentes e jovens que, em idade escolar, 
não foram matriculadas nas redes públicas”, e prevê o desenvolvimento de ações 
integradas “como forma de reduzir a evasão escolar e ampliar as possibilidades de 
conclusão com êxito da educação básica” (MEC, 2016).

Ao buscarmos as ações de permanência que já existem no campus, nos depa-
ramos, primeiramente, com a previsão, no regimento interno do campus Pelotas, 
da responsabilidade de “fomentar e promover, em conjunto com os demais profis-
sionais da educação, ações para permanência e êxito do estudante” da Coordenado-
ria de Assistência Estudantil (COAE). Esta coordenadoria obedece ao disposto no 
regimento interno do campus. 

Ao aprofundarmos um pouco mais a busca sobre a autoria da responsabilidade 
de ações que promovam a permanência dos estudantes, encontramos, no Regimen-
to Geral9 do IFSul, o Departamento de Políticas Educacionais como o responsável 
pela proposição de estratégias e projetos institucionais para permanência e êxi-
to dos estudantes; a Pró-Reitoria de Extensão e Cultura como a responsável pela 
contribuição para o acesso e permanência e êxito de pessoas com deficiência e de 
grupos sociais que são alvo de políticas públicas afirmativas; e o Departamento de 
Educação Inclusiva que tem como uma de suas atribuições divulgar os objetivos 
das ações inclusivas, motivando o acesso, a permanência e o êxito de pessoas que 
se encontram em situação de vulnerabilidade social. Verificamos, ainda, que a Polí-
tica de Assistência Estudantil (PAE)10 vem sendo implantada desde 2010 no IFSul. 
Este documento nos traz um conjunto de princípios e diretrizes que norteiam a 
implementação de ações que tem como objetivo promover o acesso, a permanência 
e o êxito dos alunos sob a ótica da equidade entre outras. 

Identificamos, também, a Câmara de Assistência Estudantil12 como um órgão 
consultivo e propositivo com o objetivo de cooperar para a integração dos campi do 
IFSul. Este órgão busca o aperfeiçoamento e desenvolvimento dos temas relaciona-
dos à Assistência Estudantil.



822 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Márcia Helena Sauaia Guimarães Rostas, Maria Cecília Isaacsson, Rafael Montoito

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 809-833, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Ainda, embora sua publicação (2017) tenha sido posterior à esta pesquisa, 
trazemos, para conhecimento do leitor, o Plano Estratégico Institucional de Per-
manência e Êxito dos Estudantes do IFSul12, que possui como objetivo geral pro-
mover, por meio de ações sistêmicas e locais articuladas, a permanência e o êxito 
dos estudantes do IFSul. Dentre seus objetivos específicos estão os de fomentar a 
problematização da qualidade e efetividade das diversas ofertas educativas dos 
variados campi do IFSul, com vistas ao controle e à gradual redução dos fatores de 
evasão e retenção do Instituto; construir diagnóstico quali-quantitativo acerca dos 
fenômenos “evasão” e “retenção” no âmbito dos diferentes campi e cursos do IF-
Sul; planejar e implementar estratégias de redução e controle das interveniências 
individuais, institucionais e socioculturais que impactam os índices de evasão e 
retenção nos diversos cursos e campi do IFSul; e deflagrar ações sistêmicas e locais 
para a promoção da permanência e êxito dos estudantes, tendo em vista os fatores 
convergentes detectados nos variados cenários de evasão e retenção diagnosticados 
nos campi do IFSul.

Além desses supracitados, verificamos a implementação de programas assis-
tenciais para a permanência neste ambiente, como é o caso do Plano Nacional de 
Assistência Estudantil (PNAES), previsto no Decreto nº 7.234/2010, o qual objeti-
va melhorar as condições de permanência e êxito dos estudantes em situação de 
vulnerabilidade social a partir da alocação de recursos financeiros para atender as 
demandas da Assistência Estudantil.

O campus Pelotas, espaço no qual foi desenvolvida a pesquisa, atualmente 
conta, no que tange a ações que visam o acesso e a permanência dos estudantes, 
com políticas adotadas pela Coordenadoria Assistência Estudantil (COAE), a qual 
oferece benefícios aos alunos, tais como transporte urbano, transporte intermuni-
cipal, alimentação (almoço e/ou jantar), auxílio moradia e auxílio material escolar. 
A estes benefícios, que são oferecidos por meio de Editais, publicados com periodici-
dade semestral, soma-se a oferta da COAE, estendida a todos os alunos do campus, 
de acompanhamento psicológico. Segundo consta na descrição do serviço de psico-
logia13, este é um instrumento importante que “visa promover ações nas áreas de 
saúde; desenvolver atividades de orientação profissional; e fomentar e promover, 
em conjunto com os demais profissionais da educação, ações para a permanência e 
êxito dos estudantes” e seus ecos perpassam ações vinculadas ao ensino (incluídas 
aí questões ligadas à aprendizagem), à pesquisa e à extensão.

Dentro deste ambiente da COAE há, ainda, o Núcleo de Apoio às Pessoas com 
Necessidades Específicas (NAPNE), responsável pela preparação da instituição 



823  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Ações afirmativas: uma análise do acesso e da permanência dos alunos cotistas do IFSul

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 809-833, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

no acolhimento de pessoas cegas, surdas-mudas, deficientes físicos, dentre outros. 
Sendo assim, é um núcleo que trabalha com políticas inclusivas para garantir o 
acesso, a permanência e o êxito do estudante.

Outras ações relevantes do campus que repercutem na permanência discen-
te, no combate à evasão e na retenção são os editais para processos seletivos de 
alunos para bolsas de monitorias para Cursos Técnicos de Nível Médio e a oferta 
de atendimento médico e odontológico (o que também se estende aos servidores). 
Embora esta segunda não esteja vinculada diretamente à COAE, estando este se-
tor ligado diretamente ao Gabinete do Diretor Geral do campus, ela não pode ficar 
de fora daquilo que chamamos de benefícios, já que a consideramos um auxílio aos 
alunos que, se por vezes não têm condições de arcar com os custos desses serviços 
essenciais à saúde e ao seu bem-estar, têm acesso a eles na escola. Reconhecendo 
que tais serviços são imprescindíveis para o bom andamento acadêmico dos alunos, 
analisamos sua importância no questionário aplicado. 

Descrição da pesquisa: da coleta de dados à interpretação dos resultados

Nosso intento de pesquisa versou sobre a forma como vem ocorrendo o acesso 
aos cursos da forma integrada do IFSul campus Pelotas, por meio de reserva de 
vagas (cotas) e quais são as políticas de ações afirmativas de permanência desses 
alunos. Ainda, de qual forma são propostas e como o estudante se utiliza dessas 
ações e se tem alguma contribuição na sua elaboração. No tocante ao índice de 
evasão, nos disponibilizamos a verificar se é alto entre os cotistas e quais motivos 
ensejaram a evasão.

Para situar o leitor, trazemos um pequeno histórico da instituição pesquisada: 
o Instituto Federal de Ensino, Ciência e Tecnologia Sul-rio-grandense faz parte de 
uma Rede Federal de Educação Profissional e Tecnológica, proveniente do antigo 
CEFET-RS, e instituído pela Lei nº 11.892, de 29 de dezembro de 2008. Atualmen-
te, o IFSul é composto por 14 campi, conforme Figura 1, a seguir, e pela Reitoria, 
que se localiza também em Pelotas (RS), juntamente com os campi Pelotas e Pelo-
tas-Visconde da Graça.



824 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Márcia Helena Sauaia Guimarães Rostas, Maria Cecília Isaacsson, Rafael Montoito

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 809-833, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Figura 1 – Distribuição dos campi do IFSul

Fonte: Instituto Federal Sul-rio-grandense14.

O espaço de nossa pesquisa ficou, então, delimitado ao campus Pelotas, situa-
do na cidade de Pelotas (RS), pela proximidade e consequente facilidade na coleta 
de informações, sendo que utilizamos também como balizador a forma integrada 
de nível médio, restringindo o período ao primeiro processo seletivo em que foi 
disponibilizada a reserva de vagas no IFSul.

Ainda, para a percepção do leitor de como ocorreu a aplicação do sistema de 
cotas no IFSul, ressaltamos que o debate sobre a questão iniciou em 2012, quando 
a Lei que rege o tema passou a vigorar. Logo, em 2013, quando lançado o Edital 
para ingresso via processo seletivo no IFSul para o ano letivo de 2014, a instituição 
aderiu à proposta legislativa fazendo, com isso, valer o dispositivo legal. 

Estando definida a investigação, optamos pela pesquisa qualitativa com 
nuances quantitativas no que se refere aos percentuais a serem levantados. Sobre 
a pesquisa qualitativa, Denzin e Lincoln elucidam que “é uma atividade situada 
que localiza o observador no mundo” e nos permite compreender as questões en-
volvidas no universo da pesquisa com maior profundidade (DENZIN; LINCOLN, 
2006, p. 17).

As nuances quantitativas a que nos referimos anteriormente se deram com a 
coleta de dados no sistema Q-acadêmico15 a partir dos quais, tabulados percentual-
mente, pudemos verificar o desempenho no acesso e no rendimento escolar obtido 
pelos alunos.



825  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Ações afirmativas: uma análise do acesso e da permanência dos alunos cotistas do IFSul

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 809-833, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

A pesquisa desenvolveu-se sob os preceitos de um Estudo de Caso, que é um 
“método de olhar a realidade social” (GOODE; HATT, 1968, p. 421), que realiza 
uma investigação empírica acerca de um fenômeno contemporâneo, tomado em 
profundidade e em seu contexto de mundo real (YIN, 2015), o que nos permitiu 
entender algumas questões abarcadas no contexto social dos alunos que acessam 
e permanecem, com ou sem êxito escolar, além de verificar as causas da evasão 
escolar. 

Ressaltamos que a análise dos dados e do questionário foi feita através da 
construção de categorias referentes ao recebimento ou não de benefícios oferecidos 
pela instituição. Em um primeiro momento, tivemos contato com documentos esco-
lares dos alunos e suas respostas aos questionários para, após isso, refletir sobre o 
material e apresentar uma interpretação dos resultados obtidos. 

Da coleta de dados e das categorias

Com base no sistema Q-Seleção, também utilizado pelo IFSul, o processo sele-
tivo de candidatos para o período letivo de 2014/01 teve, de modo geral, 3.457 alu-
nos inscritos em cursos técnicos integrados para o campus Pelotas sendo que, desse 
total, confirmaram a sua inscrição para participar da seleção 2.495 candidatos. 
Dos confirmados, apenas 45 candidatos se inscreveram para concorrer pela cota 
L4, e apenas 20 alunos se matricularam como cotistas L4 após o processo seletivo 
de ingresso.

Após a coleta de dados no sistema Q-Acadêmico, identificamos o universo de 
20 alunos que correspondiam ao nosso interesse de pesquisa. Com as informações 
extraídas do sistema, em um primeiro momento, pudemos listar os seus dados 
pessoais (e-mail e telefone) e, por meio de comunicação via e-mail, propusemos a 
aplicação de um questionário elaborado com dados necessários para a investigação. 
Após duas semanas, não obtivemos nenhuma resposta dos alunos que ingressaram 
por cotas no ano de 2014/1. Tal situação ensejou que fôssemos em busca desses 
alunos de forma mais incisiva e diferenciada, já que suas respostas eram funda-
mentais para as análises e conclusões desta pesquisa.

Desta forma, como estratégia inicial de alcance, buscamos, junto ao Departa-
mento de Ensino da escola, os dados dos 13 alunos que permaneciam matriculados 
(07, dos 20 ingressantes, haviam evadido). Depois de localizar as turmas nas quais 
teriam aulas, fomos pessoalmente ter uma conversa com eles sobre a importância 
da pesquisa e da sua participação e lhes explicamos que os resultados seriam apre-



826 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Márcia Helena Sauaia Guimarães Rostas, Maria Cecília Isaacsson, Rafael Montoito

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 809-833, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

sentados à escola como forma de instrumentar mecanismos de melhoria tanto para 
o acesso quanto para a permanência dos alunos cotistas. Mesmo assim, apenas 09 
alunos nos enviaram, posteriormente, suas respostas.

Em relação aos 07 evadidos, tentamos um novo contato via e-mail. Não obti-
vemos nenhum retorno e, assim, inovamos na forma de abordagem, chamando-os 
a responder o nosso instrumento de pesquisa de maneira mais informal, via redes 
sociais como Facebook e WhatsApp, mas apenas 01 aluno nos deu retorno.

Nossa amostra, que ao final reduziu-se a um total de 10 alunos (09 regulares 
e 01 evadido), representava 50% do universo de ingressantes pela cota L4 sendo, 
portanto, um número significativo para subsidiar a pesquisa, pois Marconi e Laka-
tos (2005) alertam que, normalmente, os questionários enviados têm uma taxa de 
devolução de, em média, 25%. 

Esses 10 alunos pesquisados foram separados, segundo suas respostas, em 
dois grupos, “A” e “B”. O grupo “A” foi formado por alunos que, devidamente ma-
triculados, utilizavam ou já tinham utilizado qualquer benefício/auxílio da Assis-
tência Estudantil (AE); no grupo “B” ficaram os alunos que nunca tinham utilizado 
nenhum benefício/auxílio da AE. Ficaram no grupo “A” 03 alunos (todos regulares) 
e, no “B”, 07 alunos (06 regulares e 01 evadido).

Na sequência, em relação ao grupo “A”, foi aplicado um questionário cujo in-
tuito era verificar as condições de acesso e o perfil destes alunos (renda familiar e 
declaração de etnia, bem como o alcance da política de cotas). Concomitantemente, 
em relação ao grupo “B”, foi aplicado o mesmo instrumento, haja vista a peculiari-
dade de ingresso por cota e não utilização de benefícios da Assistência Estudantil, 
o que por si só caracteriza uma situação excepcional.

A partir disso, alinhavamos as intenções de coletas de dados com categorias 
construídas, utilizando-se da Análise de Conteúdo, com a intenção de mapear a 
relação entre o ingresso por cotas com a permanência e o êxito dos alunos.

A fim de preservar a identidade e os dados pessoais destes 10 alunos, utiliza-
mos a nomenclatura A1, A2 e A3 para os que se encontram no grupo “A” e B1, B2, 
B3, B4, B5, B6 e B7 para os do grupo “B”.

Cotas para acesso ao ensino técnico de nível médio e sua incidência na permanência e no 
êxito do aluno

Nos dados coletados a partir do instrumento aplicado, 60% da amostra da 
pesquisa se autodeclarou pardos e, 40%, pretos. Nenhum indígena foi identifica-



827  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Ações afirmativas: uma análise do acesso e da permanência dos alunos cotistas do IFSul

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 809-833, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

do quando observamos os dados do sistema ou via respostas do questionário. No 
Quadro 3, a seguir, mostramos excertos das respostas que os alunos deram, ao 
justificarem a razão por que se autodeclararam pardos ou pretos.

Quadro 3 – Respostas do questionário 

Informante Autodeclaração Motivo

B7 Preto “Pela cor da minha pele.”

B4 Pardo -

B2 Preto
“Me considero negro dado às minhas características e também afirmo que 
sou por motivos de preconceito que já sofri.”

A2 Pardo “Porque sou uma mistura de cores.”

B3 Pardo “Pois possuo avós pretos, brancos e indígenas.”

B5 Preto
“Meus pais, avós, todos somos dessa etinia [sic], com vários descenden-
te(sic).”

B6 Pardo “Por ter pele mais clara.”

B1 Pardo “Por motivos familiares.”

A3 Pardo “Pois venho de família paterna negra e materna branca.”

A1 Preto “Devido a características físicas, consciência e descendência.”

Fonte: elaboração dos autores. 

Ao questionarmos o motivo pelo qual os informantes se inscreveram para a 
cota L4, colocamos, junto à pergunta, as condições de acesso pela cota (proveniente 
de escola pública, preto/pardo/indígena, independentemente de renda) e percebe-
mos que diversos motivos ensejaram essa participação como cotista. Alguns parti-
cipantes, como “A2”, “B5”, “B6” e “B1” se restringiram a responder que tinham esse 
direito, enquanto outros informantes se aprofundaram um pouco mais. 

Ao responder a esta questão, nos parece importante ressaltar algumas infor-
mações, como, por exemplo, a de “B7”, que justificou ter utilizado a cota “pelo mo-
tivo de não sentir segurança na efetividade da educação que recebi (pública) e por 
julgar válido usar cotas”. Já “B2” declarou por que acha as cotas válidas: “tendo em 
vista que além de disputarmos vagas com estudantes que vem de escolas particula-
res onde o nível de ensino é superior também existe o fato de que historicamente o 
negro, pardo e o indígena foram tratados como raças inferiores e isso é refletido até 
hoje tendo como exemplo a minha turma onde apenas 3 alunos incluindo eu mesmo 
são negros”. 



828 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Márcia Helena Sauaia Guimarães Rostas, Maria Cecília Isaacsson, Rafael Montoito

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 809-833, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Podemos perceber que para estes informantes a utilização da cota teve um 
cunho de mobilidade social.

Ao perguntarmos para os componentes da amostra se acreditavam que sua 
permanência na escola ocorreu por causa da utilização da cota (Questão 09), 20% 
respondeu que não, 50% que sua permanência é consequência de seus próprios 
esforços e não em virtude da utilização da cota. Outros 20%, ao contrário, afirma-
ram que sim, que sua permanência na escola se deu em virtude de ter ingressado 
pela cota L4 e 10% que sua permanência se deve à contribuição dos benefícios da 
assistência estudantil. A maioria julga que sua permanência no IFSul se deve ao 
próprio esforço, o que, por sua vez, nos conduz a acreditar que os alunos superam 
as dificuldades, independente da forma de acesso, em busca do êxito estudantil. 
Nesse ponto, a cota se configura apenas como uma oportunidade. 

Sobre o êxito escolar, 50% dos respondentes afirmam que seu êxito escolar não 
é decorrente da utilização da cota de ingresso, mas sim de seus próprios esforços. 
Logo, verificamos, através das respostas, que a busca pela superação das dificulda-
des tem contribuído para o êxito escolar já que 40% respondeu de forma afirmativa, 
justificando de formas diferentes. 

Contudo, percebemos que, embora a maioria tenha ratificado que seu êxito é 
decorrente dos seus próprios esforços, grande parte dos informantes (40%) atribuiu 
a sua conquista ao fato de ter ingressado pela cota L4, seja pela possibilidade de 
oportunidades – “[...] porque a concorrência era grande [...]”, declarou B5 –, seja por 
compensar um ensino fundamental (público) deficitário – e “se não tivesse utilizado 
cotas, [...] não teria adentrado no instituto devido a [...]antiga escola (pública) ter 
o ensino muito fraco”, falou B6 –, seja pela concorrência ou por uma fase de vida 
difícil – “porque quando entrei passava por uma fase delicada”, contou-nos A4. Em 
nenhum momento os alunos que ingressaram por uma cota que é racial atribuíram 
a este fato qualquer circunstância vinculada diretamente a racismo ou qualquer 
preconceito explícito ou ainda à reparação social. 

A outra pergunta do questionário, que inqueria se a utilização do(s) benefí-
cio(s) da AE contribuía(m) para a permanência na escola, os do grupo “A” (consti-
tuído pelos alunos que utilizam ou já utilizaram algum benefício) responderam que 
“os benefícios ajudam bastante” (A1) e que “pelo fato de ter uma renda baixa e não 
pode conter os gastos com o instituto, tem sido de grande ajuda os benefícios e tem 
influenciado na minha permanência no Campus” (A2).

Estas duas respostas que comentamos são extratos que têm paralelos nas 
demais declarações, ou seja, todos os integrantes do grupo “A” consideram que 



829  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Ações afirmativas: uma análise do acesso e da permanência dos alunos cotistas do IFSul

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 809-833, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

a utilização dos benefícios da AE contribuiu para a sua permanência na escola. 
Desta maneira, é possível inferir que, pelo baixo poder aquisitivo que possuem 
e pela percepção do benefício, esses alunos conseguiram permanecer na escola. 
De forma contrária, a totalidade do grupo “B”, por não utilizar benefícios da AE, 
responderam “não” ao questionamento. Assim, podemos notar a disparidade de 
necessidade entre os grupos e também a relevância da prestação desses benefícios 
àqueles que possuem menor poder aquisitivo. Disto depreende-se a conjectura de 
que, se não fossem esses benefícios, o índice de evasão dos alunos do grupo “A” 
poderia aumentar.

A partir disso, pudemos concluir que a incidência da utilização de cotas na 
permanência e êxito do aluno merece ser subdividida em duas etapas. Na primei-
ra, no tocante à permanência, observamos que os participantes da pesquisa (dos 
grupos “A” e “B”), em sua maioria, atribuem a permanência aos próprios esforços 
despendidos nas dificuldades durante a trajetória estudantil. Já em relação à utili-
zação dos benefícios da AE, que a totalidade de alunos do grupo “A” considera como 
sendo importante para a permanência na escola, e pudemos inferir que foi quase 
fundamental para que continuassem estudando, evitando assim a evasão.

Considerações finais

Em que pese a pesquisa ter sido realizada referente ao ingresso para ao ano 
letivo de 2014, a relevância e atualidade da temática é pertinente, já que buscou 
verificar como se deu a política de cotas em seu primeiro momento na instituição, 
ou seja, tão logo se deu a vigência da lei regulamentadora. Além de elucidar aquele 
momento que a instituição vivia, o estudo vem como forma de subsídio para outros 
que desejem analisar a temática por completo, realizando uma retrospectiva da 
implementação das cotas até a atualidade, bem como as questões de permanência 
adotadas.

O baixo número de candidatos que optou por concorrer por esta forma de in-
gresso nos indicou, em um primeiro olhar, a pouca divulgação dessa forma de in-
gresso. No entanto, destacamos que o IFSul foi um dos precursores no oferecimento 
de ingresso via cotas, já que a legislação do ano de 2012 permitia que as institui-
ções de ensino se valessem do prazo de 04 anos para implementação e o IFSul, tão 
logo na abertura do processo seletivo seguinte ao da vigência da lei, já adotou esta 
prática, enquanto outros aguardaram o implemento do prazo para então oferecer o 
ingresso por meio das cotas.



830 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Márcia Helena Sauaia Guimarães Rostas, Maria Cecília Isaacsson, Rafael Montoito

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 809-833, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

As ações afirmativas são consideradas um instrumento de correção pelo “Es-
tado” no sentido de recobrar direitos fundamentais de pessoas que se encontram 
em desvantagem e/ou desigualdade social, e, por isso, concluímos que objetivam 
garantir a igualdade e a isonomia entre as pessoas. No caso do IFSul, campus 
Pelotas, com base na análise das ações promovidas pela escola e com aporte nas 
respostas da amostra referente ao questionário aplicado, concluímos que as cotas, 
como meio de acesso, podem promover uma “pseudo” mobilidade social. Isso porque 
alguns informantes se veem com a necessidade de tratamento diferenciado para 
conseguir ter acesso a uma educação de melhor qualidade. Assim, a utilização da 
cota não vem como estrutura que aponte disparidade social16, e sim como um ele-
mento essencial à promoção de um “direito constitucional”. 

No tocante à permanência, verificamos que, no campus Pelotas do IFSul, na 
época da pesquisa, as ações afirmativas se restringem às adotadas pela assistência 
estudantil e também, com base nas informações coletadas da amostra, à assistên-
cia médica, psicológica e odontológica, que constituem medidas que promovem a 
manutenção dos alunos no espaço escolar. Não nos deparamos com contribuição, 
durante a pesquisa, dos alunos na criação, elaboração ou melhoramento dessas 
ações, o que poderia ser uma temática a ser levantada pelo campus na medida em 
que traz para perto aqueles que necessitam de alguma ajuda para permanecer 
estudando. No entanto, observamos que em 2017 foi divulgado o Plano Estratégico 
Institucional de Permanência e Êxito dos Estudantes do IFSul, o qual auxilia nas 
medidas que evitam a evasão e fracasso escolar.

Assim, a cota de acesso, pura e estritamente como ação afirmativa, não é fa-
tor vinculante à permanência desse indivíduo. Em que pese toda a amostra ter 
ingressado pela cota L4, a maioria entende que sua permanência é decorrente de 
seu esforço como estudante, sendo esse meio apenas uma oportunidade de acesso, 
mas não de permanência na escola ou que enseje tratamento diferenciado para a 
sua manutenção.

Neste caso, a permanência segue atrelada a fatores como serviços de saúde 
prestados pela instituição e aos benefícios da assistência estudantil que, por sua 
vez, está intimamente ligada ao baixo poder aquisitivo dos sujeitos que os utilizam. 
Logo, esses indivíduos não se enxergam como ocupantes da posição social que ne-
cessita da cota para permanência, e sim, apenas para o acesso.



831  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Ações afirmativas: uma análise do acesso e da permanência dos alunos cotistas do IFSul

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 809-833, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Notas
1	 Informação obtida através do sítio do IFSul. Disponível em: http://portal2.ifsul.edu.br/index.php?option=-

com_content&view=article&id=1387%3Aassistencia-estudanil-e-tema-de-capacitacao-&catid=9%3Ainsti-
tuto-federal-sul-rio-grandense&Itemid=1. Acesso em: 28 nov. 2016.

2	 O Instituto Federal Sul-Rio-Grandense, por ser uma instituição da Rede Federal de Educação Técnica e 
Tecnológica, dispõe de uma educação híbrida, ofertando ensino de nível médio Técnico, Superior e de Pós-
-Graduação stricto e lato sensu. 

3	 Entendido, nesta pesquisa, como conclusão de etapas: por disciplina, por semestre e por curso.
4	 Entendido, nesta pesquisa, como apenas não evadido ou concluinte. Seria o ato de o aluno perseverar, 

continuar, não desistir de seus estudos, obtendo êxito ou não.
5	 Optamos pela busca em um período longo, de 2005 a 2016, tendo em vista que, ao realizarmos busca em 

períodos mais breves e próximos a 2016, encontramos poucos trabalhos e, como consideramos a temática 
da pesquisa importante, vimos, por bem, aumentarmos o período para que conseguíssemos mais trabalhos 
que pudessem subsidiar nossa pesquisa.

6	 A Lei nº 9.394/1996 surge para estabelecer as diretrizes e bases da educação nacional. Estabelece que a 
educação abrange os processos formativos que se desenvolvem na vida familiar, na convivência humana, 
no trabalho, nas instituições de ensino e pesquisa, nos movimentos sociais e organizações da sociedade 
civil e nas manifestações culturais. A lei em questão disciplina a educação escolar, que se desenvolve, pre-
dominantemente, por meio do ensino, em instituições próprias (BRASIL, 1996).

7	 Art.14, II, Portaria Normativa nº 18/2012.
8	 A da Organização Didática da Educação Básica, Profissional e Superior de Graduação do IFSul está dispo-

nível em: http://www.ifsul.edu.br/regulamento-da-atividade-docente/item/113-organizacao-didatica. Aces-
so em: 19 set. 2016.

9	 O regimento interno e o regimento geral do IFSul estão disponíveis em: http://www.ifsul.edu.br/regimen-
to-geral. Acesso em: 02 ago. 2016.

10	 A Política de Assistência Estudantil do IFSul está disponível em: http://www.ifsul.edu.br/assistencia-estu-
dantil-ifsul/documentos-assistencia/item/101-assistencia-estudantil. Acesso em: 17 set. 2016.

11	 O Regimento da Câmara de Assistência Estudantil está disponível em: http://www.ifsul.edu.br/assisten-
cia-estudantil-ifsul/documentos-assistencia/item/101-assistencia-estudantil. Acesso em: 22 set. 2016.

12	 O Plano Estratégico Institucional de Permanência e Êxito dos Estudantes do IFSul foi publicado em 2017, 
e está disponível em: http://www.ifsul.edu.br/component/k2/item/download/14547_39ae8a4a058847c5a9d-
3d8f377cf4181. Acesso em: 01 out. 2020. 

13	  Disponível em: http://pelotas.ifsul.edu.br/ensino/servico-de-psicologia. Acesso em: 15 maio 2017.
14	 Disponível em: http://www.ifsul.edu.br/mapa. Acesso em: 08 abr. 2017. 
15	 O sistema Q-Acadêmico, de propriedade da Qualidata, conforme http://www2.qualidata.com.br/q_acade-

mico.htm, é uma ferramenta de gestão acadêmica que possibilita, em um universo de informações e base 
de dados, que sejam produzidos de relatórios e estatísticas. Além disso, fornece diversos dados relevantes 
para a Instituição com o cadastro dos alunos e informações acadêmicas destes. Acesso em: 16 maio 2017.

16	 Entendida nessa pesquisa como desigualdade social e/ou econômica, podendo ser decorrente de má distri-
buição de recursos, escassez de investimentos em políticas sociais, falta de educação básica de boa quali-
dade, etc.

Referências

AMABILE, A. E. de N. Políticas Públicas. In: CASTRO, L. F. de; GONTIJO, C. R. B.; AMABI-
LE, A. E. de N. (org.). Dicionário de Políticas Públicas. Barbacena: EdUEMG, 2012.

BRASIL. CNE/CEB. Resolução nº 6, de 20 de setembro de 2012. Define Diretrizes Curriculares 
Nacionais para a Educação Profissional Técnica de Nível Médio. Disponível em: http://portal.



832 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Márcia Helena Sauaia Guimarães Rostas, Maria Cecília Isaacsson, Rafael Montoito

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 809-833, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

mec.gov.br/index.php?option=com_docman&view=download&alias=11663-rceb006-12-pdf&cate-
gory_slug=setembro-2012-pdf&Itemid=30192 Acesso em 30 set. 2020.

BRASIL. Constituição (1988). Constituição da República Federativa do Brasil. Brasília, DF: 
Senado Federal, 1988.

BRASIL. Lei n. 9.394, de 20 de dezembro de 1996. Diário Oficial da República Federativa do 
Brasil, Brasília, DF, n. 248, p. 27833, 23 dez.1996. Seção 1. 

BRASIL. Lei n. 12.711, de 29 de agosto de 2012. Diário Oficial da República Federativa do Bra-
sil, Brasília, DF, n. 169, p. 1, 30 ago. 2012. Seção 1.

BRASIL. Lei n. 13.415, de 16 de fevereiro de 2017. Diário Oficial da República Federativa do 
Brasil, Brasília, DF, n. 35, p. 1, 17 fev. 2017. Seção 1.

BRASIL. Decreto nº 7.824, de 11 de outubro de 2012. Diário Oficial da República Federativa do 
Brasil, Brasília, DF, n. 199, p. 6, 15 out. 2012. Seção 1.

BRASIL. MEC. Portaria Normativa nº 18, de 11 de outubro de 2012. Diário Oficial da Repúbli-
ca Federativa do Brasil, Brasília, DF, n. 199, p. 16, 15 out. 2012. Seção 1.

BRASIL. MEC. Portaria Normativa nº 09, de 05 de maio de 2017. Diário Oficial da República 
Federativa do Brasil, Brasília, DF, n. 86, p. 29, 08 mai. 2017. Seção 1.

BRASIL. MEC. Portaria 389, de 09 de maio de 2013. Diário Oficial da República Federativa do 
Brasil, Brasília, DF, n. 90, p. 12, 13 mai. 2013. Seção 1.

BRASIL. Lei n. 13.005, de 25 de junho de 2014. Diário Oficial da República Federativa do 
Brasil, Brasília, DF, n. 120-A, p. 1, 26 jun. 2014. Edição Extra. 

CHARLOT, Bernard. Relação com o Saber, Formação de Professores e Globalização. Edição 
Digital. Artmed, 2005.

DENZIN, N. K.; LINCOLN, Y. O planejamento da pesquisa qualitativa: teorias e abordagens. 2 
ed. Porto Alegre: ARTMED, 2006.

FERNANDES, F.; LUFT, C. P. Dicionário de sinônimos e antônimos da língua portuguesa. 43 
ed. São Paulo: Globo 2005.

FONSECA, J. D. Políticas públicas e ações afirmativas. São Paulo: Selo Negro, 2009.

GOODE, W. J.; HATT, P. K. Métodos em pesquisa social. 2. ed. São Paulo: Nacional, 1968.

GOMES, J. B. Ações afirmativas: aspectos jurídicos. In: SEYFERTH, G. et al. (org.). Racismo 
no Brasil. São Paulo: Petrópolis; ABONG, 2002. 

GOMES, J. B. O debate constitucional sobre ações afirmativas. In: SANTOS, R. E. dos; LOBA-
TO, F. (org.). Ações afirmativas: políticas públicas contra as desigualdades raciais. Rio de Janei-
ro: DP&A, 2003. p. 15-57.

GOMES, J. B. A Recepção do Instituto da Ação Afirmativa pelo Direito Constitucional Brasilei-
ro. In: SANTOS, S. A. dos (org.). Ações Afirmativas e Combate ao Racismo nas Américas. Edi-
ção Eletrônica. Brasília, DF: Ministério da Educação: UNESCO 2005. p. 47-82. 

IVO, A. B. L. Dicionário temático desenvolvimento e questão social: 81 problemáticas contempo-
râneas. Salvador: Fapesb, 2013.

http://legislacao.planalto.gov.br/legisla/legislacao.nsf/Viw_Identificacao/lei 13.005-2014?OpenDocument


833  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Ações afirmativas: uma análise do acesso e da permanência dos alunos cotistas do IFSul

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 809-833, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

IFSUL. Instituto Federal de Educação Ciência e Tecnologia Sul-rio-grandense. Edital 
191/2013. Pelotas: IFSUL-DES, 2013.

IFSUL. Instituto Federal Sul-rio-grandense. Plano Estratégico Institucional de Permanência e 
Êxito dos Estudantes do IFSul. Pelotas: IFSUL-PROEN, 2017.

MARCONI, M. A.; LAKATOS, E. M. Fundamentos de metodologia científica. 6. ed. São Paulo: 
Atlas, 2005.

BRASIL. MEC. Portaria Interministerial nº 4, de 06 de maio de 2016. Disponível em: http://
pesquisa.in.gov.br/imprensa/jsp/visualiza/index.jsp?data=09/05/2016&jornal=1&pagina=23&to-
talArquivos=216. Acesso em: 1 out. 2020.

BRASIL. MEC. Portaria Normativa nº 09, de 05 de maio de 2017. Disponível em: http://pesqui-
sa.in.gov.br/imprensa/jsp/visualiza/index.jsp?data=08/05/2017&jornal=1&pagina=29&totalAr-
quivos=128. Acesso em: 1 out. 2020.

PIOVESAN, F. Ações Afirmativas sob a perspectiva dos Direitos Humanos. In: SANTOS, S. A. 
dos (org.). Ações afirmativas e combate ao racismo nas Américas. Edição Eletrônica. Brasília: 
Ministério da Educação; UNESCO, 2005. p. 35-43.

YIN, Robert. Estudo de caso: planejamento e métodos. 5. ed. Porto Alegre: Bookman, 2015.



834 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Diego Bruno Velasco*, Ana Angelita Costa Neves da Rocha

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 834-857, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

A metáfora, o Enem e a democracia

The metaphor, Enem and democracy

Metáfora, Enem y democracia

Diego Bruno Velasco* 
Ana Angelita Costa Neves da Rocha**

Resumo

O presente trabalho buscou problematizar os sentidos de “democracia” nas edições do Exame Nacional do Ensi-
no Médio (Enem). O objetivo deste trabalho se insere no atual contexto educacional e político do país, em que 
as garantias dos direitos civis estão ameaçadas e em que consideramos necessário, na posição de docentes da 
Educação Básica e do Ensino Superior, discutir as disputas pela significação/validação da categoria “democracia” 
dentro de uma política curricular nacional avaliativa de acesso aos cursos de graduação. A fundamentação teó-
rica se construiu no intenso debate entre a teoria do discurso e a teoria política, a partir de Ernesto Laclau e seus 
interlocutores. O procedimento metodológico de análise dos itens do Enem observou a estrutura e a proposta 
de gabarito da questão, indicando como as significações de “democracia” possibilitaram ou não produções de 
subjetividades ativas. Em linhas gerais, nossas reflexões foram construídas a partir dos discursos produzidos 
sobre a categoria “democracia” dentro das questões referentes ao tema da Ditadura Civil-Militar (1964-1985) nas 
edições de 2009 até 2017. A hipótese inicial deste trabalho observou que a democracia é uma potente metá-
fora para conjugar conteúdos voltados para formação cidadã, ainda pouco explorada pelo exame. Em termos 
de conclusão, destacamos que o conceito de “democracia” ficou mais restrito a uma concepção tradicional de 
direito ao voto, mobilizando poucos outros sentidos. Ao mesmo tempo, constatamos que o Enem reforçou a 
produção de discursos que tenderam a antagonizar o período da Ditadura Civil-Militar com o período da história 
política do país que se inicia em 1985, apresentando poucos eixos conectivos entre tais momentos históricos. 

Palavras-chave: Democracia. Enem. Metáfora. Ditadura Militar. 

*	 Mestrado e doutorado em Educação pela Universidade Federal do Rio de Janeiro. Atua como professor de História no 
Colégio de Aplicação da UFRJ. Concentra os estudos nas áreas do Currículo e Ensino de História da Educação Básica, 
analisando livros didáticos, propostas curriculares, provas, entrevistas com profissionais do magistério, dentre outros. 
Orcid: https://orcid.org/0000-0002-1531-1595. E-mail: profdivelasco97@gmail.com 

**	Mestrado e doutorado em Educação pela Universidade Federal do Rio de Janeiro; pós-doutorado em Geografia pela 
Universidade Federal Fluminense; Professora (Adjunto IV) do Departamento de Didática da Faculdade de Educação na 
Universidade Federal do Rio de Janeiro. Orcid: https://orcid.org/0000-0001-8142-0119. E-mail: geo.ana.angelita@gmail.
com

Recebido em 28/03/2020 – Aprovado em 05/10/2020
http://dx.doi.org/10.5335/rep.v27i3.12385

https://orcid.org/0000-0002-1531-1595
mailto:profdivelasco97@gmail.com
https://orcid.org/0000-0001-8142-0119


835  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

A metáfora, o Enem e a democracia

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 834-857, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Abstract

The present work seeks to problematize the meanings of “democracy” in the editions of the National High School 
Exam (Enem). The objective of this work is inserted in the current educational and political context of the cou-
ntry, in which the guarantees of civil rights are threatened and in which we consider it necessary, in the posi-
tion of teachers of Basic Education and Higher Education, to discuss the disputes for the meaning / validation 
of “democracy” category within a national curriculum policy evaluating access to undergraduate courses. The 
theoretical foundation was built on the intense debate between the theory of discourse and political theory, 
from Ernesto Laclau and his interlocutors. The methodological procedure for the analysis of the items of the 
Enem observed the structure and the proposal for feedback on the question, indicating how the meanings of 
“democracy” enabled or not enabled the production of active subjectivities. In general, our reflections were 
built from the speeches produced on the category “democracy” within the issues related to the theme of the 
Civil-Military Dictatorship (1964-1985) in the 2009 to 2017 editions. The initial hypothesis of this work observed 
that the Democracy is a powerful metaphor for combining content aimed at citizenship formation, still little ex-
plored by the exam. In terms of conclusion, we highlight that the concept of “democracy” was more restricted to 
a traditional conception of the right to vote, mobilizing few other senses. At the same time, we found that Enem 
reinforced the production of speeches that tended to antagonize the period of the Civil-Military Dictatorship 
with the period of the country’s political history that began in 1985, presenting few connective axes between 
such historical moments.

Keywords: Democracy. Enem. Metaphor. Military Dictatorship. 

Resumen

El presente trabajo busca problematizar los significados de “democracia” en las ediciones del Examen Nacional 
de Bachillerato (Enem). El objetivo de este trabajo se inserta en el contexto educativo y político actual del país, 
en el que se ven amenazadas las garantías de los derechos civiles y en el que consideramos necesario, como 
docentes de Educación Básica y Superior, discutir las disputas por el significado/validación de la categoría de 
“democracia” dentro de una política curricular nacional que evalúa el acceso a los cursos de pregrado. El funda-
mento teórico se construye sobre el intenso debate entre la teoría del discurso y la teoría política, de Ernesto 
Laclau y sus interlocutores. El procedimiento metodológico para el análisis de los ítems del Enem observó la es-
tructura y la propuesta de retroalimentación de las preguntas de este examen, indicando cómo los significados 
de “democracia” posibilitaron o no la producción de subjetividades activas. En general, nuestras reflexiones se 
construyeron a partir de los discursos producidos sobre la categoría “democracia” dentro de los temas relacio-
nados con el tema de la Dictadura Cívico-Militar (1964-1985) en las ediciones de 2009 a 2017. La hipótesis inicial 
de este trabajo observó que la democracia es una poderosa metáfora para combinar contenidos destinados a la 
educación ciudadana, aún poco explorada por el examen. A modo de conclusión, destacamos que el concepto 
de “democracia” estaba más restringido a una concepción tradicional del derecho al voto, movilizando pocos 
otros sentidos. Al mismo tiempo, encontramos que el Enem reforzó la producción de discursos que tendieron a 
antagonizar el período de la Dictadura Civil-Militar con el período de la historia política del país que comenzó en 
1985, presentando pocos ejes conectivos entre tales momentos históricos.

Palabras clave: democracia. Enem. Metáfora. Dictadura militar.

Introdução

As linhas abaixo resultam do exercício de compreensão da teoria do discurso 
e suas contribuições para investigar como os sentidos de democracia são validados 
em um Exame aplicado anualmente para milhares de jovens brasileiros egressos 



836 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Diego Bruno Velasco*, Ana Angelita Costa Neves da Rocha

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 834-857, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

da Educação Básica. De fato, cabe narrar as nossas aproximações com certas dis-
cussões em torno do discurso e suas repercussões para o desenvolvimento do pre-
sente estudo, considerando a atual contingência política que ameaça a experiência 
democrática no país. Logo, com as vias de expressão democráticas interrompidas, é 
conveniente enfrentar como materiais pedagógicos, nos últimos anos, significaram 
as garantias dos direitos civis. O recorte do presente estudo é problematizar os 
sentidos de democracia no Exame Nacional do Ensino Médio (Enem), analisando 
os itens produzidos entre as edições de 2009 a 2017.

A argumentação é desenvolvida em três seções. Na primeira, intitulada “Da 
metáfora da Democracia ao Exame da metáfora”, desenvolvemos uma discussão 
teórica com autores como Laclau e Mouffe destacando, em termos gerais, as poten-
cialidades de trabalharmos em diálogo com as teorizações do discurso e, de modo 
mais específico, enfatizando a pertinência de analisarmos a temática da Democra-
cia sob o prisma da categoria “metáfora”.	

Na segunda seção, denominada “Os sentidos de Democracia em disputa nos 
itens do Enem: Análise Empírica a partir do diálogo com a temática da Ditadura 
Militar”, mobilizamos discussões pertinentes para a área do Ensino das Ciências 
Humanas como os debates em torno dos usos públicos da História, do chamado 
“dever de memória” e do ensino de temas históricos sensíveis, justificando nosso re-
corte em analisar os itens voltados para o período histórico da chamada “Ditadura 
Militar” (1964-1985) para refletir sobre os significados de Democracia em disputa.

Por fim, na terceira seção, nomeada “As ‘verdades’ em disputa sobre a Ditadura 
Militar e Democracia nos itens do Enem (2009-2017), nossa proposta é desenvolver 
uma análise empírica dos itens selecionados, apresentando os sentidos de Democracia 
e Ditadura hegemonizados bem como destacando as relações entre as dimensões tem-
porais do presente e do passado que aparecem em nosso campo discursivo de análise.

Em termos de procedimentos metodológicos para análise dos itens, destacamos 
que esta investigação foi desenvolvida mediante uma análise discursiva dos itens a 
partir da postura epistêmica a qual se filia este artigo, a teorização pós-fundacional 
do discurso. Como este referencial não se encontra preso a uma estratégia meto-
dológica específica, adotamos o procedimento de analisar os discursos produzidos 
sobre os itens referentes à Ditadura Militar durante as edições de 2009 até 2017. 

Como compreendemos o Enem como um espaço curricular que opera com senti-
dos de “verdades históricas” e “não-verdades históricas” por ser um exame no formato 
de múltipla escolha e que, por esse motivo, admite apenas uma alternativa conside-
rada certa, a análise discursiva se deu a partir da reflexão em torno das formas que 



837  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

A metáfora, o Enem e a democracia

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 834-857, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

apareceu a ideia de “democracia” nas respostas consideradas corretas (nomeadas pelo 
INEP de gabarito) e naquelas consideradas incorretas (denominadas de distratores). 

É neste caminho que destacamos que a presente investigação consistirá em 
apresentar os discursos majoritariamente mobilizados para a temática seleciona-
da, procurando avaliar as memórias que constantemente são legitimadas e fixadas, 
as memórias que se negligenciam e marginalizam as narrativas que são validadas 
porque operam no domínio do verdadeiro.

O pressuposto deste artigo envolve o Enem como política curricular que valida 
sentidos de democracia na conclusão da Educação Básica. No desenvolvimento das 
reflexões a partir dos itens do Enem, não por acaso, trabalhamos com a hipótese de 
que o “dever de memória” é uma operação política, que coordena uma equivalência 
de disputas sobre os silenciamentos de certos sentidos de democracia, no momento 
de formação das gerações futuras.

Em função da importância do discurso, não como mero objeto, ou reflexo da 
linguagem, ao discurso, mas como teoria política, convém discutir os regimes de 
validação dos saberes a serem ensinados e aprendidos como Democracia, o que 
impacta numa aprendizagem do campo da significação da cidadania e da justiça 
social, categorias essas que nos são incontornáveis para a pensar a sociedade bra-
sileira nestas primeiras décadas do século XXI.

Da metáfora da Democracia ao Exame da metáfora

Neste texto, cabe questionar, sobretudo, se o Enem repercute a distribuição 
desigual do poder, quando se trata dos conteúdos que envolvem a experiência po-
lítica. Sem dúvida, esta suspeita é tributária do acúmulo de discussões do campo 
do currículo, pois, desde meados dos anos 1990, tal campo vem sendo influenciado 
pelos debates sobre cultura e poder e pelo emprego da categoria discurso. 

Em resumo, a triangulação cultura-poder-discurso esteve na esteira da con-
testação dos modelos explicativos que poderiam ser classificados como essencialis-
tas. A interpretação dos saberes escolares depende de perspectivas que recusam a 
neutralidade da seleção curricular e que sejam a favor de compreendê-la como pro-
cesso simbólico profundamente complexo e instável, perspectiva que, por sua vez, 
favoreceu (como ainda favorece) a adoção do discurso como categoria privilegiada. 
De modo que, apostamos numa inflexão para a composição teórica que associasse a 
potência do debate da linguagem com a questão perene no campo do currículo e da 
didática – isto é, o conhecimento escolar.



838 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Diego Bruno Velasco*, Ana Angelita Costa Neves da Rocha

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 834-857, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Dessa forma, a discussão de discurso verticaliza seu potencial nas ciências polí-
ticas, com o fim de problematizar o “verdadeiro”: os regimes que disputam o signifi-
cado de Democracia no Enem. Diante desse argumento, é possível problematizar se 
tal assertiva seria uma resposta teórica-metodológica para interpretar o político nos 
sistemas de validação de saberes (GABRIEL; COSTA, 2010; GABRIEL, 2011, 2017).

No desenho teórico que considera o discurso como constituinte do social, como 
ontológico do político (LACLAU; MOUFFE, 2005), abre-se uma pista teórica fecunda 
para uma compreensão de que em textos educacionais, como o Enem, há uma von-
tade de verdade sobre modelo explicativo que impacta na forma como significamos a 
“Democracia”. Para nossa argumentação, nos parece oportuno o pressuposto de que o 
discurso é uma categoria ontológica. Por esta razão, assumimos aqui a diferenciação 
entre teoria do discurso e análise do discurso, formulada por Howarth (2005, p. 10): 

Como primeiro uso, o discurso é uma categoria ontológica que especifica o entrelaçamento 
de palavras e ações nas práticas; a contingência de toda identidade, a primazia da po-
lítica, e etc. Enquanto o segundo uso do discurso pode ser entendido como um conjunto 
de representações simbólicas e práticas incorporadas em uma série de textos, discursos e 
seqüências de significados.

Ao projetar a diferenciação entre teoria do discurso e análise do discurso, Ho-
warth (2005) apresenta não somente a categoria discurso, mas oferece ao leitor que 
tal distinção está fincada no plano epistemológico. Em suma, o autor reconhece que 
se trata de distintos terrenos reflexivos para orientar a compreensão da luta por 
significação. Seguindo essa ordem de ideias, suspeitamos de que há disputas em 
torno do significar a Democracia no Enem, e, por conseguinte, asseveramos que a 
teoria do (D)iscurso permite explorar o “controle” em textos curriculares, como a 
própria manifestação do político e não somente seu reflexo.

Como mencionados acima, os diálogos com os pensamentos de Laclau e Mouf-
fe sobre a experiência democrática estão presentes em artigos e investigações do 
campo do currículo, como uma estratégia de sinalizar uma leitura mais complexa 
das relações de poder, especialmente, nas discussões que se preocupam com as po-
líticas de currículo e com as relações políticas na validação do conhecimento escolar 
(GABRIEL, 2017).

Aqui, nos referenciamos nas expressões “operação metonímica” e “totalização 
metafórica”, desenvolvidas por Laclau no texto intitulado “Política de la retórica” 
(2000), pois ensaiaremos aqui um exercício de análise do Enem, buscando subli-
nhar as operações metonímicas que garantem identificações políticas em torno do 
significado de Democracia. 



839  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

A metáfora, o Enem e a democracia

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 834-857, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Esse exercício, a nosso ver, pode mobilizar interpretações sobre os movimen-
tos paradoxais constituintes de políticas de avaliação, como a do Enem. Em resu-
mo, tendo por base que a operação metonímica é uma operação do particular que 
se solidariza com outros particulares na ambição de uma significação universal, 
poderíamos experimentar reflexões sobre os processos de consolidação do Enem, 
incorporando a ideia da contradição como estruturante da “totalização metafórica”.

Como o Enem é uma prova múltipla escolha, onde cada item é composto por 
cinco alternativas, entendemos que cada questão mobiliza fluxos de sentidos de 
verdade. Em outras palavras, cada assertiva é plausível e aspira “um valor de 
verdade”, aspira “uma totalização metafórica”. Nesse caso, o que está estabelecido 
provisoriamente na posição de “verdadeiro” corresponde àquela alternativa consi-
derada certa, ou seja, o gabarito segundo a terminologia do Instituto Nacional de 
Estudos e Pesquisas Educacionais Anísio Teixeira (Inep) enquanto o que se fixa / 
entende como “não verdadeiro” equivale às respostas consideradas “falsas” ou “er-
radas” (também conhecidas como distratores, segundo terminologia adotada pelo 
Inep para este exame).

Em uma política curricular, como o Enem, o considerado “certo” só pode se 
constituir/afirmar discursivamente a partir da sua cadeia antagônica, que, no caso, 
é o conjunto de afirmativas incorretas produzidas em cada um de seus itens. Assim 
sendo, as disputas por significações hegemônicas mobilizam processos epistêmicos 
de fechamentos/totalizações discursivas, que segundo a terminologia laclauniana, 
são processos contingentes, visto que cada verdade histórica se constitui de acordo 
com as demandas de seu tempo presente não podendo ser estabelecida fora dos 
jogos políticos de fixação de sentidos. Por Tempo Presente, consideramos a relação, 
instituída dentro de cada sociedade em seu presente vivido, entre campo de expe-
riência (passado) e horizonte de expectativa (futuro) estabelecida por autores como 
Koselleck (2006).

Nessa perspectiva, dialogamos novamente Howarth (2005, p. 13), quando afir-
ma que: 

Como contra abordagens mais tradicionais das ciências sociais, como o positivismo, o realis-
mo, e certas concepções do materialismo, os teóricos do discurso consideram a existência de 
retórica como um aspecto constitutivo da realidade social, e sua análise teórica e empírica 
como uma parte essencial para entender e explicar os fenômenos sociais. 

A afirmação supracitada sugere que a abordagem dos teóricos do discurso não 
se limita ao terreno explicativo da análise do texto, como referência retórica, mas 
também a compõe substantivamente com a finalidade da interpretação do fenôme-



840 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Diego Bruno Velasco*, Ana Angelita Costa Neves da Rocha

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 834-857, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

no social. Para tanto, o autor se dedica a sublinhar a estreita relação entre retórica 
e análise política, procurando repercutir a metáfora.

Sob a perspectiva da teoria do discurso, não seria injustificado o emprego da 
retórica para a compreensão do fenômeno político, o que evidencia a potencialidade 
de incorporar a interpretação da metáfora como sistematização política, conside-
rando a exploração textual. Ainda em “Hegemonia e Estratégia Socialista”, Laclau 
e Mouffe (2005, p. 150) afirmaram que sua (proposta da) concepção da democracia 
radical depende da centralidade do discurso somado à recusa da dicotomia “pensa-
mento/realidade”, voltado principalmente para expansão de categorias para “dar 
conta das relações sociais”. 

Para Laclau (2009, p. 86), o jogo metonímico, ou operação metonímica, é condi-
ção de possibilidade de produzir um corte antagônico, a fronteira interna que per-
mite “o povo”. Com essa argumentação, ele define a hegemonia como totalização 
metafórica, isto é, as operações metonímicas (entre as unidades políticas chamadas 
de demanda) vão na direção de uma significação universal, chamada por ele, naquele 
texto, de “totalização metafórica”. Ou seja, antes de ser tendência à totalização me-
tafórica, a hegemonia começa por ser “sempre metonímica” (LACLAU, 2000, p. 74).

O desafio da metáfora é ser uma operação política, que apaga a fronteira da 
significação ou da fixação de sentidos. De forma que sua compreensão, partindo 
do terreno da teoria laclauniana, depende do entendimento da lógica hegemôni-
ca, como ponto máximo da própria metaforização. O desafio da metáfora também 
está na análise da superfície textual (no material empírico, eleito neste exercício, 
como os itens do Enem). O desafio da metáfora consiste, antes de mais nada, em 
compreendê-la como quadro animado por Laclau para dar inteligibilidade ao movi-
mento da luta hegemônica.

Por essa razão, avaliamos que é oportuno nos dedicarmos a explorar o enten-
dimento e o papel da metáfora nos escritos de Laclau. No ensaio Articulação e os 
limites da metáfora (2010), a hegemonia é significada como a própria passagem da 
metonímia para a metáfora, de um ponto de partida “contínuo” para a sua conso-
lidação (ou sedimentação) como analogia. Ou seja, hegemonia pode ser lida com a 
equivalência convertida em universal.

Howarth (2008, p. 321) interpreta a proposta de prática hegemônica laclau-
niana a partir do deslocamento do conjunto de reivindicações de um “lugar social a 
outro”, movimento que é iniciado por uma relação de contiguidade em que se aspira à 
substituição (metaforização). Com a expressão “aspiração”, Howarth define o projeto 
hegemônico, sendo a “estabilização do sistema de sentidos”, o ideal de toda metáfora.



841  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

A metáfora, o Enem e a democracia

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 834-857, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

A criação da solidariedade entre demandas (como operação metonímica) dese-
ja envolver o sentido (novo) de totalidade. Nossa suspeita é que há narrativas (on-
tológicas, como desenvolveremos a frente) que se comportam como tal totalidade 
metafórica, ao produzir o sentido de democracia, a partir de um “dever de memória” 
(KALLÁS, 2017). Ao mesmo tempo, tais metáforas podem interditar sentidos ou-
tros de democracia que operam no jogo político para formação de gerações futuras. 

Não por acaso, temos a aposta que o “dever de memória” é uma operação polí-
tica, que coordena uma equivalência de disputa sobre os silenciamentos. Em outras 
palavras, nossa suspeita propõe a problematização do chamado “dever de memó-
ria” como prática hegemônica. Com base nesta argumentação, sublinhamos que a 
definição de Democracia pode ser percebida como operação metonímica que, por 
vezes, comporta-se como totalidade metafórica. 

Na seção a seguir, nos inspiramos nesta interlocução para identificar como 
os conteúdos do Enem “flutuam” para sistematizar operações que antagonizam 
a Democracia. Considerando as contingências das políticas educacionais, em que 
grupos neoconservadores buscam um revisionismo curricular dos conteúdos das 
ciências humanas, é oportuno exercitar uma chave de interpretação que tencione 
a relação entre temáticas do conhecimento escolar para validar a democracia como 
conteúdo do Enem.

Os sentidos de Democracia em disputa nos itens do Enem: uma reflexão sobre a 
temática da Ditadura Militar em diálogo com a questão do ensino dos temas sensíveis

Em diálogo com a teoria do discurso, reiteramos que o presente artigo parte 
do pressuposto de que os processos de hegemonização de sentidos no Enem mobili-
zam, selecionam e dialogam com os conteúdos escolares. Do mesmo modo, trata-se 
de uma política curricular que autoriza e, principalmente, hegemoniza certos sa-
beres, certas memórias, determinadas verdades históricas por meio da fixação de 
alguns discursos em detrimento de outros.

Os sentidos de “verdade” mobilizados na prova do Enem, ao mesmo tempo em 
que articulam determinadas demandas para formar discursos hegemônicos ou uni-
versais, operam também na pauta dos antagonismos, uma vez que o significante 
“verdade” para se hegemonizar necessita de um “outro”, antagônico, aquele situado 
fora de sua cadeia de equivalência, também denominado de “exterior constitutivo”: 
a “não verdade histórica”. 



842 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Diego Bruno Velasco*, Ana Angelita Costa Neves da Rocha

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 834-857, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Assim sendo, as disputas por significações hegemônicas mobilizam processos 
epistêmicos de totalizações metafóricas, que são processos contingentes, visto que 
cada verdade histórica se constitui de acordo com as demandas de seu tempo pre-
sente. Imbuídos destas reflexões, nossa proposta é produzir uma investigação das 
complexas relações entre o conhecimento escolar e as noções de “verdade histórica”, 
tendo como principal foco de investigação as disputas discursivas em torno das 
significações de Democracia no Enem.

Ancorados no referencial teórico aqui privilegiado, entendemos que o processo 
de produção das narrativas envolve disputas e combates nos diferentes contextos 
discursivos – história acadêmica e escolar – em que são produzidas. Por conse-
guinte, as narrativas que se tornam hegemônicas no currículo da Educação Básica 
assumem tal posição, pois são resultantes dos jogos políticos que deslocam e reafir-
mam fronteiras em meio ao campo de significação onde estão inscritas.

É neste sentido que advogamos em prol do conceito de “narrativas ontológicas” 
(GONZÁLEZ, 2013) para pensar as narrativas validadas na esfera do Enem, visto 
que identificamos um processo de confrontos hegemônicos no interior do conheci-
mento histórico escolar em torno do que deve ser considerado verdadeiro e impor-
tante para um estudante do Ensino Médio saber e quais tantas outras narrativas 
devem ser silenciadas e/ou negligenciadas.

A dimensão ontológica quando transportada para o campo do Currículo remete 
à potencialidade de pensar no caráter conflitivo dos discursos acerca dos passados 
nacionais que devem ou merecem ser visitados pelos alunos. Afinal, Laville (1999) 
já chamou a atenção ao destacar que a área do ensino de História é um espaço 
marcado pelas “guerras das narrativas”.

Seguindo esta linha, concebemos que da mesma forma que a produção de 
narrativas não é uma mera operação de sequenciar os fatos cronologicamente, o 
processo de construção dos itens do Enem é uma operação política: de inclusão/
exclusão das diferentes narrativas produzidas sobre qualquer temática histórica. 
O caminho que escolhemos para analisar os sentidos de Democracia em disputa e 
fixados no espaço discursivo do Enem foi através da análise dos itens referentes à 
temática da Ditadura Militar. 

Tal escolha se deve por considerarmos tal conteúdo escolar potente para afir-
mar/silenciar significados para o conceito de Democracia, visto que as aproxima-
ções e distanciamentos entre os contextos políticos de 1964 a 1985 e 1985 a 2017 
são pontos importantes para refletirmos sobre os rumos do nosso atual sistema 
democrático.



843  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

A metáfora, o Enem e a democracia

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 834-857, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

A discussão em torno das verdades que se lutam e se confrontam para vali-
dar ganha um ingrediente novo, se pensarmos em nosso contexto contemporâneo 
marcado pela eclosão de variadas memórias em distintos espaços. É, pois, nesse 
contexto que assistimos o crescimento dos diferentes usos públicos do conhecimen-
to histórico.

Segundo Kallás (2017, p. 143), a expressão “uso público da História” consiste na 
veiculação de uma interpretação histórica para um público mais amplo não se resu-
mindo ao público acadêmico, passando por um processo de reconstrução e adaptação 
historiográfica, de modo a ser lida por mais pessoas: “que se encontra na origem de 
uma percepção social de profundo desamparo quanto às perspectivas de futuro”. 

Destaca-se, portanto, que a dimensão dos usos públicos da História acarreta 
a produção de conflitos de memória, de silenciamentos ou de esclarecimentos refe-
rentes a temas pouco debatidos, ao mesmo tempo em que propicia o aparecimento 
de revisionismos históricos e de transformações na área do Ensino de História.

Escolhemos, portanto, o tema da Ditadura Militar para pensar os sentidos 
de Democracia mobilizados no Enem, pois é um assunto que apresenta uma forte 
presença nas diferentes instâncias da sociedade brasileira. Isto significa afirmar 
que tal passado sofre contínuas revisitações acadêmicas e reelaborações em suas 
narrativas e, por este motivo, interessam-nos analisá-lo em sua versão escolar.

Os impactos gerados pelo crescimento de narrativas que versam sobre o pe-
ríodo da Ditadura se articulam às discussões voltadas ao “dever de memória”. Se-
gundo autores como Heymann (2006) e Camargo (2016), este termo aparece no 
contexto da rememoração, na década de 1970 na Europa, do genocídio sofrido pelos 
judeus durante a Segunda Guerra mundial. Todavia, foi apenas na década de 1990 
que este conceito se tornou relevante no meio acadêmico e político francês.

A expressão “dever de memória” representa “a ideia de que memórias de sofri-
mento e opressão geram obrigações, por parte do Estado e da sociedade, em relação 
às comunidades portadoras dessas memórias” (HEYMANN, 2006, p. 4). Ou seja, 
deste conceito deriva a ideia de que as memórias de dor e sofrimento geram obriga-
ções por parte do Estado e da sociedade para com as vítimas ou grupos de vítimas 
no sentido de reconhecer as injustiças/violências históricas cometidas. 

Reconhecemos que as discussões sobre as disputas de reconhecimento de me-
mórias em diálogo com aquelas voltadas aos diversos usos públicos da História ins-
tigam o surgimento de tantas outras memórias e demandas que acabam exercendo 
influências nos processos de validação dos conteúdos e conhecimentos escolares.



844 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Diego Bruno Velasco*, Ana Angelita Costa Neves da Rocha

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 834-857, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Há de se destacar ainda que o termo “dever de memória” envolve a crença de 
que um reconhecimento é devido àqueles que sofreram e que “cada grupo social, em 
outro tempo vítima, e hoje herdeiro da dor, pode reivindicar a celebração de seus 
mártires e heróis” (HEYMANN, 2006, p. 7). Como o presente texto caminha em 
diálogo com as perspectivas do discurso, importa sublinhar que os passados pelos 
quais se reivindicam lembranças, memórias e até mesmo, um espaço maior nas 
narrativas produzidas nos currículos não são compreendidos aqui como elementos 
essencializados e tampouco unívocos.

Concordamos que as demandas por não fazerem esquecer as práticas de tor-
turas adotadas pelos governos militares durante as décadas de 1960, 1970 e 1980 
unificaram diferentes movimentos e grupos, mas, ao mesmo tempo, defendemos que 
o conteúdo daquilo que se narra, o sofrimento de quem se fala, a resistência de quem 
se clama, são alvos de disputas hegemônicas e contingentes. Até mesmo os status e 
as hierarquias atribuídas a determinados sofrimentos são frutos de conflitos sobre 
o que deve ou não adentrar nas diferentes narrativas produzidas, visto que “nem 
todas as interpretações sobre o passado têm o mesmo valor” (MOTTA, 2013, p. 66).

Concebemos, portanto, que a expressão “dever de memória” – marca ontologi-
camente o surgimento de lutas por fixações de novas e/ou reatualizadas narrativas 
históricas no interior das diferentes sociedades e, de modo mais intenso, no Currí-
culo das chamadas Ciências Humanas. Dessa forma, os processos de formação das 
totalidades metafóricas acabam passando por jogos de linguagens que culminam 
na desconstrução e reconstrução das narrativas em virtude da eclosão de diferen-
tes vozes e demandas em voga.

As discussões produzidas em torno da Ditadura nos aproximam também com 
as reflexões voltadas aos “temas/passados sensíveis ou controversos”, que se en-
contram nas discussões referentes ao Currículo de História e de Geografia. Alberti 
(2014) salienta que os temas do ensino de questões sensíveis ou controversas englo-
bam assuntos diversos como a religião na Irlanda do Norte, o holocausto, o racismo 
e a escravidão, dentre outros e abrangem a “ideia de que injustiças foram cometi-
das no passado contra pessoas ou grupos, podendo levar a disparidades entre o que 
é ensinado nas aulas de história e o que é transmitido nas histórias familiares ou 
comunitárias” (ALBERTI, 2014, p.2).

Trata-se de um novo terreno de produção e disputas em torno de memórias 
que acabam impactando naquilo que se ensina na instituição escolar. Para Alberti, 
o ensino de questões sensíveis e controversas não tem como objetivo chocar os es-
tudantes, mas sim fomentar reflexões sobre eixos temáticos que versem na ênfase 



845  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

A metáfora, o Enem e a democracia

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 834-857, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

na diversidade de experiências, problematizando as homogeneizações que tradicio-
nalmente são atribuídas a determinados grupos sociais quando se estuda alguns 
períodos históricos específicos.

Falaize (2014) destaca que há, pelo menos, vinte anos a questão do ensino 
de temas sensíveis da História aparece nos debates escolares, públicos e políticos 
produzidos na França. Em decorrência disso, “as atividades de sala de aula estão 
sujeitas à interrogação de uma sociedade inteiramente convidada a examinar o 
interior da escola de seus conteúdos de ensino da história, a fim de ver nele oculta-
mentos, omissões ou amnésias nacionais” (FALAIZE, 2014, p. 227-228).

No entendimento deste autor, o impacto das discussões sobre os passados sen-
síveis ou controversos marcou uma ruptura com a forma tradicional de narrar a 
História francesa (pautada nos sentimentos cívicos e patrióticos e na valorização 
de “heróis nacionais” e “fatos), dessacralizando e questionando as narrativas pro-
duzidas. Em seu parecer:

Se olhássemos rapidamente para esta atualidade memorial em plena renovação (BO-
NAFOUX, DE COCK, FALAIZE, 2007), seríamos tentados a ver nela uma verdadeira revo-
lução, ou pelo menos uma ruptura com o passado da disciplina histórica e do seu lugar na 
escola francesa. (...) é o romance nacional que parece fragilizado, questionado e reavaliado 
sob uma nova luz. Não há volta às aulas, ou uma atualização memorial ou legislativa, sem 
que os conteúdos de história abordados na escola, ou mesmo a maneira de contar a história 
da França, sejam questionados, interrogados e ordenados a dar conta dos traumas do pas-
sado nacional (FALAIZE, 2014, p. 228). 

O trecho citado faz uma articulação interessante entre a discussão do dever 
de memória e do ensino de temas sensíveis, mostrando que esta relação gera novas 
formas de se questionar os passados narrados, através dos conteúdos escolhidos e 
das tramas construídas, no interior das instituições escolares. 

Isso nos permite pensar que o estudo das discussões em torno das relações 
entre verdade – memória – currículo – conteúdo pode se posicionar na ordem da 
contingência sem abrir mão de costuras ou suturas, ainda que provisórias, em tor-
no de um sentido de Democracia. 

As “verdades” em disputa sobre a Ditadura Militar e Democracia nos itens do 
Enem (2009-2017)

Groppo (2015) assinala que as questões de memórias relativas ao período 
das ditaduras ocupam um lugar importante nas sociedades da América Latina, 
podendo ser consideradas uma importante demanda social por verdade, justiça e 



846 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Diego Bruno Velasco*, Ana Angelita Costa Neves da Rocha

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 834-857, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

reparação. Napolitano (2015), outrossim, assegura que os processos de transição 
emergentes após o término das ditaduras são acompanhados de operações de “re-
construção da memória”, que tem por objetivo principal a superação dos traumas e 
das fissuras produzidos nas sociedades afetadas por tais tipos de governos. 

Em seu entendimento, autênticas “guerras de memória” (NAPOLITANO, 2015, 
p. 98) são cultivadas na busca pela afirmação das verdades históricas. Cerqueira e 
Motta (2015), por sua vez, sinalizam que as batalhas de memórias, principalmente 
no caso de processos traumáticos, decorrem quando diversos grupos disputam o 
controle das representações do passado em busca de garantir o reconhecimento de 
suas demandas, sofrimentos e experiências no presente.

Cruz (2015, p. 385) aponta para as disputas pelas memórias hegemônicas, 
argumentando que “os sentidos que se constroem sobre o passado não se articulam 
em torno da ausência de objetivos políticos, mas, muito pelo contrário, o que se 
rememora, silencia ou esquece é em função dos objetivos e projetos do presente”.

Seguindo este caminho, entendemos que o espaço discursivo do Enem mobili-
za múltiplas demandas de memória e disputas em torno das verdades históricas e, 
por esse motivo, concordamos com Alice Pereira (2015, p. 349) quando sustenta que 
“relembrar o passado é instaurá-lo num terreno de disputas entre determinadas 
versões” marcado pela dialética entre lembrança e esquecimento, considerados não 
como elementos antagônicos, mas sim como complementares um ao outro.

A partir de uma análise sistematizada sobre os itens referentes ao governo da 
Ditadura Militar, percebemos que o Enem, de um lado, reforça a ideia do Estado 
como limitador das liberdades e direitos e, por outro lado, valida as narrativas de 
resistência e engajamento popular contra o governo que se estabeleceu a partir do 
golpe de 1964. Constatamos, pois, uma hegemonização das narrativas de “causa 
e consequência”, pois, de um lado, sublinha os discursos sobre o que o Estado fez 
para controlar e dominar a sociedade e, por outro lado, destaca as narrativas em 
torno do que ela (sociedade civil) fez para resistir ao autoritarismo em vigência. 
Percebemos um diálogo pouco desenvolvido entre estas instâncias – Estado e socie-
dade civil –, uma vez que os discursos se posicionam como se entre a dominação e 
a resistência não houvesse nenhuma outra alternativa.

Observamos, por conseguinte, o silenciamento das novas dimensões historio-
gráficas sobre as relações entre a sociedade com aquele governo ditatorial. É como 
que ao afirmar o caráter democrático da sociedade brasileira, o Enem preconiza o 
seu distanciamento em relação ao governo militar, esquecendo os entrelaçamentos, 
vínculos e heranças persistentes em nosso país atualmente.



847  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

A metáfora, o Enem e a democracia

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 834-857, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Nos próximos parágrafos, discutiremos as estratégias discursivas encontra-
das hegemonicamente nos itens do Enem. Paul Ricoeur (2010) sugere, em suas 
reflexões sobre as articulações entre o tempo e a narrativa histórica, que existem 
três possibilidades ou modalidades de visitar o passado: sob o signo do Mesmo, sob 
o signo do Outro e sob o signo do Análogo.

Segundo este autor, a primeira forma de visitá-lo implica na adoção de estratégias 
que estimulam eliminar as distâncias temporais. Nesse viés, trata-se de compreender 
a história como uma “reefetuação do passado” (RICOEUR, 2010, p. 240), pressupondo 
de toda maneira “uma persistência do passado no presente” e fundindo “as duas tem-
poralidades no presente do historiador” (GABRIEL; COSTA, 2011, p. 136).

A modalidade do “passado sob o signo do Outro”, por sua vez, coloca a História 
na direção do afastamento entre as dimensões do passado e do presente, protagoni-
zando sentidos de “distância temporal” (RICOEUR, 2010, p. 248), em que:

Voltamos assim ao enigma da distância temporal, enigma sobredeterminado pelo afasta-
mento axiológico que nos tornou estrangeiros aos costumes dos tempos passados, a ponto 
de a alteridade do passado com relação ao presente prevalecer sobre a sobrevivência do 
passado no presente (RICOEUR, 2010, p. 252).

 Em linhas gerais, a segunda modalidade parte de um pressuposto inverso ao 
identificado na primeira (GABRIEL; COSTA, 2011). Já a modalidade do “passado 
sob o signo do análogo” associa as esferas do “mesmo e do outro” (RICOEUR, 2010, 
p. 255). A perspectiva do Análogo, por conseguinte, “conserva em si a força da reefe-
tuação e da colocação a distância” (RICOEUR, 2010, p. 264-265) e opera na tensão 
entre continuidade e mudança, familiaridade e estranhamento, “possibilitando a 
produção de identidades em meio a disputas da memória a partir das demandas do 
presente” (COSTA, 2012, p. 85). 

Comparando as diferentes modalidades para pensar essas articulações tempo-
rais dentro dos itens referentes à Ditadura Militar, o discurso hegemônico tende a 
colocar este passado como “exterior constitutivo” do nosso período contemporâneo. 
Em linhas gerais, a lógica do passado “sob o signo do outro” é reforçada na maior 
parte das narrativas analisadas.

Os itens relacionados principalmente à década de 1980 sugerem o predomínio 
de narrativas que opõem, de um lado, a sociedade como um todo e, de outro, o Estado 
autoritário e repressor. É desta forma que apresentaremos alguns itens relacionados 
ao movimento das “Diretas Já” e das lutas sindicais ao final do governo militar para 
enfatizar a dimensão de afastamento temporal entre esses períodos cronológicos.



848 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Diego Bruno Velasco*, Ana Angelita Costa Neves da Rocha

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 834-857, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

A análise dos itens nos possibilita afirmar que o Enem opera em uma lógica 
que tende a isolar o Estado Ditatorial brasileiro da sociedade brasileira, identi-
ficando e ratificando o papel opositor exercido por esta nos chamados “anos de 
chumbo”. A demanda pelo direito ao voto aparece como elemento articulador das 
lutas pela restituição do regime democrático de governo.

Dentro do bloco de questões associados à temática aqui privilegiada, alguns 
itens hegemonizam as mobilizações em eventos como as “Diretas Já” como sinôni-
mo da luta pela democracia. Ou seja, o discurso em prol do direito ao voto direto 
para o Executivo aparece como totalização metafórica em prol da democracia. Cabe 
destacar que, em sintonia com o que é defendido por Laclau, o universal é aquele 
discurso particular que se hegemoniza, efetuando uma operação metafórica. Veja-
mos como isso aparece em alguns itens:

Item 40- Edição 2010B

Disponível em: http://pimentacomli-
mao.files.wordpress.com. Acesso em: 
14 abr. 2010 (adaptado).



849  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

A metáfora, o Enem e a democracia

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 834-857, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

	 A charge remete ao contexto do movimento que ficou conhecido como Diretas 
Já, ocorrido entre os anos de 1983 e 1984. O elemento histórico evidenciado na 
imagem é:

a) a insistência dos grupos políticos de esquerda em realizar atos políticos ile-
gais e com poucas chances de serem vitoriosos.

b)	a mobilização em torno da luta pela democracia frente ao regime 
militar, cada vez mais desacreditado.

c)	 o diálogo dos movimentos sociais e dos partidos políticos, então existentes, 
com os setores do governo interessados em negociar a abertura.

d)	 a insatisfação popular diante da atuação dos partidos políticos de oposição 
ao regime militar criados no início dos anos 80.

e)	 a capacidade do regime militar em impedir que as manifestações políticas 
acontecessem (ENEM, 2010).

Item 41- Edição 2010B

	 A gente não sabemos escolher presidente A gente não sabemos tomar conta da 
gente A gente não sabemos nem escovar os dentes Tem gringo pensando que 
nóis é indigente Inútil A gente somos inútil MOREIRA, R. Inútil, 1983 (frag-
mento).

	 O fragmento integra a letra de uma canção gravada em momento de intensa 
mobilização política. A canção foi censurada por estar associada

A)	ao rock nacional, que sofreu limitações desde o início da ditadura militar

B)	a uma crítica ao regime ditatorial que, mesmo em sua fase final, 
impedia a escolha popular do presidente.

C)	à falta de conteúdo relevante, pois o Estado buscava, naquele contexto, a 
conscientização da sociedade por meio da música.

D)	à dominação cultural dos Estados Unidos da América sobre a sociedade bra-
sileira, que o regime militar pretendia esconder.

E)	à alusão à baixa escolaridade e à falta de consciência política do povo brasi-
leiro (ENEM, 2010).



850 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Diego Bruno Velasco*, Ana Angelita Costa Neves da Rocha

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 834-857, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Item 10- Edição 2015B

O diálogo que aparece na charge é:

–	“E o senhor não cansou esperando a hora de votar pra presidente”?

–	“Não! Me distraí ouvindo as notícias: O assassinato do Kennedy, a guerra do 
Vietnã, o surgimento dos Beatles, a chegada do homem na lua, a invenção do 
transístor e do microcomputador, os conflitos do Oriente Médio, o surgimento 
da AIDS, a guerra das Malvinas, a Perestroika na Rússia, o fim do Muro de 
Berlim...”

O diálogo entre os personagens da charge evidencia, no Brasil, a(s) 

A) reinserção do país na economia globalizada. 

B) transformações políticas na vigência do Estado Novo. 

C) alterações em áreas estratégicas para o desenvolvimento do país.

D) suspensão das eleições legislativas durante o período da Ditadura Militar. 

E) volta da democracia após um período sem eleições diretas para o 
Executivo Federal (ENEM, 2015).



851  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

A metáfora, o Enem e a democracia

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 834-857, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Os itens de História do Enem priorizam a marca da Democracia como estando 
intimamente associada às concepções de cidadania e de direito ao voto, reestabe-
lecendo uma articulação bastante clássica no campo do Ensino de História. Logo, 
as memórias sobre o período em questão imbricam-se com as múltiplas formas de 
mobilização da população no final do período militar em busca do direito ao voto 
para presidente.

No item 40/2010B, o movimento das “Diretas Já” é abordado pelo viés da luta 
pelo voto como representando as variadas demandas pela democracia, reafirmando 
a ideia de uma “sociedade brasileira” contra a Ditadura e em prol de votação di-
reta. Consideramos que esta imagem é também emblemática daquilo que o Enem 
pretende significar e fixar como memória a respeito daquele período: a confirma-
ção e fixação de um sentido de sociedade brasileira resistente (esta dimensão da 
resistência aparece aqui como mobilização pela luta ao direito de votar) ao governo 
da Ditadura Militar, hegemonizando, por conseguinte, os significados desse signi-
ficante em disputa pelas diferentes matrizes historiográficas.

Já no item 41/2010B, percebe-se novamente a importância concedida às letras 
de música como formas de enfrentamento e crítica social / política ao governo dos 
militares, enfatizando o papel que as produções culturais tiveram naquele período 
em termos de enfrentamento e resistência. A terceira questão selecionada, item 
10/2015B, a seu modo, elenca a quantidade de eventos ocorridos no mundo enquan-
to perdurava a ditadura militar com o intuito de criticar o período extenso em que 
a sociedade ficou sem acesso ao direito de votar para o cargo de presidente.

A análise dos itens permite-nos constatar que o Enem ao realizar uma tota-
lização metafórica propõe-se a diferenciar o período da Ditadura e o seu momento 
posterior, a partir de 1985. Tal operação discursiva produz o sentido de democracia 
equivalente ao o direito de votar para o cargo de Presidente da República, o que 
tende a reforçar uma visão simplista e com risco de reforçar uma dicotomização, 
visto que opera pouco com a possibilidade de produzir interpretações que protago-
nizem, por exemplo, certos aspectos de continuidades entre estes períodos.

Os itens acima, em suma, dialogam com as perspectivas que destacam as lutas 
e as conquistas pelo direito ao voto compreendendo-as como narrativas incontor-
náveis tanto para visualizar a participação da sociedade civil na resistência àquele 
governo como para demarcar a Ditadura como um período “estranho”, “distante” 
das nossas práticas democráticas atuais. Reforça-se, então, a narrativa da “Dita-
dura como um passado que não se vive mais nos tempos atuais”, como estando nos 
sentidos de “verdadeiro” dentro do espaço curricular do Enem.



852 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Diego Bruno Velasco*, Ana Angelita Costa Neves da Rocha

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 834-857, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Nessa percepção, o “povo brasileiro” ou a “sociedade brasileira” resignificados 
como combativo, resistente e perseguidor de seus direitos políticos, civis e sociais 
é o que emerge no jogo da memória que se quer fixar na narrativa nacional. Com-
preendemos, a partir desses vestígios discursivos, que a memória e o regime de 
verdade que se pretendem legitimar no Enem são os de uma sociedade distanciada 
do regime político autoritário instaurado no ano de 1964, que se opunha à violên-
cia, à repressão e ao terror de Estado. Dito de outra forma, entendemos que essa 
narrativa se universaliza – é uma totalização metafórica – na ordem discursiva 
enfocada no presente estudo.

Nessa mesma linha de argumentação, outras formas de resistência ao governo 
ditatorial aparecem em itens cujas narrativas destacam as greves operárias reali-
zadas no final da década de 1970. Vejamos o exemplo a seguir: 

Item 2- Edição 2016 B

1)	Para além de objetos específicos, muitos movimentos sociais interferem no 
contexto sociopolítico e ultrapassam dimensões imediatas, como foi o caso das 
mobilizações operárias, ocorridas em 1979 na cidade de São Paulo. Nesse sen-
tido, ao mesmo tempo em que lutavam por seus direitos, essas mobilizações 
contribuíram com o(a)

https://d3nrbuzrdlzz76.cloudfront.net/sis_questoes/posts/134220_pre.jpg?1492697008


853  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

A metáfora, o Enem e a democracia

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 834-857, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

A)	elaboração de novas políticas que garantiram a estabilidade econômica do 
país. 

B)	instalação de empresas multinacionais no Brasil. 

C)	legalização dos sindicatos no Brasil. 

D)	surgimento das políticas governamentais assistencialistas. 

E)	processo de redemocratização do Brasil (ENEM, 2016).

A temática da atuação dos movimentos sindicais (principalmente na região do 
ABCD paulista) nos anos finais do governo da Ditadura é uma temática recorrente 
no que se refere à participação popular no combate e no enfrentamento aos milita-
res. As narrativas sobre as “Diretas Já” e sobre estas greves, como já destacamos 
anteriormente, ocupam um papel protagonista nas narrativas que visam legitimar 
a sociedade brasileira como resistente, principalmente, durante a década de 1980.

O gabarito desse item define que tais mobilizações contribuíram para o pro-
cesso de redemocratização do Brasil. Portanto, a narrativa mobilizada interliga-se 
com o discurso que entende as conquistas políticas e sociais por meio também da 
mobilização dos trabalhadores, conectando a ideia de cidadania com a questão da 
redemocratização política ao mostrar que este movimento de 1979 ultrapassou “di-
mensões imediatas” tendo interferido no contexto mais amplo do Brasil.

O item dialoga com a versão escolar da Ditadura quando se pensa no final 
deste governo. Geralmente, fatos como as greves e o movimento das “Diretas Já” 
recebem um espaço destacado nos manuais didáticos. Reiteramos que no Enem, 
quando se pensa nas “narrativas de resistência”, a discussão acaba protagonizando 
principalmente este período final, destacando os acontecimentos das greves e das 
manifestações entrelaçadas à demanda do movimento das “Diretas Já”.

Encerramos a presente seção apresentando pontos de contato entre as análi-
ses empíricas com as conclusões de Helenice Rocha sobre a produção referente à 
temática da Ditadura Militar em livros didáticos. Segundo Helenice Rocha (2017), 
as narrativas sobre a ditadura nos livros didáticos foram se transformando ao lon-
go da década de 1980. Em geral, enfatiza que os capítulos que versam sobre este 
assunto tendem a seguir um roteiro que abarca os seguintes temas: a crise do go-
verno João Goulart que teria provocado o golpe de Estado, os diferentes momentos 
do período ditatorial, destacando a atuação dos presidentes da República naquele 
período e a posse de Tancredo Neves em 1985, eleito de forma indireta após o mo-
vimento popular das “Diretas Já” (ROCHA, 2017, p. 250-251).



854 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Diego Bruno Velasco*, Ana Angelita Costa Neves da Rocha

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 834-857, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

A autora acrescenta que a resistência é tratada nas esferas da produção cul-
tural e da luta armada. Todavia, o que chama atenção em sua produção é o mesmo 
que encontramos nos itens do Enem: os silenciamentos sobre os consentimentos 
sociais em relação à implementação e à manutenção do governo militar no período 
de sua existência, uma vez que nas palavras de Helenice Rocha (2017, p. 257):

O conjunto de narrativas trata do período que se inicia com o golpe de Estado como agen-
ciado principalmente pelas Forças Armadas brasileiras. Poucas coleções mencionam expli-
citamente a participação da sociedade civil durante a ditadura, atribuindo a determinados 
representantes da elite uma aliança com os militares para o Golpe. 

As reflexões que desenvolvemos no presente artigo nos permite constatar que 
o Enem, ao operar com uma totalização metafórica, hegemoniza discursos que re-
forçam os sentidos de Democracia como sendo o governo em que as pessoas têm o 
direito de votar para eleger seu presidente, apresentando um afastamento entre os 
eixos temporais de 1964-1985 e de 1985-2017.

Em nosso entendimento, tal esvaziamento de articulações entre tais períodos 
acaba contribuindo para esvaziar a potencialidade do ensino dos temas históricos 
sensíveis, visto que reforça a produção de memórias tradicionais sobre o tema e, 
ao mesmo tempo, silencia a emergência de outras narrativas no espaço discursivo 
do conhecimento escolar validado na esfera da, até o presente momento, principal 
política curricular nacional de avaliação da Educação Básica e de ingresso ao En-
sino Superior. 

Considerações finais

Formas sedimentadas de “objetividade” constituem o campo do que chamamos de “o social”. 
O momento do antagonismo, onde se faz plenamente visível o caráter indecidível das alter-
nativas e sua resolução através de relações de poder é o que constitui o campo “do político” 
(LACLAU, 2005, p. 51). 

Inspirados, na citação acima, a própria metaforização da Democracia no Enem 
guarda a natureza da validação dos saberes, isto é, guarda uma pretensão de ob-
jetividade. O plano geral do nosso problema é a validade do saber passível de ser 
ensinado, ou os mais válidos, convertidos em item em escala nacional, na fase final 
da escolarização obrigatória no Brasil. Logo, a discussão da totalização metafórica 
como operação hegemônica, reflexão contundente de Laclau, participa diretamente 
no nosso entendimento como legitimidade dos saberes escolares. Neste artigo, a 
seleção curricular é a configuração do item. Em outras palavras, o saber válido 



855  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

A metáfora, o Enem e a democracia

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 834-857, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

e exigido na prova é, não outra coisa, que as pegadas visíveis de uma totalização 
metafórica.

Todavia, é importante fazermos um alerta para evitar a produção de generali-
zações. Em suma, as discussões referentes aos usos públicos da História levam-nos 
a destacar a importância política e social deste tema e articulá-lo com a discussão 
das narrativas ontológicas. Portanto, justificamos, então, nossa análise dos itens 
referentes à ditadura militar no Enem por acreditar que acarreta inúmeras discus-
sões e produções que, de alguma forma, “marcam os estudantes” e o currículo de 
História em escala nacional.

Nossa suspeita é de que na metaforização do governo ditatorial no Enem, os 
setores de esquerda permanecem nas narrativas de resistência, porém os conser-
vadores acabam não sendo mais mencionados, pois o foco recai na figura dos pre-
sidentes militares, que sintetizam a atuação conservadora no período. Já ao se re-
portar ao período final da Ditadura, os itens do Enem analisados percebem toda a 
sociedade como coesa nas manifestações, como ocorre nas narrativas relacionadas 
ao movimento das “Diretas Já”, atribuindo à “sociedade brasileira como um todo a 
responsabilidade pelo enfraquecimento da ditadura” (ROCHA, 2017, p. 262).

Com efeito, no Enem, a objetividade da Ditadura é definida hegemonicamente 
como aquele período “outro”, “distante” que não apresenta relações com a forma 
como nossa sociedade se constitui nos dias atuais. Trata-se de um “exterior cons-
titutivo” para aquilo que o exame pretende afirmar como Democracia, como se o 
período contemporâneo não guardasse nenhum legado daquele momento.

Observando que na atual conjuntura política, há vetores e grupos organizados 
num revisionismo exaltador do passado da Ditadura Militar, cabe-nos, enquan-
to educadores, investigarmos os usos públicos da História e suas metáforas. Vale 
sublinhar as incertezas presentes nas futuras edições do Enem, haja vista que a 
atual gestão federal se posiciona favoravelmente à censura prévia dos itens, em 
especial, aqueles que abordam temáticas consideradas desafiadoras à moral da 
família cristã.

Selecionar os itens de Ciências Humanas do Enem (produzidos entre as edi-
ções de 2009 a 2017 e que versavam sobre a chamada Ditadura Militar) e anali-
sá-los com o objetivo de investigar os fluxos de cientificidade e verdade hegemo-
nizados em sua produção a partir das contribuições das teorizações do Currículo 
e do Discurso foi o caminho, portanto, que trilhamos para analisar os sentidos de 
Democracia em disputa no espaço curricular do Enem.



856 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Diego Bruno Velasco*, Ana Angelita Costa Neves da Rocha

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 834-857, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Referências 

ALBERTI, V. O professor de história e o ensino de questões sensíveis e controversas. Palestra 
proferida no IV Colóquio Nacional História Cultural e Sensibilidades, realizado no Centro de 
Ensino Superior do Seridó (Ceres) da Universidade Federal do Rio Grande do Norte (UFRN), 
em Caicó (RN), de 17 a 21 de novembro de 2014.

CAMARGO, A. L. O dever de memória do estado no processo de justiça de transição no Brasil. 
Idéias – Rev. Inst. Filos. Ciênc. Hum. Unicamp, Campinas, v. 7, n. 1, p. 249-270, jan/jul. 2016.

CERQUEIRA, A. S. L. da G.; MOTTA, R. P. S. Memória e esquecimento: o regime militar se-
gundo pesquisas de opinião. In: QUADRAT, S. V.; ROLLEMBERG, D. (org.). História e Memó-
ria das ditaduras do século XX. Rio de Janeiro: Editora FGV, 2015. V. 1.

COSTA, W. da. Currículo e produção da diferença: “negro” e “não-negro” na sala de aula de his-
tória. Tese (Doutorado em Educação) – Faculdade de Educação, Universidade Federal do Rio de 
Janeiro, 2012.

CRUZ, M. A. A Igreja Católica, a ditadura e os dilemas da memória no Chile. In: QUADRAT, S. 
V.; ROLLEMBERG, D. (org.). História e Memória das ditaduras do século XX. Rio de Janeiro: 
Editora FGV, 2015. v. 1.

FALAIZE, B. O ensino de temas controversos na escola francesa: os novos fundamentos da his-
tória escolar na França? Revista Tempo e Argumento, Florianópolis, v. 6, n. 11, p. 224-253, jan./
abr. 2014.

GABRIEL, C. T. Conteúdo-rastro: um lance no jogo da linguagem do campo curricular. Currícu-
lo Sem Fronteiras, v. 17, p. 515-539, 2017. 

GABRIEL, C. T.; COSTA, W. Currículo de História, Política da Diferença e Hegemonia: diálogos 
possíveis. Educação e Realidade, v. 36, p. 127-146, 2011.

GABRIEL, C. T.; COSTA, W. Que “negro” é esse que se narra nos Currículos de História?. Teias, 
Rio de Janeiro, v. 11, p. 1-20, 2010. 

GONZÁLEZ, F. C. A nação como relato: a estrutura narrativa da imaginação nacional. Revista 
Brasileira de Ciências Sociais, São Paulo, v. 28, n. 82, p. 107-118, jun. 2013.

GROPPO, B. O mito da sociedade como vítima: as sociedades pós-ditatoriais em face de

seu passado na Europa e na América Latina. In: QUADRAT, S. V.; ROLLEMBERG, D. (org.). 
História e Memória das ditaduras do século XX. Rio de Janeiro: Editora FGV, 2015. v. 1.

HEYMANN, L. O “devoir de mémoire” na França contemporânea: entre a memória,

história, legislação e direitos. In: SEMINÁRIO PRONEX “CIDADANIA E DIREITO”, 3, Rio de 
Janeiro. Anais [...]. Rio de janeiro: CPDOC, 2006. p. 1-26.

HOWARTH, D. Hegemonía, subjetividad política y democracia radical. In: CRITCHELY, S.; 
MARCHART, O. (org.). Laclau aproximaciones criticas a su obra. Fondo de cultura econômica, 
BsAs, 2008. p. 317-343.

http://lattes.cnpq.br/1694025822300848


857  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

A metáfora, o Enem e a democracia

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 834-857, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

HOWARTH, D. Metaphor, Catachresis and Equivalence: The Rhetoric of Freedom to fly in the 
struggle over aviation policy in the United Kingdom. In: ECPR JOINT SESSION OF WOR-
SHOPS. Granada, April, 2005. Disponível em: eis.bris.ac.uk/~potfc/Granada/. Acesso: out. 
2012.

KALLÁS, A. L. Usos públicos da história: origens do debate e desdobramentos no ensino de 
história. Revista História Hoje, São Paulo, v. 6, n. 12, p. 130-157, 2017.

LACLAU, E. Razón Populista. FONDO DE CULTURA ECONÓMICA, Buenos Aires, 2009.

LACLAU, E.; MOUFFE, C. Hegemonia y estratégia socialista - hacia uma radicalización de La 
democarcia. Buenos Aires: Fondo de Cultura Económica, 2005.

LACLAU, E. Nuevas reflexiones sobre la revolución de nuestro tiempo. Buenos Aires: Nueva 
Visión, 2005. 

LACLAU, E. Misticismo, retorica y política. Buenos Aires: Fondo de Cultura Económica, 2000. 

LAVILLE, C. A guerra das narrativas: debates e ilusões em torno do ensino de História. Revista 
Brasileira de História, São Paulo, v. 19, n. 38, p. 125-138, 1999.

MOTTA, R. P. S. História, Memória e as disputas pela representação do passado recente. Patri-
mônio e Memória, São Paulo, Unesp, v. 9, n. 1, p. 56-70, jan./jun. 2013.

NAPOLITANO, M. Os historiadores na “batalha da memória”: resistência e transição democrá-
tica no Brasil. In: QUADRAT, S. V.; ROLLEMBERG, D. (org.). História e Memória das ditadu-
ras do século XX. Rio de Janeiro: Editora FGV, 2015. v. 1.

PEREIRA, A. A. O silêncio dos inocentes: construções memorialísticas de Israel Klabin e Ru-
bem Fonseca sobre um passado que insiste em não morrer. In: QUADRAT, S. V.; ROLLEM-
BERG, D. (org.). História e Memória das ditaduras do século XX. Rio de Janeiro: Editora FGV, 
2015. V. 1.

RICOEUR, P. Tempo e Narrativa: a intriga e a narrativa histórica. Volume 3. São Paulo: WMF 
Martins Fontes, 2010.

ROCHA, H. A ditadura militar nas narrativas didáticas. In: ROCHA, H.; REZNIK, L.; MAGA-
LHÃES, M. S. (org.). Livros didáticos de história: entre políticas e narrativas. Rio de Janeiro: 
FGV Editora, 2017.



858 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Célia Regina Vitaliano, Josiane Junia Facundo

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 858-875, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Libras no curso de pedagogia: análise de fatores que interferem no processo  
de ensino-aprendizagem 

Libras in the pedagogy course: analysis of factors that interfer in the teaching-learning process 

Libras en el curso de pedagogía: análisis de factores que interfieren en el proceso de  
enseñanza-aprendizaje

Célia Regina Vitaliano*

Josiane Junia Facundo**

Resumo

Este texto é parte de um estudo mais amplo, que buscou avaliar o processo de implementação da disciplina 
de Língua Brasileira de Sinais (Libras) na grade curricular do curso de Pedagogia da Universidade Estadual de 
Londrina (UEL). O objetivo do presente artigo é apresentar as análises dos fatores que envolveram o processo de 
ensino-aprendizagem e que contribuíram ou dificultaram o desenvolvimento dessa disciplina. Os dados foram 
coletados por meio de uma entrevista semiestruturada com a docente da disciplina de Libras e da aplicação de 
um questionário junto a 90 estudantes de Pedagogia, após cursarem a referida disciplina. A análise dos dados se 
pautou, em especial, no Decreto nº 5.626/2005, que regulamenta a Lei nº 10.436/2002 – lei de reconhecimento 
da Libras. Os resultados evidenciaram que as maiores dificuldades em relação ao ensino da Libras foram: a carga 
horária da disciplina; a quantidade de alunos por turma; o excesso de atividades paralelas à disciplina; e dificul-
dades específicas como coordenação motora e memorização. Quanto aos aspectos positivos, destacam-se o 
apoio didático e os recursos visuais que auxiliam nas aulas e facilitam a compreensão dos estudantes. Avaliamos 
que as análises apresentadas contribuem para identificação das condições que facilitam e dificultam o desen-
volvimento da disciplina de Libras.

Palavras-chave: Disciplina de Libras. Pedagogia. Ensino-aprendizagem. Decreto nº 5.626/2005.

*	  Doutora em Educação, professora Doutora Assistente da Universidade Estadual de Londrina. Docente do Programa de 
Pós-Graduação em Educação da Universidade Estadual de Londrina/PR. Orcid: https://orcid.org/0000-0002-8757-4204. 
E-mail: reginavitaliano@gmail.com 

**	 Mestre em Educação, docente do Instituto Federal de Educação Ciência e Tecnologia do Tocantins. Doutoranda no Pro-
grama de Estudos da Linguagem da Universidade Estadual de Londrina/PR. Orcid: https://orcid.org/0000-0002-9102-
8281. E-mail: josiane.almeida@yahoo.com.br 

Recebido em 20/03/2020 – Aprovado em 10/10/2020
http://dx.doi.org/10.5335/rep.v27i3.12388

https://orcid.org/0000-0002-8757-4204
mailto:reginavitaliano@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-9102-8281
https://orcid.org/0000-0002-9102-8281
mailto:josiane.almeida@yahoo.com.br


859  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Libras no curso de pedagogia: análise de fatores que interferem no processo de ensino-aprendizagem 

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 858-875, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Abstract

This text is an excerpt from a larger study, that sought to evaluate the Libras major implementation process in 
the Pedagogy Course curriculum in Londrina State University- UEL. The purpose of these paper is presenting the 
factors analysis that involved the teaching-learning processes and contributed to or hindered the major pro-
gress. Data were collected through a semistructured interview with the professor and questionnaire to 90 Peda-
gogy students, after they attended that major. The data analysis was based, in particular, on Decree 5.626/2005, 
which regulates Law 10.436 of 2002 – Libras Recognition Law. Results showed that the greatest difficulties in 
relation to the Libras teaching were timeload; amount of students per class, parallel activities excessive to the 
major one, and specific difficulties such as motor coordination and memorization. As for the positive aspects, 
we highlight the didactic support and the visual resources that aid in the classes and facilitate the students 
understanding. We evaluated that analyzes presented could contribute to identify conditions that make Libras 
progress easy or difficult it.

Keywords: Libras Major. Pedagogy. Teaching-learning. Decree 5.626/2005.

Resumen

Este texto es parte de un estudio más amplio, que buscó evaluar el proceso de implementación de la asignatura 
de Libras en el plan de estudios del curso de Pedagogía de la Universidad Estatal de Londrina-UEL. El objetivo de 
este artículo es presentar el análisis de los factores que involucraron el proceso de enseñanza-aprendizaje y que 
contribuyeron o dificultaron el desarrollo de esta disciplina en el referido curso. Los datos fueron recolectados a 
través de una entrevista semiestructurada con el docente de la asignatura Libras y la aplicación de un cuestiona-
rio a 90 estudiantes de Pedagogía, luego de cursar dicha asignatura. El análisis de los datos se basó, en particular, 
en el Decreto 5.626/2005, que regula la Ley 10.436 de 2002 – ley de reconocimiento de Libras. Los resultados 
mostraron que las mayores dificultades en relación a la enseñanza de Libras fueron: la carga de cursos; el número 
de alumnos por clase, el exceso de actividades paralelas a la asignatura y dificultades específicas como la coordi-
nación motora y la memorización. En cuanto a los aspectos positivos, se destaca el apoyo didáctico y los recursos 
visuales que ayudan en las clases y facilitan la comprensión de los alumnos. Creemos que los análisis presenta-
dos contribuyen a la identificación de condiciones que facilitan y dificultan el desarrollo de la asignatura Libras.

Palabras clave: Asignatura de Libras. Pedagogía. Enseñanza-aprendizaje. Decreto 5.626/2005.

Introdução

A Língua Brasileira de Sinais (Libras), embora seja a língua da comunidade 
de surdos no Brasil desde a existência dessa comunidade, só foi reconhecida como 
meio legal de comunicação e expressão muito recentemente, por meio da Lei nº 
10.436, de 24 de abril de 2002. Esse reconhecimento se deve à luta da comunidade 
de surdos, que, através de lideranças surdas, organizou várias mobilizações pelo 
país desde a década de 90. Um ganho ainda maior, contudo, se reflete no Decreto 
nº 5.626, de 22 de dezembro de 2005, o qual veio regulamentar a referida lei. Esse 
decreto ressalta a oferta de ensino bilíngue para surdos e estabelece algumas dire-
trizes para alcançar tal objetivo.



860 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Célia Regina Vitaliano, Josiane Junia Facundo

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 858-875, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Uma das principais medidas previstas no decreto vem ao encontro da forma-
ção de professores para atuar junto aos alunos surdos, que diz respeito à inclusão 
da disciplina de Libras como obrigatória nos currículos das licenciaturas, no curso 
de Fonoaudiologia e no curso de Pedagogia (BRASIL, 2005). No parágrafo único, 
do artigo 9º, do capítulo III, o decreto traz a seguinte determinação: “O processo de 
inclusão da Libras como disciplina curricular deve iniciar-se nos cursos de Educa-
ção Especial, Fonoaudiologia, Pedagogia e Letras, ampliando-se progressivamente 
para as demais licenciaturas” (BRASIL, 2005, não paginado). 

Essa medida exigiu a reorganização dos referidos cursos quanto à adequação 
de sua matriz curricular, bem como da abertura de processos seletivos e concursos 
públicos para a contratação de docentes para ministrarem a disciplina de Libras. 

Depreendemos que a análise de situações de ensino-aprendizagem de Libras é 
fundamental para que, por meio do conhecimento dos aspectos favoráveis e desfa-
voráveis ao processo, se encontre as estratégias que facilitem o trabalho do profes-
sor e resulte na aprendizagem efetiva dos graduandos. 

Considerando que o Curso de Pedagogia deveria ser um dos primeiros a in-
cluir a disciplina em sua matriz curricular, e ainda o fato de ter sido o primeiro 
curso a atender essa determinação na Universidade Estadual de Londrina (UEL), 
foi escolhido como campo de estudo para nossas análises. 

No que se refere a Educação Infantil e anos iniciais do Ensino Fundamental, o 
decreto determina que, as instituições federais, responsáveis pela educação básica, 
para garantir a inclusão de alunos surdos, devem organizar “escolas e classes de 
educação bilíngue”, que abriguem tanto alunos surdos como alunos ouvintes, dis-
pondo de professores bilíngues. Para os anos finais do ensino fundamental, para 
o ensino médio ou profissionalizante, o decreto prevê “escolas bilíngues ou escolas 
comuns da rede regular de ensino, abertas a alunos surdos e ouvintes” nas quais os 
docentes das diferentes áreas tenham conhecimento da “singularidade linguística 
dos alunos surdos”, além da presença de tradutores e intérpretes de Libras para 
acompanhar esses alunos nesse espaço (Art. 22).

A motivação para o estudo surgiu da necessidade de acompanhar as primeiras 
turmas da disciplina de Libras, e, principalmente, por se tratar de uma professora 
surda; o que tornava a situação duplamente inédita nessa universidade.

Assim, nossa pesquisa se configurou como um Estudo de Caso, em que foram 
analisadas quatro turmas do curso de Pedagogia por meio de questionário, aplica-
do aos estudantes e entrevista semiestruturada junto à professora de Libras. 



861  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Libras no curso de pedagogia: análise de fatores que interferem no processo de ensino-aprendizagem 

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 858-875, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

O problema que deu origem a essa pesquisa foi: quais fatores contribuem para 
o ensino-aprendizagem da disciplina de Libras; e quais interferem nesse processo?

Tais indagações culminaram no seguinte objetivo geral: identificar fatores que 
interferem no processo de ensino-aprendizagem da disciplina de Libras no curso 
de Pedagogia.

No referencial teórico, a seguir, buscamos analisar o processo do desenvolvi-
mento da Libras até sua inserção nos currículos de formação de professores, por 
meio do decreto 5626/05. Na sequência, trazemos as análises do desenvolvimento 
da disciplina de Libras, bem como a discussão dessas, ancorada em bases teóricas 
referentes aos fatores favoráveis e desfavoráveis ao processo de ensino-aprendiza-
gem da Libras. 

A instituição da Libras

Nas referências históricas acerca das línguas de sinais no mundo não encon-
tramos citações que precisem o surgimento dessa modalidade linguística, sendo 
consenso o fato de que as línguas de sinais sempre existiram e coexistiram com as 
línguas orais. No entanto, os estudos dessas línguas são recentes e têm crescido 
significativamente nas últimas décadas.

De acordo com Quadros (2004), os estudos sobre Língua de Sinais no Brasil 
se deram a partir do trabalho de Gladis Knak Rehfeldt, “Linguistics bases for the 
description of Brazilian Sign language”, publicado no livro “The sign language of 
Brazil”, editado por Harry W. Hoemann, em 1981. 

Contudo, a publicação do documento mais importante encontrado até hoje so-
bre a Libras, segundo Ramos (2003), é de 1873, o Iconographia dos Signaes dos 
Surdos-Mudos, de Flausino José da Gama, um aluno surdo do Instituto Nacional 
de Surdos-Mudos (INSM).

O material reproduzido por Flausino da Gama é um livro de língua de sinais 
com ilustrações de sinais separados por categorias (animais, objetos, etc.). Ramos 
(2003) observa que, de acordo com o que está impresso no prefácio do livro, a inspi-
ração para o trabalho veio de um livro publicado na França e que se encontrava à 
disposição dos alunos na Biblioteca do instituto (atual INES). 

Em 1968, a publicação de um artigo de Kakumusu, J. Urubu Sign Language 
evidenciou que haveria pelo menos outra língua de sinais no Brasil, utilizada pelos 
índios Urubus- Kaapor. A partir desse dado, linguistas brasileiros, como Ferreira 
Brito, passaram a se interessar pelos estudos da Libras. A partir de 1982, essa 



862 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Célia Regina Vitaliano, Josiane Junia Facundo

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 858-875, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

linguista começou a documentar os sinais da Língua de Sinais Kaapor Brasileira 
-LSKB, como a denominou, diferenciando-a da Língua de Sinais dos Centros Urba-
nos Brasileiros -LSCB (SOFIATO, 2005).

A denominação Libras se deu a partir do II Congresso Latino Americano de Bi-
linguismo para Surdos, realizado em 1993, em substituição à denominação LSCB, 
posto que LSCB era o termo utilizado apenas em pesquisas linguísticas e Libras 
era o termo utilizado pela comunidade surda. Antes disso, era comum o termo 
“linguagem de sinais”, “linguagem dos surdos-mudos”, entre outros.

As línguas de sinais, hoje, são consideradas pela linguística, não mais como 
um problema do surdo ou uma patologia da linguagem, mas como línguas naturais 
ou como um sistema linguístico legítimo.

Quadros e Karnopp (2004, p. 46) mencionam que embora a denominação Li-
bras seja utilizada para se referir à língua de sinais utilizada no Brasil, existe 
também a sigla LSB (Língua de Sinais Brasileira), “utilizada internacionalmente, 
seguindo os padrões de identificação para as línguas de sinais”. No Brasil, o pro-
cesso de reconhecimento legal da Libras iniciou-se a partir da década de 1990, com 
algumas iniciativas estaduais que antecederam a lei federal.

O primeiro estado brasileiro, cuja legislação incluiu a Língua de Sinais utili-
zada pela comunidade surda, foi Minas Gerais, a partir da Lei nº 10.379, de 10 de 
janeiro de 1991, a qual reconhece, oficialmente, no estado de Minas Gerais, como 
meio de comunicação objetiva e de uso corrente, a linguagem gestual codificada na 
Libras. 

Todavia, a Libras só foi reconhecida oficialmente no país onze anos mais tarde, 
pela Lei nº 10.436, de 24 de abril de 2002, sendo regulamentada somente três anos 
depois pelo Decreto nº 5.626, de 22 de dezembro de 2005. 

O reconhecimento da Libras resultou de iniciativas das comunidades de sur-
dos espalhadas pelos diversos Estados brasileiros. Além do mais, o processo de 
legitimação dessa língua se deve a outros fatores, tais como: o avanço dos estudos 
linguísticos sobre línguas de sinais no mundo; as contribuições dos estudos surdos 
que permitem perceber as pessoas surdas como pertencentes a grupos linguístico- 
culturais; e às políticas de inclusão educacional a partir da década de 90. 

A Libras como disciplina curricular obrigatória 

Com a regulamentação da Libras, por meio do Decreto 5.626, de 22 de dezem-
bro, de 2005 surgem medidas significativas para à educação de surdos no Brasil. 



863  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Libras no curso de pedagogia: análise de fatores que interferem no processo de ensino-aprendizagem 

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 858-875, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Entre tantas questões contempladas no decreto, encontra-se a instituição da Li-
bras como disciplina curricular nos cursos de formação de professores.

O capítulo segundo desse Decreto traz as seguintes determinações:

Art. 3º A Libras deve ser inserida como disciplina curricular obrigatória nos cursos de for-
mação de professores para o exercício do magistério, em nível médio e superior, e nos cursos 
de Fonoaudiologia, de instituições de ensino, públicas e privadas, do sistema federal de 
ensino e dos sistemas de ensino dos Estados, do Distrito Federal e dos Municípios.
§ 1º Todos os cursos de licenciatura, nas diferentes áreas do conhecimento, o curso normal 
de nível médio, o curso normal superior, o curso de Pedagogia e o curso de Educação Espe-
cial são considerados cursos de formação de professores e profissionais da educação para o 
exercício do magistério.
§ 2º A Libras constituir-se-á em disciplina curricular optativa nos demais cursos de edu-
cação superior e na educação profissional, a partir de um ano da publicação deste Decreto 
(BRASIL, 2005, não paginado).

Essa medida mexeu, substancialmente, na estrutura dos cursos de Pedago-
gia e demais licenciaturas nas universidades públicas e privadas. Instalou-se um 
novo cenário, visto que até esse momento a Libras era desconhecida pela grande 
maioria dos professores. A perspectiva de alguns educadores da área se mostra 
bem positiva, em relação à implantação de tal medida. Como se pode observar nas 
considerações de Strobel (2008, p. 102):

São raros os professores habilitados para trabalhar com os alunos surdos em sala de aula. 
Na maioria dos cursos de Pedagogia nas universidades não tinham estas especializações 
para esta área- somente agora salvo pelo decreto n. 5626, de 22 de dezembro de 2005 que dá 
obrigatoriedade das aberturas de cursos de Libras nestes cursos, as coisas podem melhorar.

O fato de a disciplina de Libras ser obrigatória nos cursos de formação de 
professores pode ter dado a entender que o professor regente deverá ministrar suas 
aulas em Libras, o que seria tecnicamente impossível (BOTELHO, 2007). Além do 
mais apropriar-se efetivamente da Língua de Sinais, assim como de qualquer outra 
língua, requer muito mais que um semestre de curso.

Os aspectos linguísticos da Libras são, de fato, importantes, tal como enfati-
zados por Quadros e Campello (2010, p. 37) que ao referir-se a disciplina de Libras 
nos cursos de Letras e Pedagogia de uma Universidade, consideram que a pro-
posta da disciplina nesses cursos tem como objetivo proporcionar conhecimentos 
básicos de Libras, além de contemplar as especificidades referentes a cada área 
de conhecimento no que diz respeito aos sinais. As autoras ainda ressaltam que 
“a comunicação básica em Libras e os conhecimentos construídos a partir do curso 
possibilitarão uma relação entre professor e os alunos surdos no contexto da edu-
cação regular”.



864 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Célia Regina Vitaliano, Josiane Junia Facundo

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 858-875, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Por desconhecimento das características da Língua de Sinais e da lógica nos 
“equívocos” de produções escritas de alunos surdos, alguns professores acabam 
acreditando que a dificuldade de domínio na língua padrão seja de ordem cog-
nitiva (BOTELHO, 2007, p. 20). Daí a importância de compreender a estrutura 
da língua de sinais e especificidades do aluno surdo: para realizar uma avaliação 
mais coerente do processo de aprendizagem desses alunos, bem como a intervenção 
adequada, que considere a sua singularidade. 

Essa singularidade está expressa no Decreto nº 5.626/2005, que, em um dos 
perfis de formação, traduz o que se espera do professor que irá atuar junto a outros 
profissionais, com o aluno surdo, no que se refere ao “professor regente de classe 
com conhecimento acerca da singularidade linguística manifestada pelos alunos 
surdos” (CAPÍTULO IV, art. 14º). 

Essa condição do aluno surdo justifica a inserção da disciplina de Libras na 
formação de professores e deveria nortear os planejamentos da disciplina, princi-
palmente a seleção de conteúdos que serão ministrados, cuidando desse modo para 
que a disciplina não se equipare a um curso básico de Libras, mas que vá além do 
ensino dessa língua (que é indubitavelmente essencial para a formação de profes-
sores), contemplando aspectos cognitivos e pedagógicos fundamentais ao trabalho 
docente. No que se refere ao atendimento ao aluno surdo, Damázio (2007, p. 14) 
ressalta que: 

Mais do que a utilização de uma língua, os alunos surdos precisam de ambientes educacio-
nais estimuladores, que desafiem o pensamento, explorem suas capacidades, em todos os 
sentidos. Se somente o uso de uma língua bastasse para aprender, as pessoas ouvintes não 
teriam problemas de aproveitamento escolar, já que entram na escola com uma língua oral 
desenvolvida.

Nesse sentido, asseveramos que os aspectos pedagógicos para a educação de 
surdos merecem destaque na disciplina de Libras, com conteúdos e estratégias que 
vão ao encontro do desenvolvimento cognitivo do aluno surdo. 

 Além desses, há outros fatores importantes a serem considerados, como os 
propostos por Dias, Silva e Braun (2009, p. 107) sobre a “necessidade de maior 
colaboração entre professores e especialistas (quando houver) que participam do 
cotidiano escolar, para a organização de atividades que apresentem ações e propos-
tas eficazes às necessidades de todos os alunos”. 

Consideramos, portanto, que investir na formação de professores, tanto inicial 
como continuada é a melhor forma de sanar as deficiências relacionadas à educação 
de alunos surdos, seja na escola bilíngue ou em classes comuns, visto que, quase 



865  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Libras no curso de pedagogia: análise de fatores que interferem no processo de ensino-aprendizagem 

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 858-875, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

todos os fatores que interferem para que o processo de inclusão seja efetivo estão 
ligados a atitudes e práticas cotidianas em sala de aula, seja referente à didática do 
professor, às relações sociais deste para com os alunos ou as relações que ele pode 
mediar entre esses. 

Conquanto, algumas questões precisam ser levantadas e discutidas para que 
o processo de implementação da Libras nos cursos de Pedagogia tenha maior êxito, 
entre as quais podemos elencar o modo pelo qual se tem dado o ensino da disci-
plina de Libras na formação dos estudantes; quais conteúdos são abrangidos; as 
dificuldades encontradas no processo de ensino aprendizagem; os fatores que têm 
favorecido tal processo, entre outros. Esses últimos são o foco de nosso estudo, 
apresentado nesse texto.

A seguir, detalhamos os procedimentos utilizados para a coleta e análise dos 
dados, que levaram aos fatores favoráveis e desfavoráveis ao andamento da disci-
plina, enfatizados no estudo. 

Método

O estudo apresentado aqui se caracteriza de natureza qualitativa, configu-
rando-se como é “um conjunto de diferentes técnicas interpretativas, que visam a 
descrever e a decodificar os componentes de um sistema complexo de significados” 
(NEVES, 1996, p. 1). Trata-se de um estudo de caso, em que foram analisadas 4 
turmas do curso de Pedagogia da Universidade Estadual de Londrina.

Os participantes foram os estudantes das quatro turmas do 4º ano do curso de 
Pedagogia, totalizando cento e dezenove, e a professora de Libras que ministrava a 
disciplina em todas as turmas do referido curso. 

A disciplina teve duração de um semestre com carga horaria de 60 horas; es-
tava alocada no último semestre do curso de Pedagogia e dividia espaço com as dis-
ciplinas de Estágio Supervisionado, Trabalho de Conclusão de Curso entre outras.

A coleta de dados foi realizada por meio da técnica de entrevista semiestrutu-
rada junto à professora ministrante da disciplina de Libras e da aplicação de um 
questionário, junto aos graduandos de Pedagogia, que encontravam- se em fase 
de finalização do curso, sendo este aplicado após os graduandos participarem da 
disciplina de Libras, disposta na grade curricular no último semestre do curso.

Ao todo foram aplicados 90 questionários, visto que nem todos os alunos es-
tavam presentes no momento da aplicação. Os questionários foram entregues no 
início da primeira aula, bem como o Termo de Consentimento Livre e Esclarecido, 



866 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Célia Regina Vitaliano, Josiane Junia Facundo

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 858-875, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

e recolhidos no final da última aula. Ainda assim, o total de questionários respon-
didos foi 40, devolvidos em branco 17 e não devolvidos 33.

A professora entrevistada era surda, por isso a entrevista se deu em Libras, 
sendo filmada e posteriormente traduzida para a língua portuguesa, a fim de faci-
litar as análises.

Resultados e Discussão

Os dados a seguir apresentam as principais dificuldades encontradas no pro-
cesso de ensino- aprendizagem da Libras, bem como aponta alguns fatores que 
favoreceram esse processo.

Fatores agravantes e facilitadores no ensino-aprendizagem da Libras

A composição de disciplinas de línguas estrangeiras no currículo de cursos 
do Ensino Superior não é novidade, sabe-se que, principalmente a língua inglesa 
marca presença em boa parte dos cursos, embora, esse não seja o caso dos cursos 
de formação de professores. 

No entanto, ao chegar no ensino superior, a maioria dos alunos já possui co-
nhecimentos prévios, ao menos o básico da língua estrangeira cursada no ensino 
médio. O êxito de alguns alunos em detrimento de outros se dá pelo maior ou me-
nor contato com o idioma.

Essa realidade não acontece com a Libras, visto que muitos alunos que cur-
sam a disciplina no Ensino Superior nunca tiveram contato anteriormente com a 
língua. Isso pode justificar algumas dificuldades encontradas durante o processo 
de ensino-aprendizagem, levando em conta o fato de que essa língua possui uma 
estrutura sintática diferente da língua portuguesa, além da modalidade gestual-vi-
sual que não é comum às pessoas ouvintes. 

Buscamos identificar, assim, por meio do questionário, se os alunos do curso 
de Pedagogia já possuíam algum conhecimento acerca dessa língua, de que modo 
adquiriram os conhecimentos e quais os conhecimentos que possuíam.

Do total de alunos que participaram da pesquisa, 30% afirmaram possuir co-
nhecimentos prévios sobre a Libras, sendo que destes, 33,3% relataram ter ad-
quirido esses conhecimentos por meio do contato com pessoas surdas, enquanto 
16,6% adquiriram por outros meios como livros e realização de cursos, como se pode 
observar pelos relatos:



867  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Libras no curso de pedagogia: análise de fatores que interferem no processo de ensino-aprendizagem 

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 858-875, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Tenho um primo de 18 anos que é surdo. Sempre tive muito contato com eles (A4).

Tenho uma conhecida que é surda (A20).

Convivência com alguns surdos (A37).

Dos alunos participantes, 50% especificaram os tipos de conhecimento que 
possuíam em relação à Libras, sendo que 33,3% dos alunos se referiram a conhe-
cimentos práticos da língua, 33,3% aos conhecimentos teóricos e 33,3% tanto co-
nhecimentos práticos quanto teóricos. Os outros 50%, embora tenham afirmado 
possuir conhecimentos a respeito da Libras antes de cursarem a disciplina, não 
especificaram o que conheciam.

Entre os conhecimentos que os alunos afirmaram ter adquirido antes do curso, 
temos:

Apenas o alfabeto manual e alguns pontos sobre a educação dos surdos e a conquista da 
oficialização da Libras como 1ª língua desses sujeitos (A12).

Apenas que a Libras é uma língua de sinais usada para a comunicação de surdos/mudos 
(A32).

Apenas as letras do meu nome no alfabeto manual (A18).

Alguns sinais (A39).

Os conhecimentos prévios apresentados pelos participantes, como pudemos 
observar, eram mínimos, sendo que poucos afirmaram ter adquirido por meio do 
contato com pessoas surdas, membros da família, conhecidos e outros. Esses co-
nhecimentos se restringiam ao alfabeto manual, em alguns casos apenas algumas 
letras do alfabeto (A18) e em outros, apenas sinais isolados. Somente um aluno 
afirmou ter feito um curso de Libras, o qual afirma: 

Por não praticar guardei poucas coisas (A20).

Em relação às dificuldades que vivenciaram no decorrer da disciplina de Li-
bras, 52,5% dos alunos participantes responderam que não tiveram dificuldades, 
45% afirmaram ter alguma dificuldade e 2,5% não se manifestaram. 

Entre as dificuldades citadas identificamos dificuldades em função da com-
plexidade dos conteúdos, dificuldades relacionadas à coordenação motora ou me-
morização; dificuldade de aprendizagem devido à carga horária da disciplina; e 
dificuldades de comunicação com a professora surda. Esta última justificada pela 
falta de intérpretes. 



868 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Célia Regina Vitaliano, Josiane Junia Facundo

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 858-875, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

	 O Gráfico 1, a seguir, retrata as principais dificuldades encontradas pelos 
alunos, em percentual. 

Gráfico 1 – Dificuldades encontradas pelos estudantes na disciplina de Libras

complexidade dos conteúdos

cordenação motora ou
memorização

carga horária insuficiente

comunicação com a professora
surda

40%

33%

17%

10%

Fonte: elaboração dos autores.

Elencamos entre as respostas dos alunos participantes as que melhor justifi-
cam a dificuldade citada:

Falta de coordenação motora. Dificuldade em memorizar os sinais (Aluno 1).

A linguagem de sinais é bastante complexa (Aluno 2).

Porque requer um estudo mais profundo em relação a Libras, tivemos no último ano da facul-
dade e isso deixou a desejar muito conteúdo para todas (Aluno 3).

A questão da carga horária tem sido bastante questionada, tanto por alunos 
como professores. Sabemos que a aquisição de uma língua requer muito mais tem-
po do que um semestre. A esse respeito Martins (2008, p. 195) salienta que não se 
pode tornar “superficial o ensino da língua de sinais, tomando uma única disciplina 
semestral, como manual de inclusão dos surdos na escola e na sociedade”. 

Entendemos, contudo, que a disciplina de Libras não se restringe ao ensino da 
Libras, tendo em vista o contexto educacional em que esses pedagogos irão atuar, é 
imprescindível a abordagem de conteúdos relacionados à educação de alunos sur-
dos. Não podemos negar que o tempo da disciplina é insuficiente para adquirir 
fluência em Libras, porém, a formação de intérpretes de Libras exige um curso em 
nível de graduação próprio. Além disso, há questões que permeiam a educação de 
surdos, que não podem ser ignoradas na formação de professores e pedagogos. 



869  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Libras no curso de pedagogia: análise de fatores que interferem no processo de ensino-aprendizagem 

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 858-875, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

A pesquisa de Pereira (2008), acerca da implementação da disciplina de Li-
bras no Ensino Superior, demonstra, a partir do relato de coordenadores de alguns 
cursos de pedagogia, que a única disciplina que aborda a temática da educação de 
surdos nos referidos cursos é a Libras. Desse modo, é inegável o papel da discipli-
na de formar professores regentes que conheçam a surdez e suas especificidades, 
que envolvem questões linguísticas, culturais, cognitivas e pedagógicas, além de 
conhecimentos básicos da língua, considerando a importância de “professores com 
formação adequada para o trabalho pedagógico, o qual possui como condição bási-
ca, a comunicação” (TAVARES; CARVALHO, 2010, p. 8).

Vale ressaltar que, alguns alunos, mesmo tendo afirmado não encontrar di-
ficuldades na disciplina, acabaram apontando-as na justificativa, como podemos 
observar nos relatos a seguir:

Não. Mas os colegas sim, pois a apostila utilizada não dava conta de me apoiar nos conteúdos 
ministrados em sala (Aluno 4). [grifo nosso]

Não. Dificuldade não, porém é muita coisa para aprender em apenas 1 semestre (que foi o 
tempo que tivemos) (Aluno 5).

O aluno 4, embora tenha negado dificuldades na disciplina, deixa explícito que 
não conseguia acompanhar o conteúdo, mesmo tendo a apostila como apoio.

A maioria dos alunos que respondeu não apresentar dificuldades na disciplina, 
também não apresentou justificativa de sua resposta, tendo em vista que a questão 
não exigia justificativa, no caso do participante assumir que não teve dificuldades 
em realizar a disciplina.

Quadros e Campello (2010) ressaltam que a proposta da disciplina de Libras 
no Curso de Pedagogia é de oferecer conhecimentos básicos dessa Língua. Depreen-
demos que o nível de aquisição da língua de sinais esperado e trabalhado na dis-
ciplina de Libras do curso analisado, tenha sido o básico, tendo em vista o tempo 
da disciplina e os conteúdos teóricos abordados. Este, provavelmente tenha sido o 
motivo pelo qual 52,5% dos participantes relataram não encontrar dificuldades, 
pois a aprendizagem de qualquer língua é complexa. Pensar que a língua de sinais 
seria diferente é banalizá-la. Além do mais não se pode ignorar que boa parcela dos 
alunos, mesmo em relação aos conhecimentos básicos da língua de sinais, admitiu 
encontrar dificuldades.

Reily (2008) comenta sobre o mito de que “é fácil aprender a língua de sinais”, 
pois, assim como não é fácil para o surdo aprender a língua portuguesa, o inverso 
também ocorre.



870 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Célia Regina Vitaliano, Josiane Junia Facundo

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 858-875, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Em relação à aprendizagem da Língua de Sinais, além das questões estrutu-
rais ou gramaticais, comuns à aprendizagem de outras línguas, são necessárias ha-
bilidades motoras e expressivas, o que dificulta ainda mais a aprendizagem dessa 
língua. Além disso, a memorização dos sinais é também destacada como uma das 
principais dificuldades. Por isso, o ensino de Libras, tanto como primeira língua 
(L1) quanto como segunda língua (L2), parece fundamental o uso de recursos vi-
suais, visto que se trata de uma língua visual. Como considera Damázio (2007, p. 
38), “a qualidade dos recursos visuais é primordial para facilitar a compreensão do 
conteúdo curricular em Libras”.

O uso da apostila também parece indispensável quando se trata do ensino de 
Libras, pois, como mostram as pesquisas de Gesser (2006), existe uma necessidade 
de registrar os sinais por parte dos alunos ouvintes, que sentem dificuldade de 
memorizá-los depois, se não houver um registro. A ausência do registro os deixa 
inseguros e o professor, por outro lado, se sente incomodado por não ter a sua aten-
ção. A autora comenta que:

A maioria dos alunos é unânime quanto à necessidade de escrever durante as aulas de 
LIBRAS. Embora reconheçam que o ato da escrita pode incomodar o professor – já que 
mostra uma desatenção por parte delas –, além de estar em jogo a questão de ele precisar 
do contato visual para ratificar e ser ratificado na interação[...] (GESSER, 2006, p. 146).

Outro apontamento feito por Gesser (2006) é que em alguns momentos das 
aulas de Libras (do curso pesquisado por essa autora), o professor surdo pede aos 
alunos que parem de escrever e olhem para ele. Os alunos atendem ao pedido na-
quele momento, mas em seguida um grupo de alunas volta a fazer anotações.

Podemos constatar que existe de fato a necessidade do registro dos sinais, 
tendo em vista que entre as dificuldades apontadas pelos participantes de nossa 
pesquisa está a de memorizar esses sinais, especialmente pela metodologia que a 
professora utiliza ao introduzir a prática de Libras, ou seja, de sinais por grupo 
semântico, como relatou ao citar os conteúdos trabalhados. Para evitar a tensão 
que envolve a necessidade do registro por parte dos alunos e a condição de atenção 
que a modalidade de língua exige para sua aprendizagem, o uso da apostila parece 
ser um recurso considerável.

Apontamos como um dos aspectos positivos a utilização desses recursos didá-
tico-visuais durante as aulas de Libras, enfatizado pela professora, nos seguintes 
termos:



871  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Libras no curso de pedagogia: análise de fatores que interferem no processo de ensino-aprendizagem 

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 858-875, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Eu tenho todo o tipo de apoio didático, recursos de multimídias como projetores e laptops 
que auxiliam nas aulas e são ótimos. Se não tivesse esses recursos à disposição seria muito 
difícil. Mas, normalmente tenho tudo isso disponível para as aulas. Bem como impressões de 
materiais, xerox, sempre que deixo na pasta, são providenciadas as cópias. (PL).

A professora de Libras citou vários recursos que considera importantes para 
o bom andamento das aulas e que a Universidade dispõe de muitos para o uso em 
suas aulas. Percebemos que estes recursos são previstos desde a organização de 
suas aulas, quando descreve que:

Primeiro, organizo a parte teórica, os slides com muitos recursos visuais, depois explico o 
conteúdo e atividades em Libras. Algumas propostas estão nas apostilas que entrego para 
eles. Depois eles praticam em grupos, a partir de textos ou figuras (PL). 

Embora tenha à disposição tantos recursos, a professora colocou a necessidade 
de um intérprete em sala de aula, visto que sente falta desse apoio durante as suas 
aulas “para atender as dúvidas dos alunos que às vezes têm receio de perguntar 
alguma coisa”.

A utilização da língua oral, normalmente é requerida nas aulas mais teóricas. 
Neste momento é que seria necessária a presença do intérprete. Como destacamos 
anteriormente, as questões teóricas que envolveriam os aspectos pedagógicos da 
educação de Surdos são indispensáveis e não podem ficar de fora do programa da 
disciplina de Libras. Tais aspectos foram encontrados no programa da disciplina de 
Libras da universidade pesquisada. 

No que se refere ao apoio de um intérprete nessas aulas teóricas, quando o 
professor é Surdo, acreditamos que auxiliaria muita na interação dos alunos com 
esse docente. Pela fala da professora surda, entrevistada, parece que a dificuldade 
maior está na insegurança dos alunos diante da necessidade de tirar dúvidas acer-
ca dos conteúdos durante as aulas, como coloca:

[...] então sinto falta desse profissional para que os alunos possam se abrir mais, fazer pergun-
tas, de modo que haja uma troca e uma maior interação (PL).

A professora de Libras, por sua vez não mencionou dificuldade em comunicar-
-se com os alunos, ou passar o conteúdo. Acreditamos que essa dificuldade, no es-
tudo de caso em questão, não se apresentou, pelo fato de a professora ser oralizada 
e possuir bom domínio da Língua Portuguesa em suas modalidades oral e escrita, 
além dos diversos recursos citados. 

Sobre o uso da Língua Portuguesa pela professora nas aulas, comentou:



872 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Célia Regina Vitaliano, Josiane Junia Facundo

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 858-875, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Eu uso mais a oralidade para me comunicar. No início falo mais com eles. Depois que eles já 
sabem um pouco de Libras aproveito para utilizar os sinais que eles já conhecem como cum-
primentar, “oi, tudo bem? ”E eles tentam entender, então começo a introduzir mais a Libras no 
diálogo com os alunos” (PL).

Outro aspecto positivo a destacar, se refere a presença de professores sur-
dos como docentes da disciplina de Libras. Houve expectativa por parte de alguns 
alunos ao saber que teriam uma professora surda, entre as quais elencamos as 
seguintes considerações:

Na verdade, houve muitas descobertas, a começar pelo fato de encontrar com a professora 
surda. É surpreendente descobrir outras formas de comunicação, principalmente a Libras que 
favorece tanto a educação dos surdos (A18).

Minha professora é surda e a experiência foi riquíssima, visto que além do conteúdo tivemos 
contato com os pontos de vista, dificuldades e superações dela (A12).

Nota-se, que os alunos participantes atribuem ao professor surdo a importân-
cia para a experiência de vida, como representante da própria língua e cultura, tal 
como argumenta Wilcox e Wilcox (2005, p. 31) ao dizer que a melhor maneira de 
os alunos conhecerem a cultura Surda, e também a própria língua de sinais, é com 
um professor que seja Surdo, o que Rebouças (2009, p. 97) chama de “legitimidade 
natural” do professor surdo.

Além dessa “legitimidade natural” do professor surdo, acreditamos que o con-
tato dos alunos com esse profissional, o conhecimento de suas experiências como 
surdo, bem como das dificuldades que esse profissional enfrenta, seja pela falta de 
acessibilidade ou pelo preconceito, possibilita maior sensibilização dos alunos, o 
que refletirá certamente em sua prática profissional com alunos ou colegas surdos.

Gesser (2009) salienta que a maioria dos cursos universitários que preparam 
os profissionais para atuar com alunos surdos tendem a dar um enfoque clínico, 
utilizando-se da narrativa da deficiência, promovendo concepções geralmente 
simplificadas, construídas a partir de traços negativos como, por exemplo, a falta 
de língua(gem). Sendo assim, conhecer o surdo como um profissional, docente do 
ensino superior, contribui para afastar concepções estigmatizadas em relação às 
pessoas surdas.

Vale ressaltar que o fato de considerarmos o contato com a professora surda 
como um fator favorável no ensino da Libras não desmerece o trabalho de profissio-
nais ouvintes fluentes em Libras e conhecedores da cultura surda.

Vimos, portanto, vários fatores a serem considerados no ensino da Libras, que 
podem contribuir com a formação de professores mais capacitados para atuarem 



873  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Libras no curso de pedagogia: análise de fatores que interferem no processo de ensino-aprendizagem 

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 858-875, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

junto a alunos surdos que vão além do domínio da língua ou conhecimento da cul-
tura surda. No que se refere aos fatores favoráveis e os que interferiram no desen-
volvimento da disciplina de Libras em nosso estudo de caso, trazemos, a seguir 
essas e outras conclusões em nossas considerações finais. 

Considerações finais

Entre as principais dificuldades encontradas no decorrer da disciplina, desta-
caram-se: a carga horária ; a quantidade de alunos por turma no período noturno 
e a consequente dispersão dos alunos; a falta de um intérprete como apoio durante 
as aulas; o excesso de atividades paralelas pelos alunos; a ausência de referências 
práticas, que seria proporcionada pelas visitas e/ou estágios em Instituições de En-
sino ou outras; e dificuldades relacionadas à aprendizagem da Libras pelos alunos 
devido a habilidades específicas. 

No que diz respeito à insatisfação dos alunos e da professora sobre a carga 
horária da disciplina, sugerimos que nas turmas posteriores, se colocasse, inicial-
mente, o objetivo da disciplina aos graduandos para que não criem expectativas 
com relação ao domínio da língua, mas que haja incentivo por parte de docentes 
da disciplina para que os alunos busquem uma formação continuada, tal como 
procedeu a professora de Libras, indicando meios para que os alunos aprofundem 
os conhecimentos na área. 

Quanto à quantidade de alunos por turma há que se reorganizar junto à coor-
denação do referido curso o modo de atendimento aos alunos, dividindo a turma, 
se possível para que haja melhor aproveitamento desses alunos, principalmente 
em relação à prática da língua de sinais. Desse modo, outras dificuldades também 
poderiam ser sanadas, como a necessidade de intérpretes durante as aulas, tendo 
em vista que a comunicação fica prejudicada quando se tem muitos alunos em 
sala, especialmente em se tratando da Libras que é de natureza visual. Nesse caso 
há restrição à visualização da língua de sinais e as orientações apresentadas pela 
professora, bem como as oportunidades de interação professor aluno.

Entre os aspectos mais positivos destaca-se a própria didática da professora 
surda, que utiliza recursos auxiliares, visuais, facilitando o entendimento do con-
teúdo e possibilitando maior interação entre docente e estudantes; e o contato com 
a professora surda que favoreceu o conhecimento da cultura surda e experiências 
de vida comuns entre pessoas surdas, sensibilizando assim os estudantes para o 
trabalho com alunos surdos.



874 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Célia Regina Vitaliano, Josiane Junia Facundo

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 858-875, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Esperamos que tais resultados possam contribuir para elucidar aspectos im-
portantes a serem pensados na organização do ensino-aprendizagem de Libras 
como segunda língua no ensino superior, a fim de que se alcance maior êxito no 
processo.

Referências

BOTELHO, Paula. Linguagem e Letramento na educação dos surdos. Belo Horizonte: Autênti-
ca, 2007.

BRASIL. Decreto Federal nº 5.626, de 22 de dezembro de 2005. Regulamenta a Lei nº 10.436, 
de 24 de abril de 2002, que dispõe sobre a Língua Brasileira de Sinais - Libras, e o art. 18 da 
Lei no 10.098, de 19 de dezembro de 2000. Diário Oficial da União, Brasília, DF, 2005.

DAMÁZIO, M. F. M. Atendimento Educacional Especializado: pessoa com surdez. Brasília, DF: 
SEESP / SEED / MEC, 2007.

DIAS, V. L.; SILVA, V. A; BRAUN, P. A inclusão do aluno com deficiência auditiva na classe 
regular: reflexões sobre a prática pedagógica. In: GLAT, R. (org.). Educação Inclusiva: cultura e 
cotidiano escolar. 2. ed. Rio de Janeiro: 7 Letras Editora, 2009. p. 97-115.

GESSER, A. “Um olho no professor surdo e outro na caneta”: ouvintes aprendendo a Língua 
Brasileira de Sinais. 2006. Tese (Doutorado em Estudos da Linguagem) – Unicamp, Campinas, 
2006.

GESSER, A. Do patológico ao cultural na surdez: para além de um e de outro ou para uma re-
flexão crítica dos paradigmas. In: QUADROS, R. M. de; STUMPF, Marianne R. Estudos Surdos 
IV. Petrópolis, RJ: Arara Azul, 2009.

MARTINS, V. R. O. Análise das vantagens e desvantagens da Libras como disciplina curricu-
lar no ensino superior. Cadernos do CEOM - Memória, História e Educação, Chapecó, ano 21, 
n. 28, 2008.

NEVES, José Luis. Pesquisa qualitativa: características, usos e possibilidades. Caderno de 
Pesquisa em Administração, FEA-USP, São Paulo, v. 1, n. 3, 2º sem. 1996.

PEREIRA, T. L. Os desafios da implementação do ensino de Libras no ensino superior. 2008. 
94 f. Dissertação (Mestrado) – Centro Universitário Moura Lacerda, Ribeirão Preto, 2008.

QUADROS, R. M. O tradutor e intérprete de língua brasileira de sinais e língua portuguesa. 
Brasília, DF: MEC; SEESP, 2004.

QUADROS, R.; KARNOPP, L. Língua de Sinais Brasileira: estudos linguísticos. Porto Alegre: 
Artmed, 2004.

QUADROS, R. M.; CAMPELLO, A. R. e S. A constituição política, social e cultural da língua 
brasileira de sinais - Libras. In: VIEIRA-MACHADO, L. M. da C.; LOPES, M. C. Educação 
de Surdos: Políticas, Línguas de Sinais, Comunidade e Cultura Surda. Educação de surdos: a 
aquisição da linguagem. Porto Alegre: Artes Médicas, 2010. p. 15-47.



875  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Libras no curso de pedagogia: análise de fatores que interferem no processo de ensino-aprendizagem 

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 858-875, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

RAMOS, C. R. Libras: A Língua dos Sinais dos Surdos Brasileiros. [S.l.]: E-BOOKS, 2003.

REBOUÇAS, L. S. A prioridade dos docentes surdos para ensinar a disciplina Língua Brasilei-
ra de Sinais (Libras) nas instituições de ensino superior após o decreto 5.626/2005. 2009. 171 f. 
Dissertação (Mestrado em Educação) – UFBA, Salvador, BA, 2009.

REILY, L. Escola Inclusiva: Linguagem e mediação. 3. ed. Campinas: Papirus, 2008.

SOFIATO, C. G. O desafio da representação pictórica da língua de sinais brasileira. 2005. 114 
f. Dissertação (Mestrado em Artes) – Curso de Artes Visuais, Universidade Estadual de Campi-
nas, Campinas, 2005.

STROBEL, K. L. As imagens do outro sobre a cultura surda. Florianópolis: Editora UFSC, 
2008. v. 1.

TAVARES, I. M. S.; CARVALHO, T. S. S. de. Inclusão escolar e a formação de professores para o 
ensino de Libras (língua brasileira de sinais): do texto oficial ao contexto. 2010. Disponível em: 
http://dmd2.webfactional.com/media/anais/INCLUSAO-ESCOLAR-E-A-FORMACAO-DE-PRO-
FESSORES-PARA-OENSINO-DE-Libras-(LINGUA-BRASILEIRA-DE-SINAIS.pdf. Acesso em: 
12 de set. 2010. 

WILCOX, S.; WILCOX, P. P. Aprender a ver o ensino da língua de sinais americana com segun-
da língua. Tradução de Tarcísio de Arantes Leite. Rio de Janeiro: Arara Azul, 2005.

http://dmd2.webfactional.com/media/anais/INCLUSAO-ESCOLAR-E-A-FORMACAO-DE-PROFESSORES-PARA-OENSINO-DE-Libras-(LINGUA-BRASILEIRA-DE-SINAIS.pdf
http://dmd2.webfactional.com/media/anais/INCLUSAO-ESCOLAR-E-A-FORMACAO-DE-PROFESSORES-PARA-OENSINO-DE-Libras-(LINGUA-BRASILEIRA-DE-SINAIS.pdf


876 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Maria Celeste Reis Fernandes de Souza, Miria Núbia Simões Lourenço

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 876-900, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Relação com o saber e território: experiências de estudantes em tempo integral

Relation to knowledge and territory: experiences of full-time students

Relación con el saber y territorio: experiencias de estudiantes en tiempo integral

Maria Celeste Reis Fernandes de Souza*

Miria Núbia Simões Lourenço**

Resumo

O artigo analisa as relações que estudantes do Ensino Fundamental (EF) estabelecem com os saberes na Escola 
em Tempo Integral em uma experiência de saída da escola em direção a outros espaços da cidade. O aporte teó-
rico e metodológico inclui os estudos de Bernard Charlot, em diálogo com autores da Geografia e autores que 
discutem a Educação Integral. Os sujeitos são estudantes dos dois últimos anos do EF, e os dados foram gerados 
por meio do balanço de saber e entrevistas. A análise, inspirada em Charlot (2009), concentrou-se nas aprendi-
zagens evocadas pelos sujeitos e o movimento no território. Os resultados indicam a importância da experiência 
para os sujeitos, entretanto, apontam-se como fragilidades a dificuldade de apropriação efetiva dos territórios e 
a força da forma escolar que impregna a experiência analisada. Colocar em diálogo o sujeito transitando entre 
o espaço da escola e da cidade, no movimento desencadeado pela ETI, ou por outras experiências em tempo 
integral que tomam a cidade como fonte de aprendizado, instiga a refletir sobre a necessidade de apreender 
esses espaços como territórios que podem contribuir na construção da educação integral, e não apenas da 
escolarização em tempo integral. 

Palavras-chave: Relação com o saber. Tempo integral. Território.

*	 Doutora em Educação pela Universidade Federal de Minas Gerais. Pós-doutoramento em educação na Universidade 
Federal de Sergipe. Docente no Programa de Pós-Graduação em Gestão Integrada do Território da Universidade Vale 
do Rio Doce (Univale), Brasil. Orcid: https://orcid.org/0000-0001-6955-5854. E-mail: celeste.br@gmail.com 

**	 Mestre em Gestão Integrada do Território pela Univale. Pesquisadora no Núcleo Interdisciplinar de Educação, Saúde e 
Direito (NIESD/Univale). Professora da rede municipal de ensino de Governador Valadares, Brasil. Orcid: https://orcid.
org/0000-0003-0916-7547. E-mail: mirianubia@yahoo.com.br

Recebido em 03/10/2020 – Aprovado em 26/02/2020
http://dx.doi.org/10.5335/rep.v27i3.12389

https://orcid.org/0000-0001-6955-5854
mailto:celeste.br@gmail.com
https://orcid.org/0000-0003-0916-7547
https://orcid.org/0000-0003-0916-7547
mailto:mirianubia@yahoo.com.br


877  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Relação com o saber e território: experiências de estudantes em tempo integral

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 876-900, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Abstract

​The research aims to analyze the relations which the students of Elementary Education establish with the know-
ledges in the Full-time School (ETI) that, since the year of 2015, has included other spaces of the city in its school 
activities. The theoretical and methodological framework are the studies of Bernard Charlot, in dialogue with au-
thors in the field of Territorial Studies and authors who discuss the Integral Education / Full Time. The subjects are 
students of the last two years of Elementary Education, and the balance of knowledge and interviews were used 
for the data collection. The analysis, inspired by Charlot (2009), focused on the learnings evoked by the subjects. 
The results point out that the relation to knowledge is marked by the school learnings and there is no effective 
appropriation, by the students, of the spaces of the city. Putting in dialogue the subject moving between school 
and city space, in the movement triggered by the ETI, or other full-time experiences that take the city as a source 
of learning, instigates to reflect on the need to apprehend these spaces as territories which can contribute to the 
construction of integral education, and not only of full-time schooling.

Keywords: Relation to knowledge. Full-Time. Territory.

Resumen 

El artículo analiza las relaciones que estudiantes de la Enseñanza Fundamental (EF) establecen con los saberes 
en la Escuela en Tiempo Integral en una experiencia de salida de la escuela en dirección a otros espacios de la 
ciudad. El aporte teórico y metodológico son los estudios de Bernard Charlot, en diálogo con autores de Geo-
grafía y autores que discuten la Educación Integral. Los sujetos son estudiantes de los últimos años del EF, y los 
datos fueron generados por medio del balance del saber y de entrevistas. El análisis, inspirado en Charlot (2009), 
se concentró en aprendizajes evocados por los sujetos y el movimiento en el territorio. Los resultados indican la 
importancia de la experiencia para los sujetos, sin embargo, se apunta como fragilidades la dificultad de apro-
piación efectiva de los territorios y la fuerza de la forma escolar que impregna la experiencia analizada. Colocar 
en diálogo el sujeto transitando entre el espacio de la escuela y de la ciudad, en el movimiento desencadenando 
por ETI, o por otras experiencias en tiempo integral que toman la ciudad como fuente de aprendizaje, instiga a 
reflexionar sobre la necesidad de apreender ese espacio como territorios que pueden contribuir en la construc-
ción de la educación integral, y no apenas de la escolarización en tiempo integral.

 Palabras-llave: Relación con el saber. Tiempo integral. Territorio.

Introdução 

O Plano Nacional de Educação, que traça diretrizes para o decênio 2015 – 
2024, apresenta, em sua meta 06, intencionalidades para a ampliação da jornada 
escolar diária: “oferecer educação em tempo integral em, no mínimo, 50% (cinquen-
ta por cento) das escolas públicas, de forma a atender, pelo menos, 25% (vinte e 
cinco por cento) dos (as) alunos (as) da educação básica” (BRASIL, 2014, p.8). Para 
assegurar a eficácia dessa meta, foram propostas como estratégias a ampliação e 
reestruturação de escolas; garantia de atendimento às escolas do campo, comuni-
dades indígenas e crianças com necessidades especiais; articulação da escola com a 
cidade, seu entorno e patrimônio (BRASIL, 2014).



878 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Maria Celeste Reis Fernandes de Souza, Miria Núbia Simões Lourenço

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 876-900, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Essa intencionalidade concatena-se ao movimento de ampliação da jornada 
escolar desencadeado, de modo mais contundente, na última década, pelo Pro-
grama Mais Educação (PME) instituído pela Portaria Interministerial nº 17/2007 
(BRASIL, 2007) para fomentar propostas de ampliação da jornada diária escolar no 
país1, e, cujos resultados foram a garantia efetiva de mais tempo diário na escola, 
para crianças e adolescentes Brasil afora, tanto do ponto de vista da ampliação das 
matrículas quanto da preocupação com a qualidade desse tempo. Estabeleceu-se, 
assim, uma correlação entre tempo integral e educação integral na perspectiva da 
integralidade da formação do estudante, do acesso a outras experiências incorpora-
das ao currículo escolar – artísticas, estéticas, culturais, cidadãs, de vivências em 
outros territórios para além do escolar (CAVALIERE, 2009; PARO, 2009; MOLL, 
2012a, 2012b; MAURÍCIO, 2019).

Em 2016, o PME foi reeditado por meio da Portaria nº 1.144, de 10 de outubro 
de 2016 – “Novo Mais Educação” – PNME (BRASIL, 2016), diferindo das proposi-
ções iniciais feitas até o ano de 2015, ao estabelecer como objetivo a melhoria da 
aprendizagem em língua portuguesa e matemática, não explicitar as opções de se 
tornar política indutora de ampliação da jornada escolar, e na própria concepção 
de formação proposta que não investe na integralidade da formação humana: pos-
sibilidade de experimentar outras aprendizagens como constitutivas do currículo; 
perda da interlocução com outros territórios que possibilitariam proximidades com 
a coletividade e vivência cultural diversificada.

É nesse cenário de preocupações que se coloca em jogo os ganhos advindos da 
proposição de se aliar o tempo de escola à integralidade da formação dos estudan-
tes, bem como quando se acompanha a redução das matrículas em tempo integral 
no País (BRASIL, 2019), na contramão do desafio proposto no Plano Nacional de 
Educação, que escolhemos como objeto de discussão neste artigo, uma experiência 
de ampliação da jornada escolar que aposta no direito a mais tempo de escola, ao 
mesmo tempo que prestamos atenção ao modo de aproximação com o entorno, via 
Escola de Tempo Integral (ETI). 

O texto busca refletir sobre os saberes que circulam no movimento de apro-
ximação com o território e a apropriação desses saberes pelos estudantes. As con-
siderações a respeito desses saberes sustentam-se nas contribuições de Bernard 
Charlot, relativas às relações epistêmicas, identitárias e sociais engendradas na 
relação com o saber, o que nos conduziu a uma reflexão sobre o lugar – a uma apro-
ximação, portanto, com estudos sobre território e territorialidades. 

 



879  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Relação com o saber e território: experiências de estudantes em tempo integral

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 876-900, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Aportes teóricos e metodológicos

Ao analisar as experiências de ampliação da jornada escolar, via PME, Cava-
liere (2009, p. 52) sintetiza duas vertentes de organização do tempo escolar:

[...] uma que tende a investir em mudanças no interior das unidades escolares, de forma 
que possam oferecer condições compatíveis com a presença de alunos e professores em tur-
no integral, e outra que tende a articular instituições e projetos da sociedade que ofereçam 
atividades aos alunos no turno alternativo às aulas, não necessariamente no espaço escolar, 
mas, preferencialmente, fora dele.

Pode se conferir em diferentes publicações que analisam a ampliação da jor-
nada escolar vivenciada no Brasil, pós-edição do PME (BRASIL, 2010; MOLL, 
2012a; 2014; MAURÍCIO, 2014; LEITE; CARVALHO, 2016; COELHO; MAURÍ-
CIO, 2016), que independente da vertente em torno da qual se organiza o tempo 
de escola, busca-se romper com uma escola conteudista e incorporar ao cotidiano 
escolar outros saberes que ampliem o acesso do estudante a atividades que envol-
vam o corpo, a arte e promovam acesso à cultura, de forma mais ampla – a primeira 
vertente, convocando esses saberes a entrarem na escola; a segunda provocando 
colóquios com o entorno (a rua, o bairro, a cidade). Uma escola, portanto, inserida 
dentro de um contexto, e não fechada em si mesma, e que deseje ser sinônimo de 
cultura, como construção da história humana (PARO, 2009). 

A ETI, implantada em 2010, em um município de médio porte da região leste 
de Minas Gerais, universalizou o atendimento a 51 escolas da rede municipal de 
educação e a todos os(as) alunos(as), organizando-se até o ano de 2014 na primeira 
vertente – estudantes e docentes permaneciam durante 8 horas no espaço da escola 
e o currículo abarcava, além das aprendizagens das tradicionais disciplinas esco-
lares, aprendizagens artísticas, culturais, patrimoniais, via PME (UFMG, 2012; 
SOUZA; CHARLOT, 2016). 

A partir do ano de 2015 começam a comparecer na ETI indicativos da segun-
da vertente de organização do tempo escolar por meio de Projetos Institucionais 
implantados pela Secretaria Municipal de Educação (SMED), que buscavam propi-
ciar aos estudantes aprendizagens para além dos muros escolares. Esse movimen-
to nos interessou, especialmente, pela sua potencialidade em explorar melhor os 
territórios de entorno e suas potencialidades educativas. 

Balizados nos autores sobre território/territorialidade (RAFFESTIN, 1993; 
SAQUET, 2010; SANTOS, 2011; SACK, 2013) compreendemos que os territórios 
vão além dos espaços, dos ambientes nos quais os sujeitos venham a se encontrar. 



880 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Maria Celeste Reis Fernandes de Souza, Miria Núbia Simões Lourenço

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 876-900, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Embora não prescindam de uma delimitação espacial, os territórios se fazem na 
ação humana em práticas sociais e culturais, e por isso se tornam potencialmen-
te educativos, por neles circularem saberes, práticas, memórias, modos de vida e 
relações de alteridade, nas quais podem se apreender modos de ser e viver, justos, 
éticos e cidadãos. 

É a compreensão sobre a integralidade da formação humana posta na propo-
sição de educação integral/tempo integral, sobre os outros territórios para além 
do escolar e das aprendizagens que devem ser, pois, lidas em uma concepção mais 
ampliada, que assumimos neste estudo, como proposição teórica e metodológica, as 
contribuições de Bernard Charlot sobre a relação com o saber. 

No livro Da relação com o saber: elementos para uma teoria, Bernard Charlot 
(2000) questiona o porquê de algumas crianças obterem êxito escolar apesar de 
estarem inseridas em “categorias sociais populares” (CHARLOT, 2000, p. 9). Esse 
questionamento é desencadeador das problematizações feitas pelo autor sobre a 
correlação que se estabelece entre “fracasso escolar” e classe social e desencadea-
dora da proposição teórica da “relação com o saber”, retomada por ele em outros 
escritos (CHARLOT, 2001, 2005, 2009). Essa proposição tem se mostrado fértil 
para a compreensão de diversas realidades educacionais, tanto no cenário brasi-
leiro, como em outros países, conforme se pode conferir, por exemplo, nos estudos 
disponibilizados na Rede de Pesquisa sobre Relação com o saber (REPERES).2

Em seus estudos o autor argumenta sobre as perspectivas antropológica, so-
ciológica e singular, nas quais se apoia a proposição teórica da relação com o saber 
e afirma que nas pesquisas realizadas sob essa ótica deve-se “buscar compreender 
como o sujeito apreende o mundo e, com isso, como se constrói e transforma a 
si próprio: um sujeito indissociavelmente humano, social e singular” (CHARLOT, 
2005, p. 41). 

Essa compreensão tridimensional do sujeito provoca-nos a colocar sob nova 
perspectiva o sujeito e as relações que estabelece com o aprender, que ultrapassa 
assim, a apropriação cognitiva de um determinado objeto de conhecimento. O autor 
afirma a impossibilidade da existência do sujeito sem que esse estabeleça relação 
com o saber, e ao mesmo a impossibilidade do saber que não estabeleça uma cor-
relação com o sujeito e o mundo no qual esse sujeito se insere (CHARLOT, 2000, 
2001, 2005, 2009). 

Para o autor: 



881  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Relação com o saber e território: experiências de estudantes em tempo integral

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 876-900, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

A relação com o saber é o conjunto (organizado) das relações que um sujeito mantém com 
tudo quanto estiver relacionado com o ‘aprender’ e o saber; ou, sob uma forma mais ‘intuiti-
va’: a relação com o saber é o conjunto das relações que um sujeito mantém com um objeto, 
‘um conteúdo de pensamento’, uma atividade, uma relação interpessoal, um lugar, uma 
pessoa, uma situação, uma ocasião, uma obrigação, etc. (CHARLOT, 2000, p. 80-81, aspas 
do autor).

Na definição acima a palavra relação destaca-se como o cerne do discurso: 
relação com o aprender e o saber; relações com um objeto, conteúdo de pensamento, 
atividade, lugar, etc., mas em todas as acepções apresentadas pode-se flagrar o su-
jeito e os aspectos antropológicos, sociológicos e singulares, implicados na relação 
entre sujeito e saber, posto que: 

Nascer é penetrar na condição humana. Entrar em uma história, a história singular de um 
sujeito inscrita na história maior da espécie humana. Entrar em um conjunto de relações 
e interações com outros homens. Entrar em um mundo onde ocupa um lugar (inclusive, 
social) e onde será necessário exercer uma atividade (CHARLOT, 2000, p. 53). 

O autor argumenta que para tornar-se parte da espécie humana, o sujeito só 
pode fazê-lo a partir da apropriação do mundo. Por sujeito de saber, entende-se, 
pois, aquele que busca apropriar-se da sua condição de “filho do homem” (CHAR-
LOT, 2000), que necessita fazer a sua entrada, conforme explicita Charlot (2000, 
p. 53), “em um mundo humano produzido pela espécie ao longo de sua história e 
que existe antes da criança, sob a forma de estruturas, ferramentas, relações, pa-
lavras, conceitos, obras”. Desse modo, aprender significa tomar posse dos saberes 
que já existem, pois, ao nascer, o ser humano já encontrou uma história produzida 
pelos seus antecessores, distribuída em diversos espaços, dentre eles os de vida do 
sujeito. 

Considerando que há muitas formas de apropriar-se do mundo, uma vez que 
muito há para aprender, Charlot esclarece que nesse processo o sujeito não só ad-
quire saberes enquanto conteúdo intelectual enfatizando que aprender é mais am-
plo que saber em dois sentidos: 

[...] primeiro como acabo de ressaltar, existem maneiras de aprender que não consistem em 
apropriar-se de um saber, entendido como conteúdo de pensamento; segundo, ao mesmo 
tempo em que se procura adquirir esse tipo de saber, mantêm-se, também, outras relações 
com o mundo (CHARLOT, 2000, p. 59).

Para o autor, o saber é específico e o aprender mais amplo. Por sua vez, ele 
esclarece que o termo saber pode ser ampliado a ponto de “englobar tudo que é 
aprendido” (CHARLOT, 2000, p. 74), mas defende que não é relevante ampliar 
ou restringir o termo saber, pois o uso desse termo, ou do termo aprender, é mera 



882 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Maria Celeste Reis Fernandes de Souza, Miria Núbia Simões Lourenço

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 876-900, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

convenção. O autor destaca que prefere usar o termo “relação com o saber” que, 
inclusive, como ele afirma, já foi apropriado pelas ciências humanas, fazendo parte 
do seu vocabulário (CHARLOT, 2000). 

Em outras palavras, se o saber pode ser a apropriação de um conteúdo, em 
sentido estrito, a aprendizagem vai além, englobando todas as possibilidades de 
conhecimento em todas as relações que se tem. Relação com o saber é, pois, 

[...] relação com o mundo, com o outro, e com ele mesmo, de um sujeito confrontado com a neces-
sidade de aprender. [...] conjunto de relações que um sujeito mantém com um objeto, um ‘con-
teúdo de pensamento’, uma atividade, uma relação interpessoal, [...] relação com a linguagem, 
relação com o tempo, relação com a ação no mundo e sobre o mundo. [...] a relação com tudo 
que estiver relacionado com ‘o aprender’ e o saber (CHARLOT, 2000, p. 80-82, aspas do autor). 

O autor destaca em seus estudos quatro figuras do aprender que ele denomina 
de objetos, atividades, dispositivos e formas que passam por diferentes processos 
para que o aprender aconteça. O aprender, segundo o autor, envolve relações epis-
têmicas, identitárias e sociais com o saber. Por sua vez, as relações epistêmicas 
desdobram-se em três. Aprender pode ser: apropriar-se de um objeto virtual (o 
saber); dominar uma atividade; e aprender a ser (CHARLOT, 2000, 2001, 2009). 

No que se refere ao primeiro desdobramento, aprender é apropriar-se de um 
saber que está contido em pessoas, livros, lugares. No segundo desdobramento, 
aprender é ter domínio sobre algo, como usar uma máquina, ou praticar uma ati-
vidade física. E, finalmente, aprender uma relação que consiste no relacionar-se 
consigo e com o outro de maneira reflexiva para ser capaz de fazer as aproximações 
e afastamentos necessários nas relações sociais (CHARLOT, 2000, 2001, 2009).

Considerando que o sujeito está sempre em uma perspectiva de aprender, toda 
relação com o saber é uma relação epistêmica. No entanto, por ser de cunho pessoal, 
subjetiva, é também identitária. Há um porquê de aprender e então as relações se 
estabelecem, ou não. Charlot (2000, p. 37) indaga: “Quais são as relações de saber 
que o indivíduo tem com os mais diversos saberes, porque as tem, com quem, onde, 
ou ao contrário porque não as tem”? 

Assim sendo, as relações epistêmicas e identitárias coexistem em todas as apren-
dizagens, requerendo tempos-espaços para se estabelecerem, e nesse quando e onde 
encontram-se outras pessoas (amigos, familiares, professores...). Essas relações acon-
tecem nas trocas sociais, em um lugar, e tem-se, assim, a tríade indissolúvel da re-
lação com o saber proposta por Charlot – relações epistêmicas, identitárias e sociais. 

Charlot (2000, p. 74) afirma que do ponto de vista metodológico é preciso estar 
atento para o fato de que a análise da relação com o saber deve ser compreendida 



883  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Relação com o saber e território: experiências de estudantes em tempo integral

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 876-900, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

enquanto “relação social [e] não deve ser feita independentemente da análise das 
dimensões epistêmica e identitária, mas, sim, através delas”.

É a imbricação dessa tríade que nos provoca nesta análise a refletir sobre os 
lugares de vida dos sujeitos, como parte dos seus processos de aprender, e, por isso, 
mobilizamos discussões sobre “território”, palavra incorporada ao debate educacio-
nal sobre a educação integral/tempo integral, ao se convocar a escola a um maior 
diálogo com o entorno. 

A questão de uma maior articulação da escola com o lugar nas experiências de 
tempo integral comparece, de modo mais efetivo, no cenário educacional brasileiro, 
pós-edição do PME. Inspirado no debate das cidades educadoras, o PME provocava 
a escola a redimensionar tempos e espaços e buscar novas “relações entre cidade, 
comunidade, escola e os diferentes agentes educativos, de modo que a própria cida-
de se constitua como espaço de formação humana” (MOLL, 2012b, p. 133). É nesse 
contexto de debates que podemos identificar, em diferentes publicações divulgadas 
pelo Ministério da Educação (MEC) sobre Educação Integral/Tempo Integral, a ar-
ticulação escola/território (BRASIL, 2009a, 2009b, 2009c, 2009d, 2011). Partimos 
da compreensão, neste texto, de que território: 

[...] não é apenas o conjunto dos sistemas naturais e de sistemas de coisas superpostas; o 
território tem que ser entendido como o território usado, não o território em si. O território 
usado é o chão mais a identidade. A identidade é o sentimento de pertencer àquilo que nos 
pertence. O território é o fundamento do trabalho; o lugar da residência, das trocas mate-
riais e espirituais e do exercício da vida (SANTOS, 2011, p.14, grifos do autor).

A conversão de um lugar em território se faz via territorialidade, a qual não 
pode ser reduzida, segundo Sack (2013, p. 70) a um “controle da área”, mas é uma 
“tentativa, por indivíduo ou grupo, de afetar, influenciar, ou controlar pessoas, fenô-
menos e relações, ao delimitar e assegurar seu controle sobre certa área geográfica” 
(SACK, 2013, p.70, grifos do autor). Saquet (2010), ao discutir diferentes aborda-
gens sobre território, reflete sobre a identidade e sua influência no desenvolvimen-
to do território e esclarece que “identidade se refere à vida em sociedade, a um cam-
po simbólico e envolve a reciprocidade. Na geografia significa, simultaneamente, 
espacialidade e/ou territorialidade” (SAQUET, 2010, p.147, grifos do autor).

Assim, procuramos imprimir nossas marcas a um quarto, por exemplo, a quem 
controlamos o acesso, à nossa casa, aos espaços os quais ocupamos, que se conver-
tem em território (ou não) pelo uso que deles fazemos e pelo modo como deles nos 
apropriamos. É nesse sentido, pois, que consideramos que a relação com o saber, ao 
ter como amálgama aspectos epistêmicos, identitários e sociais encontra-se imersa 



884 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Maria Celeste Reis Fernandes de Souza, Miria Núbia Simões Lourenço

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 876-900, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

na territorialidade – no modo como os sujeitos se apropriam dos lugares nos quais 
aprendem (a escola, a rua, o bairro, a cidade).

São esses os aportes teóricos que subsidiam a discussão deste texto no qual 
buscamos refletir sobre as experiências dos estudantes da ETI no movimento de 
saída dos muros da escola. 

A escola campo de pesquisa, atendia, no momento da pesquisa3, a 749 alu-
nos(as) em tempo integral (7h às 15h): 164 na Educação Infantil e 585 no Ensino 
Fundamental. Localizada em um bairro periférico tem como público crianças e ado-
lescentes de cerca de 08 bairros da cidade, além de estudantes do campo. Dentre 
esses bairros cinco são considerados como de maior vulnerabilidade social. A con-
fluência territorial da escola e a diversidade de estudantes que a acessam vindos de 
diferentes bairros foi definidora para a sua escolha como campo de pesquisa. Par-
timos do princípio de que essa escola possibilitaria uma amostra mais significativa 
das diferenças de percepção dos participantes deste estudo sobre a apreensão do 
território na experiência propiciada pelo movimento de saída da escola, via Projeto 
Institucional, e sobre os seus territórios de vivência.

Os estudantes, participantes do estudo, frequentavam os dois últimos anos do 
Ensino Fundamental, Ciclo da Adolescência (CA)4 – 2º CA – duas turmas e uma 
turma de 3º CA, perfazendo um total de 65 estudantes, com idade entre 13 e 16 
anos. A escolha desses sujeitos foi intencional pela possibilidade de mais tempo de 
vivência como estudantes na ETI, 

Os dados foram gerados por meio de “balanços de saber” e entrevistas. Para 
este estudo, foi feita a adaptação do balanço de saber, instrumento proposto por 
Bernard Charlot (2009), que consiste em um texto aberto, no qual o sujeito é con-
vidado a refletir e narrar suas aprendizagens: “Desde que nasci, aprendi muitas 
coisas, em minha casa, no bairro, na escola e noutros sítios... O quê? Com quem? 
Em tudo isto, o que é que é mais importante para mim? E agora, de que é que estou 
à espera?” (CHARLOT, 2009, p. 18). Neste estudo o convite à produção do balanço 
de saber pelos estudantes foi feito a partir do seguinte enunciado5: 

Você foi convidado a dar uma entrevista para o jornal da cidade. Nesta entrevista a jornalista 
quer saber sobre a sua experiência nas atividades organizadas pela escola nas quais você 
pode sair e conhecer outros lugares. De qual atividade você se recorda? O que você aprendeu 
nessas atividades? Com quem aprendeu? No fim da entrevista, como a jornalista é muito 
curiosa, ela quer saber também o que você aprende em outros espaços (em sua casa, na rua, 
no bairro, na cidade) e com quem aprende. E aí, vai responder o que para ela? Capriche, é um 
grande jornal, com centenas de milhares de leitores.



885  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Relação com o saber e território: experiências de estudantes em tempo integral

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 876-900, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

O balanço de saber, elaborado neste estudo por 61 estudantes, permitiu às 
pesquisadoras, apoiando-se em Charlot (2009), traçar um quadro geral das expe-
riências do grupo, mas para compreender os significados e sentidos individuais 
atribuídos pelos sujeitos a essa experiência – a “significatividade” (CHARLOT, 
2009), acompanhamos o autor e realizamos entrevistas semiestruturadas, nas 
quais os estudantes foram convidados a relatarem suas experiências nas visitas 
que realizaram nos espaços da cidade, via projetos institucionais. Foram seleciona-
dos para as entrevistas 10 estudantes dentre os que haviam elaborado os balanços 
de saber, observando a paridade de sexo, e contemplando a diversidade dos bairros 
nos quais esses estudantes moravam, 05 bairros, com atenção para os bairros con-
siderados mais vulneráveis. 

Charlot convoca os pesquisadores a praticarem uma leitura em positivo para 
dar conta das diferentes lógicas, das relações de sentido, e dos processos implicados 
na relação com o saber. Desse modo, ao se adotar a perspectiva teórica e analítica 
da relação com o saber, busca-se evitar o olhar da falta (CHARLOT, 2009) sobre 
os sujeitos e a ETI. A intenção é compreender os processos vivenciados pelos estu-
dantes no movimento de saída da escola, e apreender nesses processos os diálogos 
propiciados entre escola e cidade. 

Andanças pela cidade – aprendizagens e processos

O movimento empreendido pela ETI, que propicia a saída dos estudantes dos 
muros da escola, se organizou em torno de Projetos Institucionais enviados pela 
SMED para todas as 54 escolas6 (40 da zona urbana e 14 da zona rural). 

O projeto denominado “Passeio na História de Governador Valadares”, objeto 
de discussão neste texto, foi destinado a estudantes do 3º CPA ao 3º CA de todas as 
escolas da rede municipal localizadas na zona urbana e na zona rural (GOVERNA-
DOR VALADARES, 2015). A Secretaria responsabilizava o professor de história 
para o acompanhamento das turmas, mas outros professores também poderiam 
participar do projeto, conforme organização da escola. 

Esse Projeto contemplava diferentes espaços da cidade: Prédio Histórico, como 
a Açucareira, Assentamento de Trabalhadores sem Terra, monumentos históricos 
localizados no centro da cidade e em um bairro periférico, Câmara Municipal, Cate-
dral de Santo Antônio, Cemitério Santo Antônio, Centro Cultural Nelson Mandela, 
Ilha dos Araújos (bairro da cidade), Mercado Municipal, Museu da Cidade, Parque 



886 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Maria Celeste Reis Fernandes de Souza, Miria Núbia Simões Lourenço

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 876-900, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Municipal, Praça da Estação, Serviço Autônomo de Água e Esgoto (SAAE), Sexto 
Batalhão da Polícia Militar, Templo da primeira Igreja Presbiteriana.

Os lugares a serem visitados estão, por vezes, abertos a entrada das pessoas 
(como o Parque, as praças); outros dependem de combinação prévia para visita, 
como a Câmera dos Vereadores; alguns têm guias (a exemplo do museu e do par-
que); outros não (como as igrejas, as praças, o Prédio Histórico da Açucareira); em 
alguns, o projeto estabelecia obrigatoriedade de visita, como o museu; outros, era 
facultativa; alguns lugares localizam-se na região central da cidade (como o SAAE 
e as igrejas); outros em bairros distantes (Parque Municipal, Assentamento). 

A análise do material empírico propicia identificar diferentes aprendizagens 
nesse movimento de saída da escola, assim como os processos que as envolvem e 
nos quais se pode ler as tensões entre o ““olhar sobre a cidade”, a “forma escolar”.

Acompanhando Charlot (2009, p. 20) buscamos tratar os balanços, inicialmen-
te, como “um texto [...], onde se procura encontrar regularidades que permitam 
identificar processos”. Interessa no exercício metodológico empreendido pelo autor 
as aprendizagens evocadas pelos sujeitos nos balanços de saber, os lugares dessas 
aprendizagens, os “agentes” (com quem os sujeitos dizem terem aprendido). Nos 
textos dos balanços do saber analisados o autor busca também referências a apren-
dizagens subdivididas por ele em: Aprendizagens Intelectuais e Escolares (discipli-
na escolar, regras, uso de determinado conhecimento); Aprendizagens Relacionais 
e Afetivas (relações interpessoais); Aprendizagens de Desenvolvimento Pessoal 
(conquistas pessoais, maneiras de ser); Aprendizagens Profissionais (relativas à 
profissão); Aprendizagens Genéricas (aprendi muito) (CHARLOT, 2009). 

Ao aplicar a proposta analítica utilizada pelo autor na leitura dos balanços 
de saber elaborados pelos estudantes, foi possível identificar o comparecimento de 
dois tipos de aprendizagens: relacionais e afetivas (em menor número); intelectuais 
e escolares que se destacaram no conjunto dos textos analisados. 

Os movimentos de saída permitem um maior envolvimento dos(as) estudantes 
em aprendizagens relacionais e afetivas (relações interpessoais e comportamen-
tos afetivo-emocionais) evidenciando atitudes que possibilitam estreitar os laços 
com colegas e professores, como se destaca nos balanços de saber em enunciações 
como os fragmentos a seguir retirados dos textos: “conversei com colegas”, “ouvir”, 
“trocar ideias”, “no parque me diverti com os meus amigos”, “conversei mais com a 
professora”, “estar mais próximo dos colegas”. 

Em diferentes estudos sobre a relação dos jovens com a escola, sobressaem as 
aprendizagens relacionais e afetivas (CHARLOT, 2001, 2009), e nas circunstâncias 



887  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Relação com o saber e território: experiências de estudantes em tempo integral

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 876-900, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

deste estudo, nas quais os estudantes se veem, temporariamente, fora dos muros 
da escola, com suas regras e cerceamentos temporais e corporais, eles relembram 
essas aprendizagens propiciadas pela aproximação com o outro. O que nos parece 
uma novidade é a evocação de aprendizagens intelectuais e escolares sobrepondo-
-se à evocação das atividades relacionais e afetivas. Assim o que marca a experiên-
cia dos(as) estudantes nesse movimento se saída, quando se encontram, inclusive 
fora dos muros da escola, com seus horários delimitados e formas de organização 
que nem sempre permitem o ir e vir livres, são as referências que eles fazem a 
aprendizagens intelectuais e escolares. 

Ao analisar as aprendizagens intelectuais e escolares, Charlot (2009, p. 27, 
aspas do autor) as subdivide em: 

[...] aprendizagens escolares básicas como ler, escrever, contar; expressões genéricas e tau-
tológicas do tipo ‘aprendi muitas coisas’, ‘aprendi o saber’; referências a disciplinas escola-
res através do simples enunciado dessas disciplinas (aprendi Matemática, Francês [...], a 
evocação de um conteúdo de saber (aprendi o corpo humano, as fracções [...] ou a indicação 
de uma capacidade (aprendi a exprimir-me em Francês [...]; aprendizagens metodológicas, 
no sentido estrito (rever, organizar-me) ou amplo (estudar, instruir-me); aprendizagens 
normativas (aprender bem, levantar a mão [...]; atividades como pensar, compreender, re-
fletir, imaginar. 

Nos textos dos balanços de saber, ao refletirem sobre o que aprenderam, os 
estudantes não evocam disciplinas escolares, o que era de se esperar posto que a 
especificidade da atividade (saída da escola) favorece a não evocação das discipli-
nas. Encontramos nos textos referências a aprendizagens sobre o cuidado e sobre 
preservação ambiental como podemos conferir nos fragmentos a seguir: “aprendi a 
cuidar do ambiente”; “a importância da preservação ambiental”, “aprendi sobre o 
meio ambiente”. As referências a essas aprendizagens não detalhadas nos textos, 
são evocadas de modo mais geral e é interessante observar que eles se lembram de 
“conteúdo de saber” que se relacionam a conhecimentos específicos sobre história, 
propiciado pelo objeto do Projeto: 

 No museu, vi como eram os instrumentos de trabalho de antigamente (Vitor)7. 

 Vi [no museu] correntes para acorrentar os escravos, que eram comercializados e vendidos 
(Thales).

[Aprendi] que os índios eram enterrados em urnas (Carla).

CARDO significa Companhia Açucareira do Rio Doce (Luísa). 

A Açucareira é um patrimônio tombado (Pedro).



888 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Maria Celeste Reis Fernandes de Souza, Miria Núbia Simões Lourenço

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 876-900, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Nessa evocação do “conteúdo de saber” os estudantes relatam que aprenderam 
com as pessoas que os receberam, nos locais visitados, especialmente no “museu”, 
e no “centro cultural”: 

Durante o passeio tinham as pessoas que explicavam as coisas, nos ensinavam sobre a im-
portância daquilo na nossa cidade, aprendi muito com eles sobre a nossa cidade (Tiago).

Sempre tinha alguém explicando a importância daquele local para Valadares, então aprende-
mos com várias pessoas diferentes e com diferentes explicações (Lucas).

Além dos lugares que “guardam a história da cidade” (Estudante, sexo fem.) 
como o museu e o centro cultural, outro local ao qual os estudantes fazem referência 
é o Assentamento. Neste local, os estudantes foram recebidos por uma moradora 
assentada que vivenciou o passado de luta dos “sem terra” e que conta a história da 
ocupação da fazenda. Dessa história eles evocam como conteúdo de saber, a “luta 
pela terra” (Laila), “trabalhadores que vivem da terra” (Lilia), “ter terra para viver 
e trabalhar” (João). 

Esse conjunto de saberes colocados à disposição dos estudantes e que foram 
apreendidos pela incursão na história da cidade por meio de objetos, monumentos, 
dos espaços que guardam a histórias, dentre elas a luta para se adquirir um pedaço 
de terra para viver e trabalhar, são importantes para a entrada deles na história 
humana, como argumenta Charlot, nesse caso na história de grupos humanos es-
pecíficos, por meio de “objetos-saberes [...] aos quais um saber está incorporado” 
(CHARLOT, 2000, p. 66), como os livros, os monumentos, as obras de arte, o Assen-
tamento, que mais do que um lugar, é território de memórias. 

A partir desse conjunto de saberes, refletimos sobre os territórios e as territo-
rialidades. 

Saquet (2010) apresenta a relação território/territorialidade evidenciando que 
as identidades constitutivas da territorialidade são “inerentes à vida de um certo 
grupo social em um determinado lugar” (SAQUET, 2010, p. 147) e implicam em re-
lações sociais, culturais e de pertencimento a um território (rua, bairro, cidade, cam-
po). Nesse sentido, ao considerar os lugares visitados pelos estudantes, poder-se-ia 
perguntar: Esses lugares contam o quê para os estudantes? É possível uma identifi-
cação deles com os lugares? Que conexões se estabelecem entre a história apreendida 
por eles, com a sua própria história, como pertencentes desse território “a cidade”?

Eles aprenderam que os lugares são históricos, são importantes para a histó-
ria da cidade, se sensibilizaram com a vida dos escravos, dos índios, dos costumes 
dos antepassados: 



889  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Relação com o saber e território: experiências de estudantes em tempo integral

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 876-900, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Que é histórico os lugares, que é importante para a história da cidade (Júlio).

O tanto que os escravos sofriam (Júlia).

Aprendi sobre a urna de enterrar os índios (Carlos).

A gente viu secador de antigamente, como os presos, mostraram as ferraduras que os presos 
ficavam, colocavam nos braços e nas pernas, as televisões, rádios, máquinas de supermerca-
do, notas de dinheiro, várias coisas (Rodrigo).

Vimos as carroças, os sapatos que eram de ferro, tanto de homem quanto[de] mulher. Os 
ferros de passar roupa, de colocar brasa, muito legal a excursão (Kely).

No conjunto dos textos dos balanços, via de regra, os estudantes fazem refe-
rência à “História da cidade”. Em um dos balanços, um estudante diferencia-se dos 
demais e reconhece como pertencente à cidade:

Fui à biblioteca municipal e aprendi que ler faz bem para a mente. Fui aos pontos turísticos 
e aprendi um pouco mais sobre a minha cidade. Fui ao museu, à Açucareira  e ao parque 
municipal (Paula).

Esse conjunto de evocações dos estudantes sobre a história da cidade e a refe-
rência feita por um dos estudantes sobre a “minha cidade” nos instigam a pensar 
sobre os territórios de pertencimento, e sobre como se pode provocar a partir da 
experiência de saída da escola “o encontro entre o lugar-presente e o lugar-passado 
na experiência dos jovens” (FRONZA; RIBEIRO, 2014, p. 307). É, pois, reconhecer 
o sentido antropológico, sociológico e subjetivo implicado na relação com o saber 
a partir da proposição de que essa “história diz respeito a” (idem), cada um como 
sujeito, a uma vida coletiva, a um território de pertencimento. 

Como dito anteriormente, os balanços de saber nos permitem traçar um qua-
dro geral das aprendizagens evocadas pelos sujeitos, mas aspectos das singula-
ridades, de como cada um viveu a experiência que nos propusemos a analisar só 
podem ser apreendidos por meio de entrevistas (CHARLOT, 2009). Por isso fizemos 
também a escuta dos (as) estudantes procurando apreender as aprendizagens e os 
processos implicados nessas aprendizagens, especialmente os que se referenciam 
ao território e as territorialidades. 

Assim de modo geral as lembranças dos (as) estudantes sobre as saídas da 
escola remetem ao objetos-saberes: “vi a cadeira do primeiro dentista”; “os ferros 
de passar”; “como os escravos eram amarrados com correntes”; “as ferramentas 
que eram colocadas neles”; “as câmeras fotográficas de antigamente”; “os quadros 
dos caras mais importantes daqui”; “como eram as ferramentas dos médicos anti-
gamente”.



890 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Maria Celeste Reis Fernandes de Souza, Miria Núbia Simões Lourenço

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 876-900, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

O estabelecimento de relações entre passado e presente são aprendizagens 
correlacionadas ao campo da História, e o conhecimento elaborado na disciplina 
História “precisa ser compreendido como o produto da ação de diversos grupos e 
não de um indivíduo ou grupo isolado” (PINA; PEREIRA, 2020). A evocação de 
aprendizagens que mostram uma atenção a objetos, ferramentas, pessoas do pas-
sado, e a expressão “antigamente”, nos fazem refletir sobre os resultados do estudo 
realizado por Pina e Pereira (2020). Em seu estudo com crianças do 5º ano as auto-
ras também encontram referências ao passado, e o uso recorrente da palavra “anti-
gamente”. Na análise que empreendem sobre esses resultados as autoras refletem 
sobre a necessidade de se construir com as crianças a conexão passado/presente 
com vistas a desconstrução de uma História linear e factual, e depreende-se do 
texto a relevância da História Local. 

A reflexão sobre a História Local se coloca também como relevante neste es-
tudo. No conjunto do material empírico analisado se relata a história da cidade 
(dos povos antigos, dos homens importantes, de como foi construída, e são feitas 
três referências ao Assentamento e a luta pela terra), mas, parece-nos, na análise 
desse material, que se coloca como pouco evidente os sentimentos de pertença a 
um território formado por memórias e lutas. O sentimento de pertença se coloca 
além das aprendizagens sobre os “artefatos”, no esquecimento de uma cidade que 
se constrói por meio de narrativas cotidianas dos sujeitos que participaram da 
formação desse território: indígenas, tropeiros, migrantes, madeireiros, doceiras, 
dentre outros, com marcadores sociais de gênero, geracionais, de classe, religiosos, 
raciais e étnicos (SIMAN, 2008; GENOVEZ; TEIXEIRA; BRAGA, 2019). 

Dois dos estudantes apresentaram nas entrevistas respostas que sugerem iden-
tificação com a cidade e o encontro com a sua própria história. Para Davi, foi a opor-
tunidade de “saber mais da história da minha cidade” (grifo nosso), o que remete a 
uma relação de identificação com a cidade. Paulo se reconhece na história contada no 
museu sobre os negros: “aprendi a história dos negros e que tenho que me valorizar 
mais” (grifo nosso), se incluindo, portanto, nessa história, como jovem negro.

Ao se refletir sobre o que nos apresentaram os estudantes a respeito da expe-
riência de saída da escola, via Projeto, vale questionar se não seria legítima a inclu-
são no itinerário proposto os bairros nos quais os estudantes vivem, e que circun-
dam a escola, favorecendo o trânsito pela sua comunidade, recuperando aspectos 
da sua história e a memória construída pelos grupos que o formaram. Desse modo, 
poderia se aliar conhecimentos historicamente constituídos e cultura local, possi-
bilitando aos estudantes “acessar e contribuir com toda a atividade humana que 



891  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Relação com o saber e território: experiências de estudantes em tempo integral

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 876-900, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

aquela cultura construiu” (COELHO; MAURÍCIO, 2016, p. 1109), em um movimen-
to de reconhecimento da tríade entre as relações epistêmicas, identitárias e sociais.

“Vi o mapa da nossa cidade”. Esse excerto discursivo extraído da entrevista de 
Ana, nos faz perguntar sobre qual cidade é vista? Qual cidade é apreendida pelos 
(as) estudantes no movimento de saída da escola? 

Ana, morada de um dos bairros periféricos, não tem o hábito de circular muito 
pela cidade e foi pela primeira vez ao museu e ao Assentamento, como aluna da 
ETI, neste projeto. Essa experiência se reveste de significado para Ana que relata 
as conversas com a família sobre o que viu e pareceu-nos impressionada com o 
mapa da cidade. Por exemplo, no bairro em que Ana mora localiza-se o “Bioquê 
do Prefeito”, atribuição alegórica dada pela população à caixa d’água construída 
para resolver os problemas enfrentados pela falta de água na região e que, embora 
tenha sido um local selecionado para visitas no Projeto, não constou efetivamente 
do itinerário dos passeios feitos por esses(as) estudantes.

Na literatura sobre Educação Integral/tempo Integral, há uma preocupação 
de que a abertura da escola para os espaços da cidade não se converta em passeios 
(BRASIL, 2009d; MOLL, 2012a; MOLL, 2014; LEITE; CARVALHO, 2016). Evocan-
do Milton Santos, essas publicações apontam para a importância de se reconhecer 
o espaço como território usado – “o chão mais a identidade” (BRASIL, 2009d, p. 60) 
e propõem um redimensionamento das relações entre escola e cidade:

A cidade não pode continuar sendo apenas o espaço no qual a escola se situa. A cidade, à 
luz do que aprendemos com Milton Santos, precisa ser compreendida como território vivo, 
permanentemente concebido e reconcebido material e simbolicamente pelos sujeitos que a 
habitam (MOLL, 2014, p. 32).

Na geografia dessa cidade, “desenhada no mapa”, não é possível apreender 
a territorialidade que conforme argumenta Raffestin (1993, p. 158, aspas do au-
tor) “reflete a multidimensionalidade do ‘vivido’ territorial pelos membros de uma 
coletividade”. Além disso, vale lembrar, como argumenta o autor, que as territo-
rialidades também são marcadas por relações de poder: “quer se trate de relações 
existenciais/e ou produtivistas, todas são relações de poder, visto que há interação 
entre os atores que procuram modificar tanto as relações com a natureza como as 
relações sociais” (RAFFESTIN, 1993, p. 159). 

Embora os(as) estudantes tenham ido ao Assentamento e ouvido a narrativa 
da assentada sobre a história de luta desse grupo, pode se refletir de modo geral 
que na cidade que se apresenta para apreciação dos estudantes, há uma analítica 
do poder que traça sua cartografia representando-a de modo racional, na qual se 



892 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Maria Celeste Reis Fernandes de Souza, Miria Núbia Simões Lourenço

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 876-900, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

tornam invisíveis as tensões e contradições próprias dos atores no território. Tal 
cartografia se presta a “impor uma ordem ao cotidiano da cidade” (CARRANO, 
2003, p. 22). 

Desse modo, ignoram-se as relações de poder, os movimentos de resistências, 
as contradições, a ambivalência, o cotidiano das pessoas que transitam, por exem-
plo, pelo mercado municipal (em nenhum momento visitado), assim como a priori-
dade concedida, na escolha dos lugares a serem visitados, ao centro da cidade em 
detrimento da periferia, local de vida dos(as) estudantes. 

Nesse caso, pode-se refletir sobre a relação assimétrica que se estabelece entre 
centro e periferia: 

O usual desconhecimento das práticas sociais cotidianas desenvolvidas pelos moradores 
que constituem aqueles espaços não impede, entretanto, a construção de uma série de juí-
zos a seu respeito – juízos elaborados, em geral, por representantes oficiais ou não, das 
vozes dominantes da cidade (SILVA, 2011, p. 201).

Além disso, sobre a periferia lança-se um olhar da falta, da negação, sendo a 
mesma reconhecida pelas ausências (do que não tem, e do que não é) (SILVA, 2011), 
portanto, destituída do seu potencial para educar. 

O próprio título do projeto que propicia a saída dos estudantes da escola, a 
narrativa sobre os lugares a serem visitados, a escolha de um espaço em detrimen-
to do outro, e a impossibilidade de tempo para a exploração desses espaços, com 
suas minúcias, circulação de pessoas, objetos, relações, práticas, estabelecimento 
de relações dos(as) estudantes com os mesmos, conforma os passeios a incursões 
turísticas no universo da cidade, negligenciando-se o território como lugar de vida 
e relações. 

A saída dos(as) estudantes da escola para a realização da atividade é precedi-
da pelas recomendações da escola, como de modo geral se faz a grupos de estudan-
tes quando se deslocam da escola para outros espaços, conforme explicam Jane e 
Maria, durante a entrevista quando foi perguntado sobre como eram organizadas 
as saídas para o “Passeio”.

Jane: Explicaram que a gente ia ao parque, museu e praça da estação. Falaram o que ia ser, 
que tinha gente recebendo, pra gente se comportar.

Maria: Eles [os professores] falam as regras: o que pode e não pode fazer. Sempre tem alguém 
que quer se aparecer. Ah! eu fui lá e toquei nisso, pode acabar estragando. Nós vamos pra 
esse lugar, pode fazer isso, não pode fazer isso. Se for tirar foto tem que perguntar se pode, 
ou não. Tem que falar tudo direitinho, andar direitinho. 



893  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Relação com o saber e território: experiências de estudantes em tempo integral

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 876-900, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Se as recomendações feitas podem ser tomadas como cuidado da escola, elas 
também se sobrepõem na memória dos (as) estudantes, sobre outras conversas 
escolares que pudessem remeter aos propósitos e intenções desta atividade no con-
texto de integralidade da formação dos estudantes e das experiências estéticas, 
culturais, cidadãs que os aguardava. 

Mas, é a afirmativa de Paula, que chama a atenção quando relata o que faz 
quando retorna à escola: “Chegamos, lanchamos e subimos para ter uma aula nor-
mal” (Paula).

Cabe refletir que a escola guarda historicamente uma forma escolar (JOIG-
NEAUX, 2011) expressa na arquitetura, no disciplinamento dos corpos, no conteú-
do legitimado a ser ensinado, na relação pedagógica, nos modos de transmissão do 
conhecimento, na regulação espacial e temporal, que a configura. 

A arquitetura da escola preserva a forma escolar, e é para esta arquitetura 
que a estudante retorna para “a aula normal”. Sair em andanças pela cidade é não 
ter uma aula normal, é ter uma aula diferente: “A escola sempre nos proporciona 
muitos passeios e são muito bons, pois fazemos uma aula diferente, é usado um 
método de ensino diferente, divertimos aprendendo” (Alan).

 O modo de organização do conhecimento escolar também se preserva no terri-
tório escolar, e, desse modo, as saídas dos estudantes para outros espaços não mo-
dificaram o cotidiano da mesma em se tratando das conexões entre os itinerários e 
os saberes dos estudantes, e os saberes da escola. 

Nos relatos dos (as) estudantes sobre como se discute na escola a experiência 
vivida nos “Passeios”, sobre o que viram e aprenderam, nove estudantes disseram 
fazer “relatórios”, “redação”, “texto”, em que mencionavam os lugares visitados e as 
aprendizagens neles adquiridas. 

Pesquisadora: E quando voltaram, houve algum comentário, os professores pediram algum 
trabalho? 

Jane: Pediram uma redação pra gente falar tudo que a gente aprendeu. Tudo mesmo. Aí todo 
mundo da minha sala fez uma redação falando sobre o parque e o museu.

Se a escrita de modo geral pode ser um exercício reflexivo, recurso valioso in-
clusive, como geradora da reflexão histórica (FRONZA; RIBEIRO, 2014), os relatos 
dos estudantes não nos apresentam essa possibilidade ou diálogos que a propicias-
sem, e o que se reafirma é o exercício escolar da “redação”. 

Nesse sentido, essa experiência nos remete a preponderância da escrita sobre 
a oralidade nas práticas escolares e apresenta também outra marca da forma es-



894 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Maria Celeste Reis Fernandes de Souza, Miria Núbia Simões Lourenço

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 876-900, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

colar: a relação pedagógica definida por meio de regras impessoais (JOIGNEAUX, 
2011). 

Todos são convocados a registrarem por escrito a saída da escola, via projeto, 
e não temos evidências nos textos e nas entrevistas sobre diálogos entre as apren-
dizagens advindas dessa experiência e a reflexão sobre os estudantes se inserirem 
como atores no território. Pelos relatos dos(as) estudantes, as saídas da escola se 
convertem em “passeios”, portanto, de certo modo, ignorados como válidos para 
aprendizagens pela escola. Por essa pouca validação perde-se uma oportunidade de 
uma maior articulação entre os saberes apreendidos no território e a reflexão sobre 
eles que possibilitem a apropriação, reelaboração do vivido, aprofundamento dos 
conhecimentos, avaliação dos contextos e das situações, em um exercício epistêmi-
co que é de responsabilidade da escola (CHARLOT, 2001, 2009), e no qual não se 
pode esquecer das relações epistêmicas, identitárias e sociais, nas quais a relação 
com o saber encontra-se inscrita. 

Outra marca da forma escolar que apreendemos nos relatos dos estudantes é o 
tempo escolar: um tempo específico, repartição em horários, percursos previsíveis, 
e como argumenta Joigneaux (2011, p. 430), “há um tempo para cada coisa, porque 
tudo deve se fazer em uma certa ordem, previamente definida”. Mesmo a escola 
dispondo de 8 horas para a realização das atividades diárias, os passeios são cro-
nometrados. Na ETI, o tempo escolar é cronometrado em módulos de 50 minutos e 
o tempo também se mostra, por vezes, nos passeios, recortado na forma modular: 

Um dos passeios foi a nossa ida ao Museu da Cidade que durou cerca de 50 minutos, em todo 
tempo um funcionário do museu que nos acompanhou, falou sobre a história da nossa cidade 
e depois fomos andando em “quartos” onde havia móveis e objetos que pertenciam a antigos 
moradores da nossa cidade que doaram esses móveis para o museu colocar em exposição 
(Bete).

O relato da estudante mostra a força do tempo escolar se interpondo na vi-
vência de outro território educativo. Talvez seja a força desse tempo que faça com 
que a visita se assemelhe à forma escolar (transmissão) e às andanças nos quartos 
(parecidos, no modo de condução da visita, à sala de aula). 

Imaginemos o mercado como território educativo e as possibilidades de apro-
priação dos estudantes desse espaço: cheiros, cores, arquitetura, diversidade, 
tradições, barracas, lojas, vendedores ambulantes, pechinchas, compras, vendas, 
compradores, pessoas que circulam livremente, etc. Imaginemos o tempo contado 
da visita e a riqueza de vivência do território que se perde com esse tempo. 



895  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Relação com o saber e território: experiências de estudantes em tempo integral

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 876-900, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

A respeito da apropriação de outros espaços pelas escolas para a ampliação 
da jornada escolar, considerados por seu potencial educador, Canário (2004) alerta 
para a dissociação entre escola e vida. Um dos problemas, segundo o autor, é o “dis-
tanciamento em relação à forma escolar que se traduz pela persistência da ‘ilusão 
pedagógica’ que consiste em dissociar as situações de aprendizagem escolar das si-
tuações sociais em que elas se inscrevem” (CANÁRIO, 2004, p. 56, aspas do autor).

Ao lançar um olhar sociológico sobre a escola e discorrer sobre “a territoria-
lização da ação educativa” (CANÁRIO, 2005, p. 158), o autor tece críticas à orga-
nização escolar que toma por base o espaço escolar numa relação entre professor/
aluno, e não em uma relação com o social. Conforme o autor argumenta, o espaço 
escolar, do modo como está posto na contemporaneidade, não é um “espaço so-
cial”. Para que a escola se converta nesse espaço, o autor sustenta a necessidade 
de ultrapassar uma visão redutora de territórios circunscritos às suas dimensões 
escolares, procedendo-se à construção de territórios educativos onde se construam 
modalidades de interação entre o escolar e o não escolar. 

Esse divórcio, entre o que acontece no movimento de saída dos (as) estudantes 
da escola e o que acontece na escola, reduz a potencialidade educativa da expe-
riência vivida por eles. Grava-se o nome dos espaços (fui ao Centro Cultural, à 
Açucareira, ao Assentamento), a serventia dos aparelhos (a cadeira, a urna), a 
importância das pessoas “históricas” e até das “coisas” antigas, lembra-se da luta 
pela terra, mas não foi possível apreender no material analisado (a exceção das 
evocações feitas por Davi e Paulo) outras referências a processos de territoriali-
zação nesses lugares – no modo como os sujeitos os constituíram historicamente, 
ou foram dele alijados como os índios, os negros, os trabalhadores na luta pela 
terra, – ou no modo como os estudantes neles se inserem na imbricação território/
territorialidade. 

Conclusão

Colocar em diálogo o sujeito transitando entre o espaço da escola e da cidade, 
no movimento desencadeado pela ETI, ou por outras experiências em tempo inte-
gral que tomam a cidade como fonte de aprendizado, nos instiga a refletir sobre a 
intencionalidade das políticas de ampliação da jornada escolar, em uma perspecti-
va de educação integral/tempo integral que considere como territórios educativos 
os diferentes espaços que circundam a escola. A literatura sobre a educação inte-
gral tem apontado para a importância de envolver a comunidade nas atividades da 



896 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Maria Celeste Reis Fernandes de Souza, Miria Núbia Simões Lourenço

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 876-900, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

escola e a escola nas atividades da comunidade, em um processo de ressignificação 
do entorno da escola o que possibilita apreender a rua, o bairro, a cidade como 
territórios que podem contribuir na construção da educação integral, e não apenas 
da escolarização em tempo integral.

É na defesa desse diálogo entre a escola e a cidade que refletimos sobre a expe-
riência de saída da escola que nos propusemos a analisar, ao tomarmos como objeto 
as relações com o saber que os (as) estudantes, participantes do estudo estabelecem 
nessa experiência em direção a outros espaços da cidade. 

Uma primeira conclusão é a de que a experiência foi significativa para os 
estudantes pelo comparecimento de aprendizagens relacionais e afetivas; intelec-
tuais e escolares, com preponderância dessas últimas. Assim, mesmo que essas 
aprendizagens não tenham sido objeto de maiores reflexões e desencadeadora de 
outras aprendizagens nos muros da escola, o movimento de saída desses muros 
possibilitou aos sujeitos aprendizagens sobre pessoas, lugares e objetos-saberes, 
importantes, como parte da sua entrada na história humana.

Como moradores de bairros periféricos, em uma cidade de médio porte, esses 
sujeitos têm poucas oportunidades de circulação nos espaços da cidade, especial-
mente os selecionados para a atividade, especialmente o museu, o centro cultural 
e o Assentamento. A experiência de saída da escola em direção a esses espaços, 
tomados como território de memórias, de histórias e lutas, foi uma experiência 
significativa nas lembranças dos estudantes.

Cabe refletir sobre a percepção dos(as) estudantes de que na experiência se 
vivia uma “aula diferente” e ao voltar para a escola se retornava “para uma aula 
normal”. As palavras “diferente” e “normal” são provocadoras de reflexões sobre a 
força da forma escolar que apreendemos na organização do tempo escolar, que se 
sobrepõem inclusive na destinação do tempo, em módulos de 50 minutos, para o 
estar em alguns dos espaços, como relatado pelos estudantes; e sobre o que se faz 
no retorno a escola – um exercício escrito; reduzindo-se as potencialidades da ex-
periência vivida, os vínculos territoriais e perdendo-se a oportunidade de reflexão 
dos estudantes sobre o vivido e que poderia ser provocador de aprendizagens de 
cunho epistêmico, inscritas na tríade proposta por Bernard Charlot, entre relações 
epistêmicas, identitárias e sociais. 

As contribuições dos autores que tematizam o território possibilitam refletir 
que é possível aos estudantes apropriarem-se da cidade em uma dimensão simbó-
lica, bastando para tal que se identifiquem com ela, sintam-na sua, estabelecendo 
com ela uma relação de pertencimento. Nesse sentido, o que chama a atenção neste 



897  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Relação com o saber e território: experiências de estudantes em tempo integral

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 876-900, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

estudo foram as lacunas nas lembranças dos estudantes no que diz respeito ao 
bairro. Durante as entrevistas, ao buscar aprofundar sobre a experiência de saí-
da da escola e o que poderiam aprender se visitassem o bairro onde moram, esse 
é pouco evocado, sobressaindo como lugares frequentados, e nos quais é possível 
aprender, as igrejas e uma quadra de futebol. Não basta ter nascido ou morar em 
um determinado lugar para dele se apropriar, é preciso que haja vínculos, união, 
atividade conjunta, luta, encontros, e que nele, de algum modo, os sujeitos impri-
mam suas marcas. 

Em um cenário de retração de matrículas em tempo integral, nas opções do 
PNME de opção pela melhoria da aprendizagem em alfabetização e matemática, 
em detrimento e desarticulada da integralidade da formação humana inerente a 
educação integral, a ausência de referência a territórios educativos, o temor a pau-
ta cidadã a que assistimos nesse cenário, reafirmamos a importância da proposição 
da ETI feita em 2010, pelo seu caráter universal, e as possibilidades, ainda que 
tímidas de uma aproximação com a cidade. No reconhecimento da importância da 
educação integral/tempo integral optamos por concluir com Paulo Freire: “A Cida-
de somos nós e nós somos a Cidade” (FREIRE, 2007, p. 25), inspirador da política 
indutora do Programa Mais Educação e que possibilitou o germinar de experiên-
cias de educação integral pautadas em aprendizagens éticas e cidadãs.

Notas
1	 Programa reeditado por meio da Portaria nº 1.144, de 10 de outubro de 2016 – “Novo Mais Educação” 

(BRASIL, 2016) e difere das proposições iniciais feitas até o ano de 2015, mas continua a apontar para a 
articulação escola/comunidade e mantém em seu sítio eletrônico as publicações sobre o PME. Disponível 
em: http://portal.mec.gov.br/programa-mais-educacao/publicacoes. Acesso em: 18 mar. 2020.

2	 A rede se propõe a divulgar estudos sobre relação com o saber, bem como promover a comunicação entre os 
pesquisadores que se debruçam sobre “ relação com o saber”. A rede é organizada por Bernard Charlot, Ve-
leida Anahi da Silva Charlot e Elissandra Silva Santos. Informações disponíveis em: https://redereperes.
wixsite.com/reperes. Acesso em: 05 mar. 2020. 

3	 Estudo aprovado por Comitê de Ética em Pesquisa. Apoio: Universidade Vale do Rio Doce – Univale. 
4	 A ETI organiza-se por ciclos de desenvolvimento humano: Ciclo da Infância (CI) 06 aos 08 anos; Ciclo da 

Pré-adolescência (CPA) de 09 a 11 anos e o Ciclo da Adolescência (CA) de 12 a 14 anos (GOVERNADOR 
VALADARES, 2009). 

5	 A adaptação do enunciado foi feita a partir de Souza e Charlot (2016), que também tomam como objeto de 
discussão a ETI de Governador Valadares.

6	 “Projeto Conhecendo o IFMG”, que visa propiciar a estudantes do 9º ano o contato com o Instituto Federal 
de Educação; “Projeto de Incentivo à Leitura - Um passeio no universo literário”, que tem como local o 
Centro Cultural no qual se localiza a biblioteca pública e “Passeio na História de Governador Valadares”. 

7	 Nome fictício visando preservar a identidade dos participantes.

http://portal.mec.gov.br/programa-mais-educacao/publicacoes
https://redereperes.wixsite.com/reperes
https://redereperes.wixsite.com/reperes


898 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Maria Celeste Reis Fernandes de Souza, Miria Núbia Simões Lourenço

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 876-900, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Referências

BRASIL. Portaria Interministerial nº. 17, de 24 de abril de 2007. Institui o Programa Mais 
Educação. Brasília, 2007.

BRASIL. Educação integral/educação integrada e(m) tempo integral: concepções e práticas na 
educação brasileira. Mapeamento das experiências de jornada escolar ampliada no Brasil: estu-
do qualitativo. Brasília: Ministério da Educação, 2010. Disponível em: http://educacaointegral.
mec.gov.br/biblioteca. Acesso em: 11 mar. 2020.

BRASIL. Série Educação Integral. Texto Referência para o Debate Nacional. Brasília: Minis-
tério da Educação, 2009a. Disponível em: http://educacaointegral.mec.gov.br/biblioteca. Acesso 
em: 02 mar. 2020

BRASIL. Programa Mais Educação: gestão intersetorial no território. Brasília: Ministério da 
Educação, 2009b. Disponível em: http://educacaointegral.mec.gov.br/biblioteca. Acesso em: 02 
mar. 2020.

BRASIL. Rede de saberes mais educação: pressupostos para projetos pedagógicos de educação 
integral. Brasília: Ministério da Educação, 2009c. Disponível em: http://educacaointegral.mec.
gov.br/biblioteca. Acesso em: 02 mar. 2020.

BRASIL. Territórios Educativos para a Educação Integral. Brasília: Ministério da Educação, 
2009d. Disponível em: http://educacaointegral.mec.gov.br/biblioteca. Acesso em: 01 mar. 2020.

BRASIL. Caminhos para elaborar uma proposta de Educação Integral em Jornada Ampliada. 
Brasília: Ministério da Educação, 2011. Disponível em: http://educacaointegral.mec.gov.br/bi-
blioteca. Acesso em: 11 mar. 2020.

BRASIL. Lei nº 13.005, de 25 de junho de 2014. Aprova o Plano Nacional de Educação - PNE e 
dá outras providências. Diário Oficial da União, DF, 26 jun. 2014. Seção 1, Edição Extra, p. 1.

BRASIL. Portaria nº 1.144, de 10 de outubro de 2016. Institui o Programa Novo Mais Educa-
ção. Brasília, 2016. Disponível em: http://portal.mec.gov.br/. Acesso em: 01 mar. 2020.

CANÁRIO, Rui. Territórios educativos e políticas de intervenção prioritária: uma análise críti-
ca. Perspectiva, Florianópolis, v. 22 n. 01, p. 47-78, jan./jun. 2004. 

CANÁRIO, Rui. O que é a escola? Um “olhar” sociológico. Portugal: Porto, 2005.

CARRANO, Paulo César Rodrigues. Juventudes e Cidades Educadoras. Petrópolis, RJ: Vozes, 
2003.

CAVALIERE, Ana Maria. Escolas de tempo integral versus alunos em tempo integral. Em 
Aberto, Brasília, v. 22, n. 80, p. 51-63, abr. 2009. Disponível em: http://emaberto.inep.gov.br/in-
dex.php/emaberto/article/view/2220/2187. Acesso em: 12 jan. 2019.

CHARLOT, Bernard. Da Relação com o Saber: elementos para uma teoria. Porto Alegre: Artes 
Médicas Sul, 2000. 

CHARLOT, Bernard (org.). Os jovens e o saber: perspectivas mundiais. Porto Alegre: Artes Mé-
dicas, 2001.

http://educacaointegral.mec.gov.br/biblioteca
http://educacaointegral.mec.gov.br/biblioteca
http://educacaointegral.mec.gov.br/biblioteca
http://educacaointegral.mec.gov.br/biblioteca
http://educacaointegral.mec.gov.br/biblioteca
http://educacaointegral.mec.gov.br/biblioteca
http://educacaointegral.mec.gov.br/biblioteca
http://educacaointegral.mec.gov.br/biblioteca
http://educacaointegral.mec.gov.br/biblioteca
http://portal.mec.gov.br/
http://emaberto.inep.gov.br/index.php/emaberto/article/view/2220/2187
http://emaberto.inep.gov.br/index.php/emaberto/article/view/2220/2187


899  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Relação com o saber e território: experiências de estudantes em tempo integral

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 876-900, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

CHARLOT, Bernard (org.). Relação com o saber, Formação dos Professores e Globalização. 
Questões para a educação hoje. Porto Alegre: Artmed, 2005.

CHARLOT, Bernard. A Relação com o Saber nos meios populares. Uma investigação nos liceus 
profissionais do subúrbio. Porto: Portugal: Livipsic, 2009.

COELHO, Lígia Martha Coimbra Costa; MAURÍCIO, Lúcia Velloso. Sobre tempo e conheci-
mentos praticados na escola de tempo integral. Educação & Realidade, Porto Alegre, v. 41, n. 4, 
p. 1095-1112, ago. 2016. Disponível em: http://www.scielo.br/scielo.php?pid=S2175-6236201 
6005005102&script=sci_abstract&tlng=pt. Acesso em: 10 jun. 2018. 

FREIRE, Paulo. Política e Educação. Intadaiatuba, SP: Villa das Letras, 2007.

FRONZA, Marcelo; RIBEIRO, Renilson Rosa. Aulas de História: a formação de alunos-leitores 
de mundo na contemporaneidade. Espaço Pedagógico, Passo Fundo, v. 21, n. 2, p. 304-317, jul./
dez. 2014. Disponível em: www.upf.br/seer/index.php/rep. Acesso em: 07 mar. 2020.

GENOVEZ, Patrícia Falco; TEIXEIRA, Cristiane Caldas Diniz; BRAGA, Tiago Farias. Relação 
entre História e Memórias: Narrativas da Formação Histórica e Territorial do Centro de Go-
vernador Valadares (MG). Revista Brasileira de Educação e Cultura, São Gotardo, n. XIX, p. 
39-67, jan./jun. 2019.

GOVERNADOR VALADARES. Secretaria Municipal de Educação. Escola em Tempo Integral. 
Caderno 1. Governador Valadares, 2009. 

GOVERNADOR VALADARES. Secretaria Municipal de Educação. Passeio na História de Go-
vernador Valadares. Governador Valadares, 2015. 

JOIGNEAUX, Christophe. Forma Escolar. In: ZANTEN, Agnès van. Dicionário de Educação. 
Petrópolis: Vozes, 2011. p. 429-432.

LEITE, Lúcia Helena Alvarez; CARVALHO, Paulo Felipe Lopes de. Educação (de Tempo) Inte-
gral e a constituição de territórios educativos. Educação & Realidade, Porto Alegre, v. 41, n. 4, 
p. 1205-1226, ago. 2016. Disponível em: http://www.scielo.br/scielo.php?pid=S2175-62362016 
000401205&script=sci_abstract&tlng=pt. Acesso em: 10 jun. 2018.

MAURÍCIO, Lúcia Velloso (org.). Tempos e espaços escolares: experiências, políticas e debates 
no Brasil e no mundo. Rio de Janeiro: Ponteio: FAPERJ, 2014.

MAURÍCIO, Lúcia Velloso. Ampliação da jornada escolar: planejamento e acaso, contexto na-
cional e local. Revista Contemporânea de Educação, Rio de Janeiro, v. 14, n. 29, jan./abr. p. 251-
266, 2019. Disponível em: https://revistas.ufrj.br/index.php/rce/article/view/18804. Acesso em: 
10 jun. 2018.

MOLL, Jaqueline et al. Caminhos da educação integral no Brasil: direito a outros tempos e 
espaços educativos. Porto Alegre: Penso, 2012a.   

MOLL, Jaqueline. A agenda da educação integral: compromissos para sua consolidação como 
política pública. In: MOLL, Jaqueline et al. Caminhos da educação integral no Brasil: direito a 
outros tempos e espaços educativos. Porto Alegre: Penso, 2012b. p. 129-146. 

MOLL, Jaqueline. Mais Educação e PIBID: intersecções entre agendas estruturais para a Edu-
cação Brasileira. In: SIMÕES, Regina; BARBOSA. Juliana Bertucci; MOREIRA, Wagner Wey. 
Escola em Tempo Integral: linguagens e expressões. Uberaba: UFTM, 2014. p. 77-98. 

http://www.scielo.br/scielo.php?pid=S2175-62362016005005102&script=sci_abstract&tlng=pt
http://www.scielo.br/scielo.php?pid=S2175-62362016005005102&script=sci_abstract&tlng=pt
http://www.upf.br/seer/index.php/rep
http://www.scielo.br/scielo.php?pid=S2175-62362016000401205&script=sci_abstract&tlng=pt
http://www.scielo.br/scielo.php?pid=S2175-62362016000401205&script=sci_abstract&tlng=pt
https://revistas.ufrj.br/index.php/rce/article/view/18804


900 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Maria Celeste Reis Fernandes de Souza, Miria Núbia Simões Lourenço

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 876-900, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

PARO, V. H. Educação Integral em tempo integral: uma concepção de educação para a moderni-
dade. In: COELHO, Ligia Martha Coimbra Costa (org.). Educação Integral em tempo integral: 
estudo e experiências em processo. Petrópolis, RJ: DP ET Alii, Rio de Janeiro: FAPERJ, 2009. 
p. 13-20.

PINA, Maria Cristina Dantas; PEREIRA, Nallyne Celene Neves. A concepção de passado de 
crianças no 5º ano. Espaço Pedagógico, Passo Fundo, v. 27, n. 1, p. 203-222, jan./abr. 2020. Dis-
ponível em: www.upf.br/seer/index.php/rep. Acesso em: 10 mar. 2020. 

RAFFESTIN, Claude. Por uma geografia do poder. São Paulo: Ática, 1993.

SACK, Robert David. O significado de territorialidade. In: DIAS, Leila Christina; FERRARI, 
Maristela. Territorialidades Humanas e Redes Sociais. 2. ed. rev. Florianópolis: Insular, 2013. 
p. 19-113.

SANTOS, Milton. O dinheiro e o Território.  In: SANTOS, Milton; BECKER, Bertha (org.). Ter-
ritório, territórios: ensaios sobre o ordenamento territorial. Rio de Janeiro: Lamparina, 2011. 
p. 13-21.

SAQUET, Marcos Aurélio. Abordagens e concepções de território. 2. ed. São Paulo: Expressão 
Popular, 2010.

SOUZA, Maria Celeste Reis Fernandes de; CHARLOT, Bernard. Relação com o Saber na Esco-
la em Tempo Integral. Educação & Realidade, Porto Alegre, v. 41, n. 4, p. 1071-1093, ago. 2016. 
Disponível em: http://www.scielo.br/scielo.php?pid=S2175-62362016000401071&script=sci_abs-
tract&tlng=pt. Acesso em: 17 maio 2018.

SILVA, Jailson de Souza. Um espaço em busca de seu lugar: as favelas para além dos estereóti-
pos. In: SANTOS, Milton; BECKER, Bertha (org.). Território, territórios: ensaios sobre o orde-
namento territorial. Rio de Janeiro: Lamparina, 2011. p. 209-230. 

SIMAN, Lana Mara de Castro. Memórias sobre a história de uma cidade: a história como labi-
rinto. Educação em Revista, Belo Horizonte, n. 47, p. 241-270, jun. 2008. Disponível em: http://
www.scielo.br/scielo.php?pid=S0102-46982008000100014&script=sci_abstract&tlng=pt. Acesso 
em: 08 mar. 2020.

UFMG. Faculdade de Educação. GRUPO TEIA – Territórios, Educação Integral e Cidadania. 
Relatório do Projeto de Avaliação e Monitoramento do Programa Escola de Tempo Integral 
(ETI) da Secretaria Municipal de Educação de Governador Valadares. Belo Horizonte: UFMG, 
2012.

http://www.upf.br/seer/index.php/rep
http://www.scielo.br/scielo.php?pid=S2175-62362016000401071&script=sci_abstract&tlng=pt
http://www.scielo.br/scielo.php?pid=S2175-62362016000401071&script=sci_abstract&tlng=pt
http://www.scielo.br/scielo.php?pid=S0102-46982008000100014&script=sci_abstract&tlng=pt
http://www.scielo.br/scielo.php?pid=S0102-46982008000100014&script=sci_abstract&tlng=pt


901  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

“Tem gente caminhando pra lá e para cá”: caminhar com as crianças – a pesquisa em contexto campesino

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 901-917, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

“Tem gente caminhando pra lá e para cá”: caminhar com as crianças –  
a pesquisa em contexto campesino

“There are back walking back and forth”: walking with children –  
the research in campesino context

“Hay gente caminando para allá y para acá”: caminar con los niños –  
investigación en contexto campesino

Jeruza da Rosa da Rocha* 

Marta Nörnberg**

Resumo

Este artigo discute o caminhar com crianças em contexto campesino como possibilidade metodológica para 
a pesquisa com crianças. A partir de alguns pressupostos da abordagem etnográfica, as caminhadas com as 
crianças são descritas como uma ferramenta metodológica capaz de oferecer elementos para interagir com elas 
em suas dinâmicas sociais. A ação de caminhar com as crianças permite desenvolver uma postura atenta às 
brechas e às pistas oferecidas por elas sobre a (re)interpretação que fazem da cultura comunitária e da cultura 
das famílias, em especial, das práticas da pesca e da lida no campo. Os processos interpretativos realizados pelas 
crianças, em suas relações intergeracionais e intrageracionais, são abordados com base nos conceitos de repro-
dução interpretativa e cultura de pares. O estudo sustenta metodologias que valorizam a agência das crianças 
como intérpretes de suas culturas comunitárias e familiares, e como participantes ativas no desenvolvimento 
e na organização dos processos investigativos. Mostra como o caminhar com as crianças favorece uma maior 
aproximação às culturas infantis e oferece condições para a escuta sensível de suas vozes.

Palavras-chave: Metodologia de pesquisa. Pesquisa com crianças. Crianças do campo. Cultura de pares. Cami-
nhar com crianças.

*	 Doutora em Educação pela Universidade Federal de Pelotas. Atua no Núcleo Educamemória pela Universidade de 
Rio Grande (Furg), como pesquisadora colaboradora com estudos envolvendo as infâncias campesinas dos povos 
e comunidades tradicionais da Serra dos Tapes, RS. Colaboradora do grupo CIC: Crianças, Infâncias, Culturas. Orcid: 
https://orcid.org/0000-0003-4635-5942. E-mail: luaia.je@gmail.com

**	 Professora da Universidade Federal de Pelotas (UFPel), Programa de Pós-Graduação em Educação, Faculdade de Edu-
cação, Departamento de Ensino. Orcid: https://orcid.org/0000-0002-9865-7056. E-mail: martanornberg0@gmail.com

Recebido em 10/04/2019 – Aprovado em 15/10/2020
http://dx.doi.org/10.5335/rep.v27i3.12390

mailto:luaia.je@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-9865-7056
mailto:martanornberg0@gmail.com


902 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Jeruza da Rosa da Rocha, Marta Nörnberg

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 901-917, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Abstract

This article discusses the walking with children in campesino context as a methodological possibility for the 
research with children. Based on some ethnographic approach suppositions, the walks with the children are 
described as a methodological tool able to offer elements to interact with them in their social dynamics. The 
action of walking with the children enables developing a careful attitude concerning the gaps and clues offered 
by them about the (re)interpretation they make of the community culture and the culture of the families, espe-
cially the practice of fishing and the rural work. The interpretative processes carried out by the children, in their 
intergenerational relationships and within generations, are approached based on the concepts of interpretative 
reproduction and the culture of peers. The study supports methodologies which value the acting of the children 
as interpreters of their community and family cultures, and as active participants in the development and in the 
organization of the investigative processes. It illustrates how the walking with children favored a greater approa-
ch to children’s cultures and offered conditions for sensitive listening to their voices.

Keywords: Research methodology. Research with children. Children in the field. Culture of peers. Walking with 
children.

Resumen

Este artículo discute el caminar con niños en contexto campesino como posibilidad metodológica para la in-
vestigación con niños. A partir de algunos presupuestos del abordaje etnográfico, las caminadas con los niños 
son descritas como una herramienta metodológica capaz de ofrecer elementos para integrar con ellas en sus 
dinámicas sociales. La acción de caminar con los niños permite desarrollar una postura atenta a las roturas y las 
pistas ofrecidas por ellas a cerca de la (re) interpretación que hacen de la cultura comunitaria y de la cultura de las 
familias, en especial, de las prácticas de la pesca y de la lida del campo. Los procesos interpretativos producidos 
por los niños, en sus relaciones, intergeracionales y intrageracionales, son abordados con base en los conceptos 
de reproducción interpretativa y cultura de pares. El estudio sostiene metodologías que valoran la acción de los 
niños como intérpretes de sus culturas comunitarias y familiares, y como participantes activas en el desarrollo 
en la organización de los procesos investigativos. Muestra como el caminar con niños favorece un acercamiento 
a las culturas de los niños y ofrece condiciones para escuchar sus voces con sensibilidad.

Palabras claves: Metodología de investigación. Investigación con los niños. Niños del campo. Cultura de pares. 
Caminar com niños.

Introdução

A construção de metodologias de pesquisa que reconheçam as crianças em sua 
agência, como sujeitos de direitos e participantes dos processos culturais está na 
agenda do trabalho de investigação educacional. Organizar e desenvolver práticas 
participativas de interlocução entre adultos e crianças é tarefa necessária para 
ampliar as relações intergeracionais e as possibilidades de escuta aos processos 
intrageracionais estabelecidos pelas crianças em suas dinâmicas sociais e comu-
nicativas.

A discussão proposta para este artigo apresenta as caminhadas com crianças 
que vivem em contexto campesino como ferramenta metodológica. Caminhar no 



903  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

“Tem gente caminhando pra lá e para cá”: caminhar com as crianças – a pesquisa em contexto campesino

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 901-917, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

campo é atividade cotidiana do grupo de crianças da Capilha, região do Taim, no 
município de Rio Grande, RS, local onde foi desenvolvida a pesquisa. As caminha-
das permitiram a aproximação da pesquisadora com as crianças, além de reco-
nhecer e atentar a outras formas de se movimentarem no cotidiano comunitário e 
compreender as ressignificações e interpretações da cultura local.

No caso do estudo realizado, o caminhar com as crianças favoreceu a criação 
de condições para observar como elas interagem entre si e com os adultos, em seu 
cotidiano comunitário, além de oferecer pistas para pensar sobre a interpretação 
que fazem sobre a pesca e a lida no campo, atividades típicas da localidade. Além 
disso, ofereceu insumos para pensar sobre o lugar e a atuação do investigador edu-
cacional, especialmente aquelas que referem as modificações de postura, os cuida-
dos éticos a serem estabelecidos e a disponibilidade de reposicionar-se no contexto 
das práticas culturais vividas pelas crianças como interlocutor capaz de escutar o 
que e como elas contam suas vivências.

As caminhadas surgiram como movimento próprio das crianças de aproxima-
ção à pesquisadora que, em certo momento do seu trabalho de pesquisa na escola, 
ao final de um dia de aula, foi convidada para com elas caminhar pela comuni-
dade. Assim, com base na experiência da pesquisa realizada, o caminhar com as 
crianças é apresentado como ferramenta metodológica adequada para a interação 
entre crianças e pesquisadores, pois cria oportunidades para conversar sobre a sua 
realidade comunitária e familiar. Além disso, desmistifica o papel do pesquisador 
como gestor central do processo investigativo, pois, enquanto ação proposta pelas 
crianças, a caminhada é um convite para aproximar-se de suas realidades infantis, 
experimentando outras formas de observar e conduzir a pesquisa com crianças, 
especialmente em contexto campesino.

Os processos interpretativos realizados pelas crianças são discutidos com base 
nos conceitos de “reprodução interpretativa”, de “relações inter e intrageracionais” 
e de “cultura de pares” (CORSARO, 2009, 2011; SARMENTO, 2005, 2013). Essa 
base conceitual situa-se no âmbito dos estudos da infância e tem como premissa 
básica legitimar as crianças como atores sociais ativos e de cultura, potentes em 
processos de agenciamento nas relações sociais que estabelecem na comunidade 
pertencente.

As situações ocorridas ou narradas durante as caminhadas são problemati-
zadas e ampliadas com base nos conceitos referidos, especialmente para pensar 
sobre os vínculos estabelecidos entre sujeitos e, destes, com a sua comunidade e 
o lugar espacial em que vivem na interlocução que realizam com a pesquisadora. 



904 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Jeruza da Rosa da Rocha, Marta Nörnberg

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 901-917, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Ademais, auxiliam a pensar sobre aspectos relativos à vida na região dos campos 
neutrais, lugar que carrega simbologias afinadas com um determinado modo de 
estar no tempo e no espaço geográfico e cultural de um banhado, ambiente típico do 
Taim, região na qual vivem as crianças participantes da pesquisa. Simbologias que 
remontam, nas palavras do músico e escritor Vitor Ramil (2011), a um imaginário 
contemporâneo que abriga ideais de liberdade, diversidade humana e linguística, 
criatividade, fantasia e realidade.

O conjunto dessas posições teóricas amplia as referências no âmbito da in-
vestigação participativa com crianças, pois oferece material para problematizar e 
desmistificar noções como as de incapacidade de percepção e de expressão de reali-
dades concretas e simbólicas, por vezes ainda atribuídas às crianças. São arranjos 
conceituais que colocam em evidência a potência das crianças para falar de seus 
sentimentos, necessidades, interesses e percepções sobre a realidade sociocultural 
em que estão inseridas. Nesse sentido, as crianças são atores sociais participativos 
e excelentes comunicadoras da vida no campo, em sua dimensão real e simbólica.

Subsídios dos estudos e da pesquisa com crianças

Os estudos da infância, ou Childhood Studies, como área de conhecimento e 
campo de pesquisa, vem se consolidando no cenário investigativo, especialmen-
te propondo a reconceitualização do termo socialização por meio de uma reflexão 
articulada sobre aspectos históricos, socioeconômicos e demográficos da infância 
(CORSARO, 2011). São trabalhos que oferecem perspectivas interpretativas para 
observar e entender as relações geracionais entre crianças e adultos, e o papel que 
desempenham na sociedade, reconhecendo a sua participação constitutiva para o 
estabelecimento de um estatuto social da infância.

Desde a Convenção Internacional dos Direitos das Crianças (1989) e do Esta-
tuto da Criança e do Adolescente (1990), a participação das crianças vem ganhando 
expressividade no âmbito dos estudos acadêmicos e das dinâmicas sociais contem-
porâneas. No artigo 12ª, da Convenção, as crianças são reconhecidas como atores 
sociais de direitos. A liberdade de expressão e a garantia de escuta aos assuntos 
que as afetam são sinalizadores de sua participação social e de sua condição de 
cidadãs. Reconhecer as crianças como competentes em suas ações e interpretações 
proporciona condições para problematização e descentralização da visão moderna, 
a qual entende a criança como “um sujeito unificado, reificado e essencializado – no 



905  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

“Tem gente caminhando pra lá e para cá”: caminhar com as crianças – a pesquisa em contexto campesino

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 901-917, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

centro do mundo – que pode ser considerado e tratado à parte dos relacionamentos 
e do contexto” (DALHBERG; MOSS; PENCE, 2003, p. 63).

No contexto das práticas investigativas e educacionais, é necessário despir-se 
de conceitos (pré)estabelecidos que norteiam concepções adultocêntricas em rela-
ção às crianças que, geralmente, são vistas como sujeitos passivos da cultura que 
as cercam. A aproximação às teorias sociológicas da infância oferece ao investiga-
dor subsídios para observar e compreender a potencialidade da ação coletiva das 
crianças no processo de produção cultural, seja a que compartilham entre si e com 
os adultos, em diferentes contextos sociais, ou a que ocorre entre elas, em diversos 
espaços, como o da comunidade e o da escola em que vivem e atuam. Ainda, esses 
aportes teóricos oferecem condições e possibilidades para “teorizar o social a partir 
de um ponto de vista das crianças” (KOSMINSKY, 2010, p. 128).

O conjunto de aspectos aportados pelos estudos da infância ajuda a pensar nas 
crianças do presente e nas implicações decorrentes da diversidade cultural, social 
e demográfica que permeiam seus cotidianos. No Brasil, já encontramos uma rele-
vante produção científica atenta a grupos historicamente colocados em lugar de su-
bordinação pelas lógicas classistas, racistas e sexistas, como o das mulheres e das 
crianças. São estudos marcados por características interpretativas e construcio-
nistas que se interessam pelas especificidades e pela diversidade constitutiva das 
produções culturais das crianças, lidas como dimensões potentes para os processos 
de reconhecimento dos seus modos de socialização e de produção das relações entre 
os grupos geracionais.

No âmbito da produção científica nacional, destaca-se o pioneiro estudo de 
Florestan Fernandes (2004) que, na década de 1940, apresentou os processos de 
socialização vivenciados por um grupo de crianças em situações de brincadeiras de 
um bairro paulistano. Suas observações e análises demonstraram elementos fun-
damentais às culturas e grupos infantis, contempladas em ações de brincadeiras 
das crianças aliadas às regras e valores do mundo adulto. Outra estudiosa, Eloisa 
Rocha (1997), em suas pesquisas, arquiteta o conceito de pedagogia da infância, 
apresentando os princípios da escuta e das diferenças como constitutivas das rela-
ções participativas entre crianças e adultos no contexto escolar. Anete Abramowicz 
(2011), mais recentemente, sinaliza a inventividade como termo potente a ser co-
locado no centro das pesquisas que se debruçam sobre a infância. Para a autora, 
a inventividade permite buscar e produzir movimentos inversos e oportunos para 
pensar para além de visões adultocêntricas e colonialistas, pois aposta na capaci-
dade e no olhar das crianças sobre a diversidade que as cerca em seus cotidianos. 



906 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Jeruza da Rosa da Rocha, Marta Nörnberg

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 901-917, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Nesse sentido, as posições de Abramowicz reivindicam do pesquisador uma aten-
ção para as condições de existência das crianças brasileiras, observando questões 
étnicas e de gênero que perpassam suas dinâmicas demográficas.

O reposicionamento das crianças nos últimos vinte anos tem contribuído para 
consolidar um movimento investigativo com e não para ou sobre as crianças, isto 
é, “o processo de pesquisa reflete uma preocupação direta em capturar as vozes 
infantis, suas perspectivas, seus interesses e direitos como cidadãos” (CORSARO, 
2011, p. 57). Esse entendimento sustenta os movimentos participativos das crian-
ças como base para a aproximação às suas realidades e como modo para acompa-
nhar as investidas que elas empreendem para reinterpretar o contexto cultural e 
social a que pertencem.

 Assim, com base na Sociologia da Infância de Corsaro (2011), destacamos 
“reprodução interpretativa”, “cultura de pares” e “teia global” como alicerces con-
ceituais que ajudam a problematizar as práticas culturais a partir da interação, 
da criação e da apropriação interpretativa que as crianças fazem, com seus pares 
e com os adultos, exibindo os sentidos por elas produzidos. No contexto desta dis-
cussão, estes conceitos são entendidos como pontos de referência para pensar o 
potencial interpretativo e (re)produtivo das crianças e a sua presença em processos 
investigativos que se preocupam com a diversidade cultural e social que permeia 
e contribui para a construção de suas infâncias em situações da vida no campo, 
em que determinadas atividades econômicas estão presentes, bem como valores e 
condutas típicas do local.

O termo “reprodução interpretativa” transcende a socialização como movi-
mento passivo e linear, oriundo de perspectivas tradicionais, as quais concebem a 
criança como “alguém apartada da sociedade, que deve ser moldada e guiada por 
forças externas a fim de se tornar um membro totalmente funcional” (CORSARO, 
2011, p. 19). A noção de reprodução interpretativa refere os processos conjuntos e 
coletivos das crianças, distanciando-se do termo socialização, de vertente indivi-
dualista, que visa à internalização de conhecimentos e a formação e preparação 
para o mundo adulto. 

A “reprodução interpretativa” abrange perspectivas inovadoras em relação ao 
processo de socialização: incorpora a participação ativa das crianças na sociedade; 
sustenta que elas não internalizam passivamente as informações e conhecimentos do 
mundo adulto; afirma que elas ressignificam, selecionam e apropriam-se dos saberes, 
produzindo suas próprias culturas de forma inventiva, inovadora e criativa como ma-
neira de lidar com suas necessidades e preocupações (CORSARO, 2011). Em síntese,



907  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

“Tem gente caminhando pra lá e para cá”: caminhar com as crianças – a pesquisa em contexto campesino

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 901-917, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

[...] encara a integração das crianças em suas culturas como reprodutiva, em vez de linear. 
De acordo com essa visão reprodutiva, as crianças não se limitam a imitar ou internalizar 
o mundo em torno delas. Elas se esforçam para interpretar ou dar sentido a sua cultura e a 
participarem dela. Na tentativa de atribuir sentido ao mundo adulto, as crianças passam a 
produzir coletivamente seus próprios mundo e culturas de pares (CORSARO, 2011, p. 36).

Para ampliar o entendimento sobre os processos de socialização e compreender 
as crianças em sua capacidade de agência recorremos a Sarmento (2005), que ex-
plica as culturas da infância como resultantes da convergência desigual de fatores 
que se localizam em duas instâncias: na primeira estão as relações sociais global-
mente consideradas e, na segunda, as relações inter e intrageracionais. Segundo 
Sarmento (2005, p. 373), a “convergência ocorre na acção concreta de cada criança, 
nas condições sociais (estruturais e simbólicas) que produzem a possibilidade da 
sua constituição como sujeito e actor social. Este processo é criativo tanto quanto 
reprodutivo”. 

O poder de agência das crianças, deste modo, carrega e articula dimensões 
provenientes da criação e da reprodução que elas fazem de aspectos estruturais e 
simbólicos que envolvem suas práticas de socialização e interlocução vividas em 
seus cotidianos. E é nesse processo que as crianças se colocam como atores sociais 
e produtores de cultura, devido a sua competência e capacidade “de formularem 
interpretações da sociedade, dos outros e de si próprios, da natureza, dos pensa-
mentos e dos sentimentos, de o fazerem de modo distinto e de o usarem para lidar 
com tudo o que as rodeia” (SARMENTO, 2005, p. 373).

Nessa perspectiva, a noção de “reprodução interpretativa” pode ser ampliada 
a partir da ideia de “teia global”, a qual ilustra “características produtivas e repro-
dutivas”, pois representa “um modelo que inclui a reprodução interpretativa como 
uma espiral em que as crianças produzem e participam de uma série de culturas de 
pares incorporadas” (CORSARO, 2011, p. 37). As crianças participam e interagem 
em diversos domínios culturais e sociais em constante transformação. Assim, a teia 
ou a espiral é tanto produtiva quanto reprodutiva, pois a variação dos domínios e 
a diversidade dos grupos de pares garantem experiências tecidas coletivamente 
“sobre os grupos de conhecimentos culturais e instituições aos quais as crianças 
se integram e que ajudam a constituir” (CORSARO, 2011, p. 39). Nesse sentido, a 
“teia global” demonstra o conjunto de culturas das quais as crianças participam, 
reinterpretando informações e conhecimentos de forma criativa e inventiva a par-
tir de suas necessidades de compreender o mundo.



908 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Jeruza da Rosa da Rocha, Marta Nörnberg

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 901-917, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Chega-se, assim, à discussão sobre “cultura de pares”, que diz respeito à apro-
priação das crianças “criativamente de informações do mundo adulto para produzir 
suas próprias culturas” (CORSARO, 2011, p. 53). Não se trata de uma apropriação 
estática e individual a fim de orientar o comportamento das crianças, mas sim de 
uma produção que é criativa, pois amplia as “informações do mundo adulto a fim 
de responder às preocupações de seu mundo” (idem), contribuindo constantemente 
para a reprodução e a extensão cultural dos adultos. 

A atenção neste artigo volta-se para o reconhecimento das crianças em seus 
movimentos interpretativos sobre as dinâmicas dos grupos geracionais de sua 
comunidade e com a pesquisadora, com quem elas compartilham criativamente, 
em exercícios de (re)produção cultural, aspectos de sua participação nas rotinas 
culturais próprias do contexto campesino em que vivem. Ou melhor, o esforço está 
em mostrar como seus anúncios interpretativos são potentes para construir uma 
aproximação com seus cotidianos socioculturais e assim entender os significados 
que atribuem à sua cultura local. Nessa direção, as caminhadas são entendidas 
como estratégia que oferece melhores condições para o diálogo entre crianças e a 
pesquisadora, sobretudo a comunicação das interpretações que realizam sobre as 
práticas culturais do cotidiano campesino.

Na sequência, a caminhada com as crianças é apresentada como metodolo-
gia de pesquisa. Para isso, elementos da abordagem etnográfica da pesquisa com 
crianças são tomados para explicitar o movimento investigativo desenvolvido. 
Também aspectos decorrentes das interações ocorridas ao longo das caminhadas 
são analisados e problematizados com base nos aportes conceituais referidos.

As caminhadas com crianças: o que revelam para a pesquisa?

A pesquisa com crianças é atividade desafiante ao pesquisador. Para desenvol-
ver processos investigativos que colocam como centro as crianças e os seus pontos 
de vista, é preciso aprender a “examinar, analisar e explicar os mundos que as 
crianças conhecem porque vivem aí dentro; e ligar as vidas das crianças à organi-
zação cotidiana habitual das relações sociais” (KOSMINSKY, 2010, p. 128). Nesse 
sentido, investir na criação de metodologias que deem visibilidade à “riqueza das 
vidas das crianças nos inúmeros contextos em que elas se movem” (GRAUE; WAL-
SH, 2003, p. 22) é tarefa do investigador educacional. Assim, a preocupação com as 
vozes das crianças, as suas perspectivas e seus interesses faz parte da agenda de 
trabalho de quem procura uma maior aproximação às suas realidades e uma com-



909  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

“Tem gente caminhando pra lá e para cá”: caminhar com as crianças – a pesquisa em contexto campesino

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 901-917, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

preensão mais atenta à (re)produção interpretativa que elas fazem das práticas 
culturais.

Nesta seção o foco recai sobre as caminhadas com as crianças, discutindo-a 
como possibilidade metodológica na pesquisa. Para argumentar em favor desta 
ferramenta, elementos da etnografia são tomados para justificar as posições assu-
midas e os encaminhamentos realizados.

Um primeiro princípio posto pela etnografia demanda ao pesquisador sua par-
ticipação ativa no cotidiano investigado para assim abrir caminhos para comparti-
lhar das práticas culturais dos atores e acercar-se das interpretações que realizam. 
É dessa forma que se torna possível uma maior aproximação com os sujeitos e a 
elaboração de uma compreensão mais razoável e fiel sobre os significados construí-
dos em um determinado contexto sociocultural.

A etnografia se caracteriza como metodologia que prioriza a descrição densa 
dos fatos e a inserção prolongada do pesquisador no contexto a ser investigado, o 
que exige o exercício sistemático do registro em diário de campo. Fazer um diá-
rio permite registrar o não-dito, as representações simbólicas, o que foi dito fora 
da entrevista (MELLO, 2005, p. 60). O registro em diário configura-se como uma 
alternativa potente porque permite, justamente, sistematizar o que resulta da in-
teração entre pesquisador e crianças.

A etnografia com crianças requer do investigador a prática da flexibilização 
e da renegociação durante o desenvolvimento do processo investigativo. Pede 
pelo exercício constante de considerar as crianças em suas capacidades de agir 
como interlocutores centrais, capazes de sinalizar pistas sobre possíveis modos 
de observar o campo empírico, pois possuem as melhores condições de comunicar 
sobre os contextos em que vivem. Além disso, desloca a figura do pesquisador 
do lugar central do processo metodológico de pesquisa. Essa posição demanda, 
no entanto, que o investigador educacional reconheça a criança potente para 
“ensinar e comunicar sobre suas experiências de vida compartilhada e suas lutas 
para obter algum controle sobre os poderosos adultos e suas regras” (CORSARO, 
2011, p. 62).

No decorrer da pesquisa, essa capacidade de atenção aos modos das crianças 
estabelecerem a sua comunicação com o pesquisador sobre sua vida na comunidade 
da Capilha foi desenvolvida e aprimorada. E, em decorrência desse exercício, é que 
as caminhadas com as crianças foram assumidas e entendidas como uma ferra-
menta metodológica capaz de permitir uma maior inserção em contexto e, assim, 
compreender aspectos do cotidiano real e simbólico por elas interpretados.



910 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Jeruza da Rosa da Rocha, Marta Nörnberg

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 901-917, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Enquanto proposta metodológica, as caminhadas criaram condições para a 
observação atenta, pois a pesquisadora, ao ser deslocada do seu lugar de figura 
central do processo, foi inserida, pelas crianças, como uma participante do grupo e 
assim foi aprendendo a olhar para as práticas da comunidade, guiada pelas mãos 
das crianças. Sobre essa dinâmica, Corsaro explica que o pesquisador se acerca 
melhor das práticas do grupo e, desse modo, “toma a compreensão dos sentidos e da 
organização social como tema de pesquisa a partir de uma perspectiva de dentro, 
aprendendo a se tornar um membro do grupo, documentando e refletindo sobre o 
processo” (2009, p. 85).

Mas, como começaram as caminhadas com as crianças? 
As aulas daquele dia tinham encerrado; a pesquisadora, sentada na soleira 

da porta da biblioteca da escola, realizava anotações em seu diário decorrentes 
das observações feitas naquela manhã em sala de aula. Seu interesse de pesquisa 
repousava sobre as formas de participação das crianças nas práticas educativas 
desenvolvidas em uma turma multiseriada. Um grupo de crianças aproxima-se 
e um convite é feito: “Vamos, nós já almoçamos. Vamos com nós até lá embaixo?”. 
Sem hesitar, coloca-se em pé e segue com as crianças. Ao sair da escola, pergunta: 
“O que é lá embaixo?”. “Ué, é lá embaixo. Olha, tem que subir e depois descer. É lá 
embaixo que a gente mora”. Naquele momento, percebe que a referência “lá embai-
xo” indicava características do relevo local. 

Ao longo da caminhada, as crianças contam sobre como vivem na comunida-
de da Capilha. Falam de suas brincadeiras. Narram empolgadas sobre histórias 
com personagens assustadores (lobisomem, noiva sangrenta). Relatam sobre as 
atividades de pesca e de lida no campo realizadas por suas famílias. Apresentam 
pessoas e oferecem descrições detalhadas sobre as tarefas que realizam diaria-
mente na comunidade. Mostram a si próprias como pertencentes e envolvidas 
com práticas típicas dos adultos, como a conversa no balcão do pequeno armazém 
da localidade.

As caminhadas com as crianças permitiram a construção de outro olhar no de-
senvolvimento da pesquisa. As situações observadas em sala de aula evidenciavam 
o comportamento silencioso das crianças, que se manifestavam apenas quando soli-
citadas pela professora ou quando precisavam manusear materiais entre elas. Em 
contrapartida, durante as caminhadas pelo pequeno vilarejo, eram espontâneas e 
tenazes em suas investidas; perspicazes na exposição sobre as situações vividas na 
escola e na comunidade. Durante o percurso de uma caminhada, argumentavam e 
interagiam entre si e com a pesquisadora, apresentando um repertório enriquecido 



911  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

“Tem gente caminhando pra lá e para cá”: caminhar com as crianças – a pesquisa em contexto campesino

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 901-917, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

de informações e conhecimentos sobre suas atividades cotidianas e também dos 
adultos. 

Com as caminhadas, foi possível ampliar a relação de pertencimento à 
comunidade da Capilha, seja das crianças, como da própria pesquisadora. O 
pertencimento ultrapassa o reducionismo biológico porque trata de distinguir 
a natureza humana na dimensão da vida, mostrando que a noção de perten-
cimento exige “inscrever a lógica da vida nas condições específicas do modo de 
organização cultural da sociedade humana” (SÁ, 2005, p. 251). O sentimento 
de pertencer ultrapassa nascer e viver num determinado lugar porque envolve 
o gostar das histórias que são contadas sobre o local, a cultura, o dia a dia. 
Envolve um sentimento de afetividade e de amor pelas coisas e pelos sujeitos 
da comunidade. Produz, portanto, a compreensão de que os laços extrapolam as 
dimensões biológicas, pois em razão da cultura, capital genético de segundo grau 
(MORIN, 2001), outras bases se organizam por meio da linguagem e da comu-
nicação, ampliando as formas de pertencimento, o que inclui dimensões reais e 
simbólicas, humanas e ambientais. 

No decorrer das caminhadas, as crianças relataram sobre os saberes da cul-
tura local e explicaram quais atividades seus familiares mais desenvolviam, entre 
elas, a pesca e a lida no campo, principais formas de subsistência de suas famílias. 
As falas das crianças traziam a descrição das tarefas e das posições que ocupavam 
em situações que envolviam as atividades de trabalho, demonstrando aspectos de 
sua participação junto aos adultos. Nesses momentos, as produções interpretativas 
sobre a cultura do lugar foram sendo explicitadas. Expressões como: “eu pesco com 
o meu pai, agora ele tá matando pouco peixe, o peixe tá mais pro fundo” e “meu pai 
pesca, eu vou com ele, mas agora ele tá trabalhando de peão” oferecem elementos 
para demarcar sua participação nas atividades laborais. São falas ilustrativas da 
leitura que elas fazem da situação econômica em que vivem os moradores e as 
famílias do local, em referência à condição do tempo cíclico que orienta a sobrevi-
vência e o trabalho na região.

Os relatos das crianças sobre a cultura da pesca e da vida campesina, sobre-
tudo de situações que elas estabeleciam com os adultos são potentes para pensar 
nas relações geracionais. Em certa ocasião, uma pergunta é feita à pesquisadora: 
“Tu já comeu bolinho de bochechinha”? Após a resposta indicar desconhecimento, a 
explicação: “Tu não sabes?! Ué... é um bolinho feito da bochecha do peixe”. Interpe-
lações desta natureza mostram conhecimentos sobre pratos típicos, ao mesmo tem-
po indicam o estranhamento à pesquisadora e sua capacidade de ressignificação, 



912 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Jeruza da Rosa da Rocha, Marta Nörnberg

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 901-917, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

isto é, a interpretação criativa construída pelas crianças em relação às informações 
que capturam do mundo adulto. É um processo que ultrapassa a imitação, mas a 
apropriação de informações de forma inventiva, produzindo seus próprios conheci-
mentos. O relato traz elementos da cultura produzida pelas crianças, a qual, imer-
sa na espiral cultural, definida pelas atividades e saberes da pesca artesanal e da 
vida campesina, evidenciam a mobilização de seus saberes como grupo geracional 
pertencente à sociedade, neste caso, à Capilha.

O caminhar com as crianças tornou possível capturar nuances de suas relações 
com outros adultos da localidade, o que mostrava os conhecimentos delas sobre as 
práticas sociais cotidianas. Em certo percurso, uma das crianças, que andava de 
bicicleta, toma distância do grupo que está a pé. Minutos depois, sua bicicleta é 
avistada em frente a um pequeno comércio. O grupo interrompe a caminhada e 
fica à espera do colega que, instantes depois, vem eufórico ao encontro dos colegas 
dizendo: “Por isso que é bom o cara ser respeitador e conhecer todo mundo. Fui na 
venda saber quanto custava um chiclete e o J. estava lá. Me disse que eu podia 
pegar quantos chicletes eu quisesse, mas eu não quis. Aí ele falou: pega, pega, 
isso é coisa de brother. Então peguei um só”. A fala revela valores que as crianças 
percebem como brechas, as quais possibilitam suas inserções no grupo dos adultos. 
Situações como esta mostram aspectos das relações intergeracionais, explicitando 
a reinterpretação que as crianças fazem quanto aos valores e modos de organização 
social dos adultos dessa comunidade, em que respeito e conhecimento de todos que 
ali moram são importantes e são por elas entendidas como estratégias de inclusão, 
que, então, são recompensadas por seu comportamento.

Entender a cultura das crianças significa reconhecer que elas não produzem 
de forma isolada as relações que estabelecem com o local e as pessoas que ali vi-
vem. São produções culturais resultantes das interações e das interpretações de in-
formações decorrentes do contato com os adultos, o que as ajudam a construir uma 
nova leitura do contexto em que vivem. A fala ilustra que elas sabem e reconhecem 
que o respeito é um modo de estar incluso no grupo dos adultos e de ser aceito como 
igual, um brother, no caso da comunidade em que vivem.

Em outro momento de caminhada duas crianças se distanciam do grupo e 
mais à frente agacham-se à margem de um pequeno açude para observar duas 
tartarugas. Quando o grupo todo se aproxima, uma das crianças que observava 
os animais conta sobre uma situação vivida com os amigos, no mato, próximo ao 
açude. “Nesse mato dizem que tem bicho estranho, com asa e cor de tigre. Eu e 
meus amigos viemos aqui e não achamos nada. Reviramos todo mato”. Em poucos 



913  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

“Tem gente caminhando pra lá e para cá”: caminhar com as crianças – a pesquisa em contexto campesino

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 901-917, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

instantes, uma exclamação é feita, em tom meditativo: “É... aqui na Capilha tá 
aparecendo coisas estranhas! Tem gente caminhando, pra lá e pra cá... Aqui era 
calmo. Agora tá mudando. No verão é que fica pior, vem gente de fora, de carro, 
acampar com música alta e ficam passando toda hora aqui. Até fazem das árvores 
de banheiro”. 

Diante de práticas distintas dos costumes e hábitos locais, as crianças es-
tranham pessoas desconhecidas em seu modo agirem, descrevendo seus com-
portamentos como contrários ao jeito de viver na Capilha. “Aqui todo mundo se 
conhece, é bem calmo, só quando vem gente da cidade para descansar que eles 
ligam o som alto”. Elas não estão passivas aos acontecimentos ao seu redor, bem 
como às informações e conhecimentos que permeiam suas vidas; seus pontos de 
vista revelam aspectos atentos à imposição cultural, como ouvir música alta, de-
monstrando sentimentos de desvalorização e desrespeito aos seus modos de ser e 
estar na Capilha. 

O contexto é produto e produtor das vivências das crianças, “é o elo da união 
entre as categorias analíticas dos acontecimentos macro-sociais e micro-sociais”, 
pois refere um “espaço e um tempo cultural e historicamente situado” (GRAUE; 
WALSH, 2003, p. 25). O contexto se apresenta como elemento revelador do que 
constitui o movimento e a dinâmica do cotidiano da Capilha. Nesse sentido, as 
caminhadas se apresentaram como uma ferramenta capaz de acercar-se das inte-
rações sociais e culturais entre as crianças, a comunidade e seus visitantes. 

Desse processo algumas aprendizagens para os processos de investigação com 
crianças podem ser destacadas. Entre elas está a relevância do pesquisador estar 
atento, de ser um observador sensível ao que se configura ao seu redor. É necessá-
rio ser sensível às pistas que o contexto e as crianças oferecem nos momentos de 
interações ou até mesmo nos momentos de silêncio. Ao realizar as caminhadas, foi 
possível entender com maior amplitude que os dados “não andam por aí a espera de 
serem recolhidos” (GRAUE; WALSH, 2003, p. 94), mas decorrem da sensibilidade 
do pesquisador de percebê-los, especialmente quando se está imerso no campo de 
investigação e se está disposto à participação, às interações e às relações que são 
tecidas com os colaboradores da pesquisa.

As caminhadas abriram brechas para que as crianças demonstrassem sua 
criatividade e capacidade de falar e refletir sobre as dinâmicas e práticas do coti-
diano na Capilha. Assim, com as caminhadas o ato de investigar pode ser “[...] con-
cebido como uma série de contextos encaixados uns nos outros, incluindo as pers-
pectivas do pesquisador sobre a investigação, a teoria, e, neste caso, as crianças; o 



914 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Jeruza da Rosa da Rocha, Marta Nörnberg

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 901-917, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

papel negociado com/pelos participantes; e as relações que se estabelecem ao longo 
do tempo” (GRAUE; WALSH, 2003, p. 94). Com base nesse conjunto de elementos 
articulados é possível compreender as relações produzidas entre crianças e adultos 
sobre as práticas culturais em sua comunidade.

Durante as caminhadas também foi possível experimentar a construção do 
respeito e da ética na pesquisa. Um fato ocorrido em um dos momentos de ob-
servação na escola, próximo ao término da aula, elucida o respeito e a ética como 
aspectos necessários à investigação com crianças. Um pequeno grupo de crianças 
se aproxima e uma fala é dirigida à pesquisadora: “Hoje tá chovendo. Então tu não 
vais com nós porque estamos de bicicleta!”. Acompanhar as crianças durante um 
dia de chuva atrapalharia seu percurso de retorno até suas casas, pois não permi-
tiria que voltassem com maior rapidez e agilidade. 

Diante dos aspectos assinalados, a pesquisa com crianças requer o exercício 
contínuo de respeitar o espaço e o tempo das crianças e com elas negociar acordos 
e atividades relativas aos encaminhamentos metodológicos. Fazer pesquisa com 
crianças significa que, enquanto pesquisadores, necessitamos aprender a com-
preender e a respeitar suas demandas e necessidades. O caminhar com as crianças, 
como prática de pesquisa, proporcionou condições para descortinar os mundos in-
fantis vivenciados em contexto campesino e pesqueiro. Ainda, ajudou a compreen-
der as reinterpretações que as crianças realizam sobre a cultura local e o mundo 
adulto. Como proposta metodológica, as caminhadas permitiram que a geração de 
dados acontecesse em conjunto com as crianças e, inclusive, contemplasse suas 
demandas ou seguisse suas sugestões, o que redimensionou o próprio lugar da 
pesquisadora como gestora central da pesquisa. Desse modo, as caminhadas, como 
ferramenta de observação e de interação com o universo infantil, ampliam os atos 
investigativos na medida em que incorporam e inserem as percepções e os signi-
ficados (re)produzidos pelas crianças sobre o seu pertencimento ao local em que 
vivem, em suas múltiplas dimensões: social, econômica, cultural.

Algumas pistas para seguir caminhando

A expressão “Tem gente caminhando pra lá e pra cá” ilustra diferentes pontos 
de vista e interpretações possíveis para pensar pesquisas que envolvem a partici-
pação das crianças. Caminhar pra lá e pra cá com as crianças permite reconhecer 
e acercar-se de suas formas de mobilidade e interpretação sobre os eventos cotidia-
nos. Para caminhar com as crianças é preciso estar disposto a lançar mão de ações 



915  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

“Tem gente caminhando pra lá e para cá”: caminhar com as crianças – a pesquisa em contexto campesino

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 901-917, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

que valorizam a sua participação. É necessário querer ouvi-las e respeitá-las em 
seus tempos de comunicação e de silêncio; sobretudo, é preciso aprender a reconhe-
cer que há outras lógicas por elas mobilizadas para explicar as formas de estar no 
mundo e de viver em suas comunidades. 

“Caminhar pra lá e pra cá” na pesquisa com crianças também requer des-
pir-se de verdades a serem alcançadas e encerradas conceitualmente para assim 
compreender o que significam atividades como “capturar peixe” e pertencer a um 
determinado grupo, isto é, ser um “brother”, sentidos que estão intimamente rela-
cionados com o lugar em que se atua como agente cultural.

Os sentidos sobre “há gente caminhando pra lá e pra cá”, tomando a referência 
feita aos visitantes e às pessoas desconhecidas à comunidade, conforme relatado 
pelas crianças, mostram o estranhamento e o enfrentamento entre grupos que se 
relacionam em determinadas situações, os quais com base em suas diferenças e 
pertenças culturais atribuem significados e modos de agir distintos, por vezes, di-
vergentes. O posicionamento das crianças, quando questionam tal situação, leva-
-nos a compreender o seu protagonismo social ao realizarem a leitura do mundo e 
de seus contextos. 

As caminhadas também permitiram observar o protagonismo das crianças por 
meio de suas falas e conhecimentos sobre as atividades laborais de suas famílias, 
mostrando-se participativas e sabedoras da cultura a que pertencem. Nesse sen-
tido, as caminhadas possibilitaram experimentar o que na abordagem etnográfica 
é fundamental, isto é, as significações produzidas pelas crianças “no seu espaço, o 
espaço numa comunidade alargada” (GRAUE; WALSH, 2003, p. 31).

Os aspectos reunidos apontam as caminhadas como uma ferramenta metodo-
lógica que permitiu pensar na “reprodução interpretativa” que as crianças reali-
zam de forma inventiva e criativa, constitutiva de suas próprias teias de culturas 
e saberes. Teia produzida pelas crianças por meio da participação em locais e do-
mínios institucionais, com seus pares e com os adultos. As relações produzidas por 
grupos geracionais possibilitam o trânsito de culturas, de saberes e de experiências 
salientes às culturas infantis, e a sua comunicação e entrecruzamentos são consti-
tutivos das culturas infantis.

A aposta em práticas metodológicas que valorizem abordagens epistêmicas 
inscritas em campos interdisciplinares, capazes de amparar a realização e a con-
solidação de pesquisas com crianças, e não sobre ou para, é tarefa necessária aos 
investigadores do campo educacional. Para isso, é preciso buscar e construir novas 
ferramentas metodológicas que priorizem as crianças como agentes dos estudos e 



916 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Jeruza da Rosa da Rocha, Marta Nörnberg

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 901-917, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

processos investigativos. Nesse sentido, as caminhadas, além de favorecerem uma 
maior aproximação às culturas infantis, também ofereceram condições para a es-
cuta sensível às suas vozes, na diversidade que as compõem, em suas condições de 
existência e de (re)produção cultural a partir do cotidiano campesino e pesqueiro 
em que vivenciam suas experiências infantis.

Referências

ABRAMOWICZ, A. A pesquisa com crianças em infâncias e a sociologia da infância. In: FARIA, 
A. L. G. da; FINCO, D. (org.). Sociologia da infância no Brasil. Campinas, SP: Autores Associa-
dos, 2011. p. 17-35. 

BRASIL. Estatuto da criança e do adolescente: Lei n. 8.069, de 13 de julho de 1990, e legislação 
correlata [recurso eletrônico]. 9. ed. Brasília: Câmara dos Deputados, Edições Câmara, 2010. 
207p. (Série legislação; n. 83). Disponível em: http://www.crianca.mppr.mp.br/arquivos/File/pu-
bli/camara/estatuto_crianca_adolescente_9ed.pdf. Acesso em: 16 set. 2018.

BRASIL. Convenção dos Direitos das Crianças, 1990. Decreto no 99.710, de 21 de novembro de 
1990. Disponível em:http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto/1990-1994/D99710.html. Aces-
so em: 16 set. 2018.

CORSARO, W. A. Métodos etnográficos no estudo da cultura de pares e das transições iniciais 
na vida das crianças. In: MÜLLER, F.; CARVALHO, A. M. A. (org.). Teoria e Prática na pesqui-
sa com crianças: diálogos com William Corsaro. São Paulo: Cortez, 2009. p. 83-103.

CORSARO, W. A. Sociologia da infância. Porto Alegre: Artmed, 2011.

DALHBERG, G.; MOSS, P.; PENCE, A. Qualidade na educação da primeira infância: perspec-
tivas pós-modernas. Porto Alegre: Artmed, 2003.

FERNANDES, F. As ‘trocinhas’ do Bom Retiro: contribuições ao estudo folclórico e sociológico 
da cultura e dos grupos infantis. Pró-Posições, v. 15, n. 1 (43), jan./abr. 2004.

GRAUE, M. E.; WALSH, D. J. Investigação interpretativa com crianças: teorias, métodos e éti-
ca. Lisboa: Fundação Calouste Guibenkian, 2003.

KOSMINSKY, E. V. Pesquisas com crianças e jovens: algumas reflexões teórico-metodológicas. 
In: MULLER, F. (org.). Infância em perspectiva: políticas, pesquisas e instituições. São Paulo: 
Cortez, 2010.

MELLO, M. A. L. Pesquisa Participante e Educação Popular: da Intenção ao gesto. Porto Ale-
gre: Ed. Ísis; Diálogo-Pesquisa e Assessoria em Educação popular; IPPOA – Instituto Popular 
Porto Alegre, 2005.

MORIN, E. O Método 2. A vida da vida. Porto Alegre: Sulina, 2001. 

RAMIL, V. A linha fria do horizonte. 2011. Linha Fria Filmes. Documentário. DVD.

ROCHA, E. A. C. Infância e pedagogia: dimensões de uma intrincada relação. Perspectiva, Flo-
rianópolis, v. 15, n. 28, p. 21-33, jul./dez. 1997.

http://www.crianca.mppr.mp.br/arquivos/File/publi/camara/estatuto_crianca_adolescente_9ed.pdf
http://www.crianca.mppr.mp.br/arquivos/File/publi/camara/estatuto_crianca_adolescente_9ed.pdf
http://legislacao.planalto.gov.br/legisla/legislacao.nsf/Viw_Identificacao/DEC 99.710-1990?OpenDocument
http://legislacao.planalto.gov.br/legisla/legislacao.nsf/Viw_Identificacao/DEC 99.710-1990?OpenDocument
http://legislacao.planalto.gov.br/legisla/legislacao.nsf/Viw_Identificacao/DEC 99.710-1990?OpenDocument
http://legislacao.planalto.gov.br/legisla/legislacao.nsf/Viw_Identificacao/DEC 99.710-1990?OpenDocument
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto/1990-1994/D99710.html


917  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

“Tem gente caminhando pra lá e para cá”: caminhar com as crianças – a pesquisa em contexto campesino

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 901-917, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

SÁ, L. M. Pertencimento. In: JÚNIOR, L. A. F. Encontros e caminhos: formação de educado-
ras(es) ambientais e coletivos educadores. Brasília, DF: MMA, Diretoria de Educação Ambien-
tal, 2005. p. 245-255.

SARMENTO, M. J. A Sociologia da infância e a sociedade contemporânea: desafios conceituais 
e praxeológicos. In: TEODORA, R.; GARANHANI, M. C. (org.). A sociologia da infância e a 
formação de professores. Curitiba: Champagnat, 2013. p. 13-46.

SARMENTO, M. J. Gerações e alteridade: interrogações a partir da sociologia da infância. Edu-
cação & Sociedade, Campinas, v. 26, n. 91, p. 361-378, maio/ago. 2005.



ESPAÇO
 PEDAGÓGICO

DIÁLOGO COM 
EDUCADORES



919  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Diálogo com educadores

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 918-932, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Diálogo com educadores1

Carlos Rodrigues Brandão

O dossiê da Revista Espaço Pedagógico (REP) “Pedagogia do oprimido – 50 
anos” tem tudo a ver com Freire e Brandão. São personagens que se encontram, 
dialogam, militam, educam, por uma educação capaz de reconhecer o potencial ine-
rente às práticas populares, tão desprezadas pelos grupos dominantes. Os depoi-
mentos de Brandão vêm carregados de emoção, sentimentos, força transformadora 
e anseios por libertação dos oprimidos. Quem é, então, Carlos Rodrigues Brandao? 

Ele é licenciado em psicologia pela Pontifícia Universidade Católica do Rio 
de Janeiro (1965); mestre em antropologia pela Universidade de Brasília (1974); 
doutor em ciências sociais pela Universidade de São Paulo (1980); livre docente em 
antropologia do simbolismo pela Universidade Estadual de Campinas. Realizou 
pós-doutorado na Universidade de Perugia (Itália) e na Universidade de Santiago 
de Compostela (Espanha). Atualmente é professor colaborador no Programa de 
Pós-Graduação em Antropologia da Universidade Estadual de Campinas (Uni-
camp), professor colaborador do POSGEO da Universidade Federal de Uberlândia 
(UFU) e professor visitante da Universidade Estadual de Goiás. Desenvolveu pes-
quisas em antropologia, com ênfase em antropologia camponesa, antropologia da 
religião, cultura popular, etnia e educação, com foco na educação popular. Doutor 
honoris causa pela Universidad Nacional de Lujan (Argentina), professor emérito 
da Universidade Federal de Uberlândia e da Universidade Estadual de Campinas. 

Ele produziu e publicou dezenas de livros, capítulos de livros e artigos em pe-
riódicos. Suas principais publicações são as seguintes: O que é educação; Pesquisa 
participante; Repensando a pesquisa participante; O que é método Paulo Freire; 
Educação popular; Os deuses do povo: um estudo sobre a religião popular; A educa-
ção popular na escola cidadã; O que é folclore?; A pergunta a várias mãos; Identi-
dade e etnia: construção da pessoa e resistência cultural; A cultura na rua; Plantar, 
colher, comer: um estudo sobre o campesinato goiano; O educador: vida e morte; 
O Divino, o Santo e a Senhora; Reflexões sobre como fazer trabalho de campo; Em 
campo aberto: escritos sobre a educação e a cultura popular; Sacerdotes de viola; Os 
caipiras de São Paulo; Memória do sagrado: estudos de religião e ritual; Comunida-

Recebido em 04/02/2020 – Aprovado em 04/02/2020
http://dx.doi.org/10.5335/rep.v27i3.12391



920 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Carlos Rodrigues Brandão

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 918-932, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

des aprendentes; O trabalho de saber: cultura camponesa e escola rural; Lutar com 
a palavra: escritos sobre o trabalho do educador; Ser católico: dimensões brasileiras 
– um estudo sobre a atribuição de identidade através da religião; Cultura rebelde – 
escritos sobre a educação popular ontem e agora; Memória Sertão: cenários, cenas, 
pessoas e gestos nos sertões de João Guimarães Rosa e de Manuelzão; Fronteira da 
fé: alguns sistemas de sentido, crenças e religiões no Brasil de hoje; Aqui é onde eu 
moro, aqui nós vivemos; Saber e ensinar: três estudos de educação popular; Peões, 
pretos e congos; O ardil da ordem: caminhos e armadilhas da educação popular; De 
Angicos a Ausentes: 40 anos de educação popular; A crise das instituições tradicio-
nais produtoras de sentido; Diário de campo; Cavalhadas de Pirenópolis: um estudo 
sobre representações de cristãos e mouros em Goiás; Pensar a prática: escritos de 
viagem e estudos sobre a educação; Da educação fundamental ao fundamental na 
educação; A participação da pesquisa no trabalho popular; A comunidade tradicio-
nal; De tão longe eu venho vindo: símbolos, gestos e rituais do catolicismo popular 
em Goiás; Os Guarani: índios do Sul-religião, resistência e adaptação; A educação 
popular na área da saúde; As flores de abril: movimentos sociais e educação am-
biental; O festim dos bruxos: estudos sobre a religião no Brasil; Círculo de cultura; 
A questão política de educação popular; O difícil espelho: limites e possibilidades 
de uma experiência de cultura e educação; Crença e identidade: campo religioso e 
mudança cultural; Ética e antropologia; Aprender o amor: sobre um afeto que se 
aprende a viver; Paulo Freire, o menino que lia o mundo: uma história de pessoas, 
de letras e de palavras; Vocação de criar: anotações sobre a cultura e as culturas po-
pulares; Paulo Freire: educar para transformar; “No rancho fundo”: espaços e tem-
pos no mundo rural; Campesinato goiano; Territórios do cotidiano: uma introdução 
a novos olhares e experiências; Os caminhos cruzados: formas de pensar e realizar 
a educação na América Latina; A educação como ato político partidário; As faces da 
memória; Caminhos da Educação Integral no Brasil: direito a outros tempos e espa-
ços; Participatory research and participation in research: a look between times and 
spaces from Latin America; Comunidade tradicional: conviver, criar, resistir; Sobre 
a tradicionalidade rural que há em nós; O lugar da vida – comunidade e comuni-
dade tradicional; Colcha de retalhos: estudos sobre a família no Brasil; Soletrar a 
letra P: povo, popular, partido e política a educação de vocação popular e o poder de 
estado; Estructuras sociales de reproducción del saber popular; O voo da arara-azul: 
escritos sobre a vida a cultura e a educação ambiental.

Como se pode ver, Brandão é um autor que pesquisa e publica trabalhos em 
sintonia profunda com a vasta produção de Paulo Freire. Além disso, foi um in-



921  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Diálogo com educadores

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 918-932, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

terlocutor e amigo pessoal de Freire. Com ele, desenvolveu inúmeros projetos e 
investigações sobre a cultura popular e a educação libertadora. Tudo isso justifica 
a sua indicação para participar deste diálogo com educadores. Além de estar muito 
presente com sua produção intelectual, Brandão esteve várias vezes trabalhando 
na Universidade de Passo Fundo, particularmente na Faculdade de Educação e no 
Programa de Pós-Graduação em Educação.

REP – Contextualize seus vínculos pessoais e profissionais com Paulo 
Freire.

Fui colega de universidade, na Unicamp, de duas pessoas notáveis de cuja 
amizade aprendi muito. E mais sobre a vida do que sobre teorias. Uma delas foi 
Rubem Alves, com quem convivi por mais de quarenta anos. O outro, Paulo Freire, 
com quem convivi desde o seu retorno ao Brasil até sua morte. A primeira viagem 
dele para uma conferência pública, após o seu retorno, foi em Goiânia, em 1989, e 
fomos e voltamos juntos. 

Convivi com Paulo Freire na Unicamp e fora dela, entre encontros, congressos 
e eventos semelhantes. Viajamos juntos, inclusive para fora do Brasil. Publiquei 
alguns artigos de Paulo em livros como: O educador: vida e morte, A questão polí-
tica da educação popular e Pesquisa participante.

Desde a minha convivência com os dois – eles como docentes da Faculdade 
de Educação, eu como antropólogo e docente do Instituto de Filosofia e Ciências 
Humanas –, prefiro sempre dizer, a quem busca contrapor um ao outro, que Rubem 
Alves é o “educador do gesto poético”, enquanto Paulo Freire é o “educador do ato 
político”. Como eu procuro viver e aplicar a poesia também na pedagogia, dialoguei 
com felicidade com um e com o outro. Em uma ocasião fomos nós três na TV Cultu-
ra de São Paulo, e diante das câmaras dialogamos, sem ninguém nos interromper, 
durante três horas. Foi um momento memorável. A fita de vídeo em que nosso 
encontro foi gravado perdeu-se e nunca mais foi encontrada. Procurem!

E penso que no momento os educadores que mais fazem interagirem os dois 
são Marcos Arruda e Miguel Arroyo.

REP – Como você avalia o contexto e o momento da elaboração da 
obra de Freire? Que nexos existiam entre a pedagogia de Freire e os mo-
vimentos de educação popular da época? 



922 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Carlos Rodrigues Brandão

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 918-932, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Há alguns fatos importantes, e alguns deles de algum modo andam meio es-
quecidos hoje em dia. Primeiro: Paulo e sua primeira equipe, no Nordeste, elabo-
raram não um “método de alfabetização”, mas todo um “Sistema Paulo Freire de 
Educação”, que antecipava em 1960 uma “Universidade Popular”. Ver os escritos 
de Paulo Freire, Jarbas Maciel, Jomard Muniz de Brito e Aurenice Cardoso, no 
indispensável livro coordenado por Osmar Fávero: Cultura Popular e educação 
popular – memória dos anos sessenta. Segundo: eles trabalharam no Serviço de 
Extensão Comunitária da então Universidade do Recife durante um tempo ime-
diatamente anterior ao golpe militar (1960/março 1964) envolvidos com a educação 
através de algo que nos unia e fazia convergir pessoas e grupos de diversas voca-
ções: a “cultura popular”. 

Paulo e sua equipe coordenam um Primeiro Encontro Brasileiro de Movimen-
tos de Cultura Popular no Recife, em 1962. O próprio Movimento de Educação de 
Base (CNBB/MEC) em que trabalhei identificava-se como um dos MCPs. Tercei-
ro: em embrião ainda, todas as iniciativas emancipadoras reunidas nos MCPs e 
realizadas através dos Centros Populares de Cultura foram desarticuladas pelos 
militares. Inclusive a grande Campanha Nacional de Alfabetização que seria coor-
denada pelo Paulo. Quarto: Paulo não empregava a expressão “educação popular”. 
Mas escrevia: “Cultura Popular”, desde Pedagogia do Oprimido. Um fato essencial 
e esquecido é que, tomando como fundamento as ideias geradoras de Paulo Freire, 
tendo em Pedagogia do Oprimido um livro fundador, todo o movimento, primeiro 
brasileiro e depois plenamente latino-americano, ao redor da educação popular “ex-
plode” e expande-se em toda a América Latina justamente no período em que Paulo 
está no exílio e escreve mais sobre e para a África do que para a América Latina. 
Toda uma geração de mulheres e de homens intensamente vinculados à educação 
popular partem do primeiro legado de Paulo Freire, e são mobilizados, encontram-
-se, escrevem, militam e, enfim, recriam a educação popular, inclusive nos países 
do Cone Sul sob ditadura: Brasil, Argentina, Chile e Uruguai. Quinto: ao longo de 
todo aquele difícil e muito fecundo período, sobretudo nos sessenta-setenta, é ilusó-
rio imaginar a educação popular freireana “explodindo” sozinha. Tendo surgido no 
bojo dos MCPs do Brasil dos anos sessenta (“a década que não acabou”), e seguindo 
ativa e insurgentemente crescente nos anos oitenta, somente se pode compreender 
em sua integridade “o que aconteceu com a educação popular”, quando ela é coloca-
da em uma sequência interativa de iniciativas e de movimentos sociais populares, 
e de assessoria direta a eles. 



923  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Diálogo com educadores

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 918-932, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

A educação popular desdobra-se na investigação ação-participativa, e mobiliza-
-se junto com os sindicatos rurais e, depois, de trabalhadores de fábricas. Ela desen-
volve-se junto com uma fecunda releitura marxista latino-americana; com o teatro 
do oprimido; com a música, com a poesia e com outras artes de protesto; ela antece-
de a teologia da libertação e a política da libertação, assim como outras semelhantes 
propostas de ação, frentes e agremiações emancipadoras e descolonizadoras. 

Para se ter uma ideia de tudo, quero recordar aqui um pequeno e significativo 
fato. Quando o ainda incipiente Partido dos Trabalhadores nos anos 80 é criado, foi 
solicitado a uma equipe que elaborasse um documento sobre a educação. A equipe res-
ponsável foi coordenada por Moacir Gadotti e incluiu Paulo Freire, Demerval Saviani 
(que não se reconhecia como um “educador popular freireano e iria criar a sua pedago-
gia histórico-crítica) e Carlos Brandão. Busquem um dos números dos velhos dos Ca-
dernos do Trabalhador, do PT. Sexto: diferente de Frei Betto, de Betinho, de tantas e 
tantos outros, que nos apresentávamos então como “militantes cristãos”, Paulo Freire 
nunca se assinou “cristão” ou “marxista”. Há entrevistas dele em que ele comenta 
isto. Somente se pode entender o advento de tudo o que listei acima, quando se pensa 
que desde o começo dos anos sessenta nunca houve uma filosofia, uma ideologia ou 
um projeto político único, tomado e seguido como diretriz da educação popular e de 
tudo o que houve junto com ela e depois do advento dela. Tanto ela quanto tudo o mais 
surge de uma interação (mas não uma integração) entre pessoas e agremiações que 
chamarei aqui de “humanistas laicas” (Paulo Freire); de “humanistas cristão” (Frei 
Betto, eu, Leonardo Boff, Rubem Alves, eu); e de marxistas (entre várias tendências).

REP – Você foi um dos principais divulgadores da obra de Freire na 
América Latina. Conte um pouco desta sua aventura pedagógica com a 
Pedagogia do Oprimido.

Penso que existem outros fatos pouco conhecidos e muito pouco lembrados so-
bre Paulo e o Pedagogia do Oprimido. Paulo Freire escreveu e concluiu o Pedagogia 
do Oprimido no exílio, entre a Bolívia, o Chile e os EUA. Escreveu todo o livro a 
mão, e em momento algum, repito, escreveu nele a expressão “educação popular”. 
Ele falava de pedagogias (“do oprimido”, “da esperança”, “da autonomia”, etc.). E 
falava de educações, que ele opunha à “bancária”: “educação libertadora”, “emanci-
padora”, “problematizadora”, “conscientizadora”, etc. 

De acordo com uma exaustiva pesquisa sobre a educação popular na América 
Latina, realizada por Oscar Jara para a sua tese doutoral defendida na Universi-



924 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Carlos Rodrigues Brandão

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 918-932, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

dade de Costa Rica, a primeira vez em que em termos mais atuais (anos sessenta-
-setenta) esta expressão aparece escrita com todas as letras em um livro, será em 
um livro meu, escrito entre o final dos sessenta e começos dos setenta. Foi quando 
em nome do movimento: Igreja e Sociedade na América Latina, eu saí viajan-
do por países do continente, a partir de julho de 1969, difundindo ideias freireanas 
e o “Método de Alfabetização Paulo Freire”. 

O livro que escrevi saiu inicialmente em Espanhol, e, somente dez anos mais tar-
de, em Português. Saiu pela Editora Siglo XXI, da Argentina. Por razões de minha se-
gurança, em tempos de ditadura no Brasil, saiu com o nome de um teólogo uruguaio, 
Júlio Barreiro, já falecido. Ele se chama: Educación popular y proceso de concientiza-
ción. Há algum tempo atrás estava na 16ª edição, publicado agora na Espanha.

Relembro que Paulo escreveu o seu livro fundador de tudo o que veio a aconte-
cer depois, a mão. Ele o enviou por correio a Jaques Chonchol, no Chile, com uma 
humilde carta. Recentemente o Instituto Paulo Freire e outras agremiações 
publicaram a versão fac-símile do manuscrito. Está em segunda edição e fora de 
comércio, por decisão da família. 

Na versão original há um esquema de Paulo. O único que ele desenhou. E 
um dos seus lados esquematiza e representa a “teoria da ação revolucionária”. Os 
esquemas desenhados por ele nunca saíram nas edições impressas.

Lembro que desde outros países nos chegavam cópias mimeografadas do Pe-
dagogia do Oprimido. Elas eram lidas às escondidas por nós, e se tornaram a base 
de tudo o que veio a acontecer e começou a ser difundido entre nós, antes de serem 
reunidas em um livro. 

Penso que tudo o que veio a ser criado e partilhado depois, em todo o Conti-
nente, não teria existido sem as ideias germinais do Pedagogia do Oprimido e do 
desdobramento das ideias de Paulo, a partir de seus outros escritos, inclusive.

Vale a pena recordar que antes de sair como livro, o Pedagogia do Oprimido 
saiu em grande parte desdobrado em artigos, na revista latino-americana Cristia-
nismo y Sociedad, do ISAL. Procurem, é um documento histórico. 

REP – Que concepções pedagógicas você considera centrais na Peda-
gogia do Oprimido?

Um dos pontos de convergência entre Paulo Freire e nós, militantes cristãos 
da Ação Católica, que antecede o movimento ecumênico militante (ISAL na Améri-
ca Latina e o Centro Ecumênico de Documentação e Informação – CEDI, e outros, 



925  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Diálogo com educadores

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 918-932, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

no Brasil), assim como a teologia da libertação, é que nós partíamos de uma muito 
próxima “concepção dialógica” da comunicação humana, do processo da história, da 
ação política e da atuação pedagógica. 

Os companheiros marxistas partiam de uma “concepção dialética”, entre di-
ferentes versões, de acordo com cada tendência (Tanto Althusser, quanto Antô-
nio Gramsci e Mao Tse-Tung eram muito lidos e citados, inclusive por militantes 
cristãos). A própria ideia de “dialética”, que nos vem da Grécia, e que depois do 
marxismo foi assumida, pensada e proposta por Paulo Freire, em direção a um 
distante horizonte de algum modo comum com o marxismo, inclusive a partir de 
uma proximidade no que tocava classes sociais e seus enfrentamentos no processo 
da história. No entanto, política e pedagogicamente ele buscava chegar a este hori-
zonte por caminhos diferentes.

Creio que sem descer a profundidades pedagógicas, podemos pensar que mais 
próximo a educadores e militantes cristãos-freireanos do que dos marxistas, suas 
ideias poderiam resumir-se assim:

Cada pessoa é uma fonte original e única de uma forma própria de saber, e 
qualquer que seja a qualidade deste saber ele possui um valor em-si, por represen-
tar uma experiência individual e irrepetível de uma vida e de sua partilha na vida 
social. Este é o fundamento humanista e mesmo ontológico do diálogo.

Assim também cada cultura representa um modo de vida e uma forma origi-
nal e autêntica de ser, de viver, de sentir e de pensar, de uma ou de várias comuni-
dades sociais. Cada cultura só se explica desde o seu interior para fora, e os seus 
componentes “vividos-e-pensados” devem ser o fundamento de qualquer programa 
de educação ou de transformação social.

Ninguém educa ninguém, mas também ninguém se educa sozinho, embora 
pessoas possam aprender e se instruir em algo por conta própria. As pessoas, como 
seres humanos, educam-se umas as outras e mutuamente se ensinam-e-aprendem, 
através de um diálogo mediatizado por mundos de vivência e de cultura entre seres 
humanos, grupos e comunidades diferentes, mas nunca desiguais. 

Assim, não existem educadores individuais ou coletivos (como “o Partido”). Do 
mesmo modo como não é possível pensar ciências da natureza e da história pré-es-
tabelecidas e pedagogicamente passíveis de serem ortodoxamente tomadas como 
ponto de partida exclusivo de qualquer docência.

Alfabetizar-se, educar-se (e nunca: “ser alfabetizado” ou “ser educado”) significa 
algo mais do que apenas aprender a ler palavras e desenvolver certas habilidades ins-
trumentais. Significa aprender a ler, crítica e criativamente, “o seu próprio mundo”.



926 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Carlos Rodrigues Brandão

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 918-932, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Significa aprender, a partir de um processo dialógico em que importa mais o 
próprio acontecer partilhado e participativo do processo, do que os conteúdos com 
que se trabalha, a tomar consciência de si-mesmo (quem de fato e de verdade sou 
eu? Qual o valor de ser-quem-sou?); tomar consciência do outro (quem são os outros 
com quem convivo e partilho a vida? Em que situações e posições nós nos relacio-
namos? E o que isto significa?); e tomar consciência do mundo: o que é o mundo em 
que vivo? Como ele foi e segue sendo socialmente construído para haver-se tornado 
assim como é agora? O que nós podemos e devemos fazer para transformá-lo.

REP – A pedagogia da obra Pedagogia do Oprimido é um método de 
ensino ou uma concepção de educação? 

Vejamos bem. Há pedagogias que partem da educação. E há pedagogias que 
chegam à educação. As primeiras formulam esta pergunta fundadora que parte 
desde a educação: “o que ensinar e como ensinar para que as pessoas aprendam 
bem o que precisam aprender a saber para viverem (produtivamente, segundo a 
versão mais “empreendedoras”) as suas vidas?”. 

As segundas formulam uma sequência de perguntas encadeadas que deságuam 
na educação: “que ser humano e para que vida e destino formá-lo”; “Se este ser é 
essencial e existencialmente um ‘ser social’, para que sociedade e para a construção 
humana de que sociedades formá-lo?”; “Se a vida em sociedade que ele vive e com-
parte com os outros é uma vida significativa e significada através de uma cultura, 
ou uma pluralidade de culturas, como formar homens para que através de suas 
culturas eles criem, consolidem e transformem os mundos sociais em que vivem?”; 
“consequentemente, qual pedagogia (ou quais pedagogias (pluriculturalmente) de-
vem ser praticadas para realizar qual ou quais modalidades de educação?”.

Hoje, mais do que ontem, vivemos um tempo em que algumas “pedagogias di-
retas” pretendem erigir-se como um sistema de educação. E o fazem pelo caminho 
mais perverso. Não por outro motivo profeticamente Paulo Freire as denominou 
“educação bancária” em Pedagogia do Oprimido. Elas submetem tanto o ser hu-
mano em sua essência e em sua existência, quanto a comunidade social em que ele 
vive a sua vida e o seu destino, a algo a cada dia mais imposto como uma realidade 
social e, mais ainda, como a própria instância fundadora, ordenadora e gestora da 
vida social. 

Lembrei linhas acima que já em 1960, nos escritos da “equipe nordestina” de 
Paulo Freire, o que foi proposto não era um “método de alfabetização”, mas todo 



927  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Diálogo com educadores

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 918-932, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

um “sistema de educação”, com várias fazes ou etapas, chegando uma delas a uma 
Universidade Popular.

Paulo, como alguém que partilha uma educação humanista associada a va-
riantes de uma pedagogia crítica, vai além de um “método” ou mesmo de uma 
“concepção” de educação. Ele parte de uma concepção da pessoa humana como 
criadora, construtora e transformadora do mundo social em que vive. E como um 
ser situado não em uma história em que ele vive, mas desde uma história que cabe 
a ele coletivamente construir. 

Se me fosse pedido para resumir todo o pensamento fundador de Paulo Freire 
em algumas poucas palavras, como breves sentenças de menos de uma linha cada, 
eu escreveria isto:

Que ao ser humano seja dado:
Viver a sua vida
Criar o seu destino
Aprender o seu saber
Partilhar o que aprende
Pensar o que sabe
Dizer a sua palavra
Ousar transformar-se
Unir-se aos seus outros
Transformar o seu mundo
Escrever a sua história

REP – Você compara Pedagogia do Oprimido à Paideia Grega. Qual o 
paralelo que existe entre estas duas obras?

No que eu considero o mais notável livro sobre a educação, Paideia – a forma-
ção do homem grego, de Werner Jaeger, há uma passagem misteriosamente pre-
sente na edição em Português e em Espanhol, e ausente na edição original em Ale-
mão. Nela Jaeger considera Platão o “primeiro educador popular”. E ele usa esta 
expressão: “educação popular”. Duas palavras que, juntas, ao longo dos séculos e 
de diferentes nações antecederam a “educação popular” dos anos sessenta-setenta.

A relação mais próxima entre os gregos clássicos e Paulo Freire, e nós, é que 
é na Grécia anterior mesmo a Sócrates, por uma primeira vez a educação deixa de 
ser uma pedagogia inamovível e reiteradora do consagrado, através de um ensino 
pré-estabelecido e vivido mais como catequese do que como questionamento e diá-



928 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Carlos Rodrigues Brandão

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 918-932, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

logo, e se transforma em “Paideia”. Em uma questão aberta. Em um território de 
diálogos e debates. A educação tem a ver com a “formação da pessoa para a vida 
social”, logo as perguntam essenciais não partem dela. Chegam a ela.

Então como Paulo Freire e nós nos anos sessenta, antes de pensar pedagogi-
camente “uma educação”, era necessário questionar antes e criticamente: formar 
que pessoas, para ser quem, para o que, e em que mundo social? Razão pela qual 
as educações que Paulo antepõe à “bancária”, não podem deixar de ser: “problema-
tizaras”, “questionadoras”, “conscientizadoras”.

REP – Um dos termos centrais da concepção de educação de Freire é 
diálogo. Como você avalia a importância do diálogo na educação e qual o 
desafio da educação dialógica no atual contexto da expansão da cultura 
midiática? 

“Diálogo” é uma palavra ao mesmo tempo substantiva e perigosa. Ela serve 
tanto a Bolsonaro quanto a Lula. Serve ao pior poder e serve a quem busca liber-
tar-se dele. Serve à TV Globo e ao MST. 

Em pedagogias tradicionais o diálogo quase sempre é apenas uma metodolo-
gia. Entre nós o diálogo é a porta de entrada da educação e também a de saída. Não 
usamos didaticamente o diálogo para ensinar; ensinamos para que pessoas apren-
dam a se tornar dialógicas. Aprendam a dialogar com elas-mesmas (sem precisar 
“fazer psicanálise”), com os seus outros e com o seu mundo.

Entrevejo com preocupação o momento atual dos usos da eletrônica na vida 
cotidiana e na educação. E trago aqui um exemplo banal para tornar isto mais 
visível. No passado, uma simples carta minha para Paulo Freire, para comunicar 
a saída de um livro coordenado por mim com um artigo dele, deveria conter no 
mínimo uma página e meia. E deveria conter sempre algo mais do que “uma no-
tícia”. Tenho cartas de pessoas amigas e de educadoras e de educadores, que são 
pequenos artigos reflexivos sobre algum tema. Durante um ano e meio de namoro 
com minha mulher cheguei a escrever muitas cartas. E algumas cartas com doze 
a mais páginas. Páginas que mesclavam palavras de amor com reflexões sobre o 
sentido de nossa vida no mundo. 

E hoje? O que escrevemos? O que andamos escrevendo e com qual densidade 
de memórias, de depoimentos, de pensamentos próprios, de longas confidências, 
de “filosofias de vida” nós nos escrevemos hoje em dia? Durante quatro anos pes-
quisamos e escrevemos teses de doutorado com mais de 200 páginas, sabendo que 



929  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Diálogo com educadores

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 918-932, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

bem poucas pessoas lerão o fruto de nosso trabalho (mestrei e doutorei cerca de 80 
pessoas, desde 1980!). 

Muito bem! E as minhas mensagens às pessoas de minha vida? O que escrevo 
a elas? Com qual densidade de sentimentos, de palavras, de confidências nós nos 
comunicamos? Quem, dentre as pessoas que estarão agora lendo isto, receberam 
em sua vida pelo menos uma carta de amor de pelo menos uma página.

Paulo Freire, eu e tantas pessoas de nossos círculos convivemos tempos em 
que algumas palavras que hoje parecem estranhas, como “ideias fora do lugar, ou 
“palavras de outros tempos”, “velharias”, eram para nós palavras e semeaduras de 
ideias para conversas até em uma mesa de bar. Palavras como: “compromisso com 
a realidade”; “engajamento político”; “vida interior”; “visão de mundo”; “filosofia de 
vida”; “ideal histórico”; “consciência histórica”. E por aí vai.

 Afinal, nós, as pessoas do século XXI, estamos fazendo o quê? Pensando o 
quê? Dizendo umas para as outras o quê? Amando o quê? Como? Com quais afetos? 
Em nome de que devaneios, sonhos, propósitos? Através de que mensagens? Quem 
ainda larga a “telinha” e ao longo de dias e dias se debruça sobre o Grande Sertão, 
Veredas? Quem ainda não ouve, não digo Beethoven, mas Edu Lobo?

E mesmo Paulo Freire. Quem ainda lê “Paulo Freire por inteiro”? Em tempos 
passados nós nos debruçávamos horas e horas sobre os seus livros. Longas e refle-
tidas leituras pessoais. Depois, debates e diálogos intermináveis. Hoje eu recebo 
pela internet um Paulo Freire dissolvido em repetidas citações pequeninas, quase 
sempre das mesmas passagens de algum livro seu. Para onde estamos indo nessa 
pressa dispersiva toda? Para que lugar? Para que vida? Para que mundo?

REP – Em seus escritos e suas falas, três instâncias da ação humana 
aparecem sempre entrelaçadas na educação: cultura popular, memória e mi-
litância. Qual a influência da Pedagogia do Oprimido nesta sua concepção?

Creio já haver respondido antes. Aprendemos a pensar a educação como uma 
dimensão da cultura destinada a transformar pessoas que transformem seus mun-
dos sociais de vida e de destino. Não apenas Pedagogia do Oprimido, mas tudo o 
que se criou ao seu redor e depois de sua escrita e sua divulgação. 

Ademais, trabalhei no Movimento de Educação de Base, o mais criativo e in-
teligente movimento de educação que conheci e conheço. Lá alfabetizávamos com 
método e com arte, com palavras e com música. Uma de nossas cartilhas era toda 
escrita em “Cordel do Nordeste”. Seu nome: “Mutirão”. 



930 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Carlos Rodrigues Brandão

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 918-932, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Lembro que eu suas origens o trabalho pedagógico emancipador era vivido nas 
salas de aulas, ao redor de um círculo, nas reuniões à sombra de uma árvore, num 
teatro, em um palco com “música de protesto”. Militávamos cantando. Educávamos 
poetando.

REP – Como você avalia as posições do governo Bolsonaro sobre Pau-
lo Freire e o que cabe aos educadores diante das críticas que são feitas ao 
patrono da educação brasileira? 

Tenho me preocupado pouco com o que o “governo Bolsonaro” (ou o desgoverno 
daqueles que exercem de fato o poder no Brasil, tendo em Bolsonaro um pálido e pa-
tético emissário oficial do governo). Uma razão é que eu sou antropólogo e justamente 
agora estou, na beira dos 80 anos, deixando mais fora do foco a educação, e voltando 
mais para o foco da cultura. Assim, como um velho peregrino que no fim da vida 
retorna à casa de onde saiu, estou voltando da educação popular, a que me obriguei 
por vocação política de presença e de militância, e estou me voltando para a cultura 
popular, que é minha origem (inclusive no que toca à educação) e a minha vocação.

Outra, porque estou menos preocupado com “o que eles estão fazendo com a gen-
te” e mais ocupado com “o que a gente deve fazer com o que estão fazendo com a gente”. 

Atravessei todos os anos da “ditadura militar”, parte como estudante e parte 
como professor, mas, ao longo dela toda, como um pesquisador de culturas populares 
(negros e camponeses) e um militante da educação popular, desde janeiro de 1964, vivi 
e vivemos momentos muito difíceis, e para algumas e alguns de nós, terríveis mesmo. 

Hoje recordo que tanto aqui no Brasil, como no Chile, na Argentina e no Uru-
guai sob ditaduras, nunca fomos tão criativos. Nunca lutamos tanto, nunca enfren-
tamos tanto, nunca fomos tão insurgentes e aguerridos, nunca cantamos, teatrali-
zamos, filmamos e poetamos tanto. Nunca resistimos, inventamos e criamos tanto.

É hora de voltar a isto! Menos crítica teórica boa para encontros acadêmicos, 
e mais ação concreta junto ao povo e nas ruas. Menos mera resistência eletrônica e 
mais respostas criativas por escrito ou nos círculos insurgentes. 

As críticas a Paulo e a tudo o que gira ao redor de suas teorias e profecias de-
veriam ser previstas. Terrível seria se ele não fosse tão criticado por este governo, 
e tão tentativamente (sem sucesso real algum) desconsiderado e posto à margem. 

Acho que uma das maiores homenagens que um governo culturalmente re-
trógrado e imbecilizado, religiosamente fideísta, regido por princípios de crença e 
prática do século XVII e politicamente servil ao extremo ao capitalismo em seu 4º 



931  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Diálogo com educadores

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 918-932, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

tempo de predomínio e hegemonia, está justamente no que estão buscando fazer 
com a sua memória, ao invés de ignorar Paulo Freire ou, pior ainda, considerá-lo 
até mesmo um aliado. 

Vocês que me entrevistam sobre Paulo Freire são uma parcela da prova de que 
quanto mais acusações a Paulo e tentativa de apagamento de seu nome aqui no 
Brasil, tanto mais a sua presença é insurgente e assertivamente ativada em todo 
o mundo. E não tanto a pessoa de Paulo, pois não se trata de defender um “mártir 
injustiçado”, mas o seu inatacável legado. Não a pessoa de um alguém que morreu 
e se foi, mas a memória do que ele criou. E, penso, trata-se de não tanto manter 
“vivo e aceso o seu pensamento”, mas de sobretudo recriar, reinventar, superar 
desde o seu legado e em seu nome. 

REP – Quais são suas críticas acerca dos limites e das potencialidades 
atuais da Pedagogia do Oprimido?

Conta Moacir Gadotti que quando ele e um grupo de educadores amigos re-
solveram criar o Instituto Paulo Freire, foram em grupo propor a ideia a ele. Paulo 
teria ouvido, pensado e respondido: “Vejam, se for para me repetir, não vale a pena; 
mas se for para me superar, então criem”. Foi criado.

Pedagogia do Oprimido foi escrito no final dos anos sessenta. Estamos no ano 
2020. Paulo sempre foi um “homem conectivo”, como Moacir Gadotti sempre gostou 
de lembrar. Nunca, em momento algum, ele criou algo que não fosse “em equipe”, e 
a partir de ouvir os outros e acolher ideias pessoais ou coletivas, ditas ou escritas.

Isolar Paulo Freire como um pensador e um educador único e absolutamente 
original é justamente conspirar contra a sua pessoa e as suas ideias. Desde os seus 
primeiros escritos, ele esteve sempre situado dentro de uma equipe que pensava 
e criava junco com ele. A partir da SEC da Universidade do Recife. Depois, no seu 
exílio, quando ele criou com outros e outras exiladas o IDAC, e viveu a sua ação 
intensamente desde esta equipe de pensamento e trabalho. Depois, as suas turmas 
de alunos e equipes (bem mais na PUC de São Paulo do que na Unicamp). Final-
mente, até o fim de sua vida, nas equipes do Instituto Paulo Freire.

Penso que existe tanta ousadia e criatividade ao “redor de Paulo”, desde o co-
meço de tudo até sempre, do que “apenas em Paulo Freire”. Não existiria a educação 
popular e todo o seu desdobramento sem Paulo Freire. Não existiria apenas com ele. 

E seu apelo deverá continuar ecoando entre nós. Só seremos fieis a Paulo 
Freire e a seu legado, se ao longo do tempo e no curso da história ousarmos dialogar 



932 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Carlos Rodrigues Brandão

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 918-932, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

com ele, ousando ir até para além dele. Era isto o que ele pedia a nós. É bem isto o 
que ele espera de nós!

Deixo vocês com uma antiga e querida imagem. Um grande encontro de apoio 
à Revolução Sandinista na Nicarágua. Terá sido em 1980 ou 1981. Nela está Paulo 
Freire como ele sempre gostava de estar. Cercado de pessoas com quem dividia a 
vida e os trabalhos como educador. Na foto somos todas e todos educadoras e edu-
cadores populares de diversos países da América Latina. Sentado, o que resolveu 
abaixar a cabeça, sou eu.

Carlos Rodrigues Brandão, verão de 2020

Nota
1	 O diálogo com Carlos Rodrigues Bandão contou com a colaboração do professor doutor Eldon Henrique 

Mühl, professor da Faculdade de Educação e do Programa de Pós-Graduação em Educação da Universida-
de de Passo Fundo. Em nome da Revista Espaço Pedagógico (REP), o reconhecimento e o agradecimento 
por esta importante contribuição. 



ESPAÇO
 PEDAGÓGICO

RESENHA



934 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Márcio Luís Marangon, Volnei Fortuna

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 933-940, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Paulo Freire mais do que nunca: uma biografia filosófica

Márcio Luís Marangon*

Volnei Fortuna**

A presente resenha trata de uma apresentação do livro Paulo Freire mais do 
que nunca: uma biografia filosófica, publicado no ano de 2019, pela Editora Ves-
tígio, do Grupo Autêntica, de Belo Horizonte. Nele, o autor Walter Kohan dialoga 
sobre o que seria uma educação com características freireanas, compreendendo 
inclusive o horizonte político da tarefa de educar, mas, principalmente, compreen-
dendo a educação baseada em cinco princípios basilares da vida e da educação 
pensada por Freire – a vida, a igualdade, o amor, a errância e a infância.

O primeiro princípio é a vida. Com esse princípio, Kohan demonstra como 
Freire dialoga sobre a conexão entre a dimensão da educação política e a dimensão 
da educação filosófica, ambas articuladas à vida. Nesse contexto, pensa a educação 
como forma de vida emancipada e transformadora, tocando-a e afetando-a politica-
mente, o que aumenta a intensidade do ato de viver a vida e seu sentido. 

Para Kohan, Freire é um autor que foi se construindo no decorrer de sua vida 
e que, nessa construção, foi mudando a forma de pensar – o que fica explícito na 
especificidade de cada tempo e obra. Essa mudança, porém, faz com que a tentativa 
de compreensão de sua caminhada e de suas influências filosóficas seja longa e 
complexa. Freire incorpora pensamentos que vão desde a corrente filosófica mar-
xista revolucionária, passando por: teologia da libertação, existencialismo, fenome-
nologia, pedagogia crítica, escolanovista, personalista, até – nos últimos anos de 
sua vida – a racionalidade neoliberal. A partir dessas leituras e produções, deixa 
clara sua antipatia ao sistema neoliberal e sua simpatia pelo “pós-modernismo 
progressista”. 

*	 Graduado em Filosofia e Pedagogia. Pós-Graduado em Gestão Educacional. Mestre e Doutor em Educação pela Uni-
versidade de Passo Fundo. Atualmente é professor e Coordenador Pedagógico na Rede Notre Dame. Orcid: http://
orcid.org/0000-0003-3020-4429. E-mail: mlmarangon@yahoo.com.br

**	 Mestre em Educação e doutorando em Educação na Universidade de Passo Fundo. Atua no Colégio Salvatoriano 
Bom Conselho, Passo Fundo, como Coordenador Pedagógico Pastoral, desenvolvendo processos formativos e pro-
jetos pedagógico-pastorais com educadores e estudantes. Orcid: https://orcid.org/0000-0003-3047-2300. E-mail: 
fortunavolnei@gmail.com

Recebido em 04/05/2020 – Aprovado em 28/09/2020
http://dx.doi.org/10.5335/rep.v27i3.12392

http://orcid.org/0000-0003-3020-4429
http://orcid.org/0000-0003-3020-4429
mailto:mlmarangon@yahoo.com.br
https://orcid.org/0000-0003-3047-2300
mailto:fortunavolnei@gmail.com


935  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Paulo Freire mais do que nunca: uma biografia filosófica

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 933-940, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

A partir das análises de suas obras, fica clara também a conscientização intrin-
secamente associada à tradição fenomenológica, que carrega o propósito de abrir o 
horizonte dos sujeitos diante da opressão e de suas posições na sociedade, para que 
posteriormente façam um movimento de transformação. Para tanto, Freire traz a 
indissociabilidade filosófica entre teoria e prática, reflexão e ação, pensamento e 
vida, afirmando, em seu marxismo, a contemplação dos problemas da educação na 
transformação da prática educativa: a educação não é a alavanca da transforma-
ção da sociedade, mas tem de se ter presente que, sem ela, a transformação não 
acontece. 

Por outro olhar, ao perceber que Foucault reflete sobre a “metafísica da alma”, 
tendo a filosofia como forma ou sabedoria da vida e denominando-a de “estética da 
existência”, sabe-se que o autor destaca a filosofia como problematização da vida, 
como conhecimento, sistema de pensamento, atividade intelectual. Em Foucault, 
uma vida filosófica é uma vida educadora: o que torna herói o sujeito da filosofia é 
seu exemplo, que se dá pela sua vida. A vida “só pode ser vivida se inspira outras 
vidas”. 

Segundo Kohan, Freire acredita na tradição de vida educadora, política, ética 
e heroica, disposta por Foucault através de Sócrates e os filósofos cínicos. Por isso, 
parte do pressuposto do inacabamento, que abre um leque de possibilidades para 
despertar no sujeito a passagem do estar-sendo para o ser-mais. Assim, a filosofia 
de Freire consiste em fazer da vida um pensamento que luta contra as forças de 
dominação existentes na sociedade, de modo que a leitura de suas obras abra ca-
minhos para a percepção da vida, bem como, para pensar a possibilidade de outra 
escola e de outra educação. 

O segundo princípio é a igualdade. De acordo com Kohan, Freire enfatiza a 
igualdade como conceito que pressupõe a inexistência de superioridade e inferiori-
dade. A educação política subentende que todas as vidas valem igualmente, tanto 
na individualidade quanto na coletividade. O conceito de igualdade, apresentado 
por Freire em Pedagogia da Autonomia: saberes necessários à prática educativa, 
por exemplo, afirma-se na ideia de que ninguém é superior a ninguém. 

Concatenado à ideia de igualdade, a escuta, a amorosidade, o gosto pela vida, 
pelo novo e a humildade são virtudes que demonstram a aceitação e o respeito à 
diversidade. Destaca-se a humildade como virtude essencial aos sujeitos, perpas-
sando a ética, a política e a epistemologia, sendo assim, uma virtude pedagógica. 
Já a igualdade, enquanto princípio ontológico, conecta-se à emancipação social dos 
sujeitos. É um tema político, associado à dimensão econômica, social, cultural e 



936 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Márcio Luís Marangon, Volnei Fortuna

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 933-940, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

educativa. Isso porque, na relação de desigualdade, a superioridade e a inferiori-
dade entre sujeitos quebram a possibilidade de diálogo e construção individual e 
coletiva. 

Seguindo essa lógica, é a inexistência de superiores e de inferiores que indica 
a inexistência da desigualdade, ou seja, na igualdade existem somente sujeitos 
iguais. Para Freire, essa lógica sugere algo que pode parecer dúbio: que os sujeitos 
respeitem as diferenças, ao mesmo tempo em que compreendam o “outro” como 
igual. 

Essa mesma relação social é percebida também na dimensão educativa. Ha-
vendo vida superior e inferior na relação educador-educando, aufere-se obediência e 
relação vertical, sem diálogo e nem escuta, constituindo uma educação tradicional. 
Por isso, a educação libertadora não pode ser considerada uma questão de método, 
mas um estabelecimento de relações epistemológicas e sociais diferentes, exigindo 
compromisso para a abertura de horizontes educacionais que caminhem insisten-
temente para a emancipação. A hierarquia decorrente da educação tradicional é 
incompatível com a igualdade desenvolvida pela educação problematizadora. No 
entanto, é determinante que o educador ensine exercendo a liberdade, para que o 
educando aprenda com ela. O educando livre não aceita educador autoritário, por-
que confia na própria capacidade intelectual para aprender. Entende que é igual 
por ser diferente, e que pode, deve respeitar e ser respeitado nessa diferença.

Em meio a todo este processo, compreende-se que a emancipação que Frei-
re problematiza em seus escritos vai além da intelectual e cognitiva: ela precisa 
atender também à complexidade social, econômica e política, à qual a educação 
está intimamente associada. Emancipar, para o educador, significa proporcionar 
aos sujeitos o dito da própria palavra. O educador emancipador, libertador, demo-
crático tem a responsabilidade de empoderar o educando à práxis, ao exercício da 
autonomia. 

Nota-se, então, que a igualdade – em Freire – é essencial e transversal para 
uma política da relação pedagógica. O conhecimento entre educador e educando 
não pode ser compreendido como hierarquizado pela posição em que cada sujeito 
ocupa. Entre os sujeitos, existem valores epistemológicos diferentes, mas isso não 
quer dizer que um tem legitimidade e outro não. Não existe desigualdade de co-
nhecimento, mas saberes diferentes que se complementam entre si e com o mundo. 
Por isso, a escola não pode ser considerada pública quando desiguala os iguais ou 
quando alguns estudantes podem mais que outros na relação pedagógica.



937  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Paulo Freire mais do que nunca: uma biografia filosófica

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 933-940, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

A dialética freireana tem significância quando o ensino e a aprendizagem 
ocorrem na medida em que todos são ouvidos e atendidos de igual para igual. Ao 
ensinar, o educador aprende e, ao aprender, o educando ensina. A diferença é a 
que alimenta a relação pedagógica assentada na igualdade, por isso, não deve ser 
percebida como desigualdade. Esses aspectos tornam a relação pedagógica enri-
quecedora, contribuindo para transformação da vida e da sociedade.

O terceiro princípio é o amor, ou o entendimento de que educar é um ato 
amoroso e de que o amor é também um ato político, de viver a vida para expandi-la 
e nunca para reduzi-la. Para indicar o que é o amor, em Freire, o autor retoma 
a vida de Sócrates, um mestre do amor. Segundo Kohan, Freire recria o enigma 
(ou mistério) do Eros pedagógico apontado por Sócrates. Na obra Pedagogia do 
Oprimido, por exemplo, o amor é um pilar, uma condição da verdade, por isso, ao 
estabelecer essa forma de amor, demonstra que é diálogo enquanto expressão de 
coragem e compromisso com os outros seres; é, também, um ato de compromisso 
com a libertação dos oprimidos, pois buscar a libertação é entender que não é pos-
sível o amor quando há opressão e não liberdade. Assim, essa ideia do amor torna 
o capitalismo inaceitável, principalmente porque, para Freire, o capitalismo torna 
impossível amar de verdade.

A amorosidade é tão importante na pedagogia de Freire a ponto de ser mencio-
nada como uma condição essencial – e possível – para ser educador: se não houver 
como amar, não há como educar, ensinar e aprender – eis o saber principal da edu-
cação. Quando se ama educar, se sabe encontrar, no tempo Chrónos, a suspensão do 
tempo de escola como instituição, para habitar o tempo Skholé, espaço para tempo 
livre. Por isso, o amor torna o tempo da escola tempo Kairós, o tempo da oportuni-
dade, o momento preciso em que a educação pode acontecer.

Nesse contexto, a amorosidade filosófica do educador não deve ser ingênua, 
mas política, situada. É feita na luta, na resistência, no canto pelo direito de can-
tar, de amar e ser amado, de ensinar e de ser ensinado, de aprender e de ser apren-
dido. Exige luta, compromisso, ousadia. O amor precisa estar em defesa do direito 
de amar e ensinar, na busca por um mundo mais amoroso. Precisa estar na defesa 
do tempo Kairós, da Skholé.

Em sua forma de expressar seu amor pela educação freireana, Kohan pensa 
na luta cotidiana do educador, nas péssimas condições de trabalho e salário, no des-
caso do poder público para com a educação pública, na repressão constante que os 
educadores sofrem. Assim, sua forma de educar é amar questionando, dialogando, 
pensando, aprendendo.



938 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Márcio Luís Marangon, Volnei Fortuna

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 933-940, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Diante disso, lembra Kohan, quando se fala em “expurgar a ideologia de Paulo 
Freire”, fala-se em tentar expurgar uma ideologia do amor. Do amor à resistência 
daquilo que nega uma educação para todos, àquilo que mascara e afasta a cons-
ciência dos problemas da educação na atualidade. Em sua última entrevista, lem-
bra Kohan, Freire afirma que gostaria de ser recordado como alguém que, “antes 
de mais nada, amou profundamente tudo o que estava a seu redor”. Amou a vida 
como expressão primeira e última de sentido para uma presença amorosa no mun-
do, fazendo sempre o que queria fazer com uma única condição: que a tentativa 
fosse amorosa.

O quarto princípio é a errância. Na pedagogia de Freire, um educador é al-
guém que se desloca, fisicamente e cognitivamente, e assim o faz para mostrar que 
o mundo é aberto e pode sempre ser de outra maneira. Não é algo que pode ser 
antecipado, mas precisa ser construído.

Para Kohan, Freire é um mestre errante nos dois sentidos do verbo errar: pri-
meiro, porque anda por mais de cem cidades dos cinco continentes, percorrendo os 
cantos mais inóspitos, desolados, desatendidos do mundo; segundo, no sentido de 
que, como ser humano, erra bastante, equivoca-se, e não tem vergonha disso, pois 
este é um princípio pedagógico: errar faz parte da aventura de conhecer e conhecer-
-se, de se rever e se aperfeiçoar. A boniteza do ato pedagógico de Freire também se 
dá, portanto, pela sua condição de humano errante. Ele não se abate com os erros, 
sabe que fazem parte da autoconstrução. Por isso, faz desses erros percebidos um 
motivo para errar no outro sentido do verbo: abre-se para vagar, para se deslocar, 
para viajar para dentro e para fora de si, mexendo-se, recriando-se.

Para Kohan, nessas circunstâncias, o erro (como errância) se mostra um prin-
cípio pedagógico em Freire, pois o principal inimigo político é o fatalismo, a con-
vicção de que “as coisas não podem ser de outra maneira”. Visto por esse ângulo, o 
entendimento da errância abre o porvir, a possibilidade de fazer diferente e melhor. 
Abre a ideia de que, como humanos, somos um projeto da mesma forma como temos 
projetos para o mundo. E da mesma forma que os projetos do mundo, o nosso pro-
jeto é construído de acertos e erros. 

Sendo assim, a educação precisa estar ancorada na compreensão crítica e dia-
lógica de que os seres humanos são um projeto em constante transformação, por 
isso, só tem sentido se de fato se crê que o futuro está aberto. Quem não entende 
que é humano, erra, e educa seres errantes, é melhor que se dedique a outra coisa 
que não a de educar.



939  ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Paulo Freire mais do que nunca: uma biografia filosófica

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 933-940, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

Isso significa que a educação só faz sentido quando o sonho político nasce du-
rante ou depois da prática educativa, sendo uma política educacional que confronta 
o status quo, visto que este impede a errância e a evolução. Claro que o educador 
dialógico não tem direito de impor aos outros sua posição. O educador libertador, 
no entanto, precisa entregar-se à errância do perguntar, vivendo a pergunta e a 
investigação que ela pode iniciar, colocando que o mundo pode ser de muitas outras 
maneiras.

O quinto princípio é a infância. Infância não como um aspecto a ser educado, 
mas como algo que educa. Assim, a infância em Freire não é algo a se formar, mas 
algo para o qual devemos estar atentos: escutá-la, cuidá-la, mantê-la viva, vivê-la. 
Embora a prática educativa para Freire seja qualquer prática, com qualquer idade, 
em qualquer contexto, uma educação política é uma educação na infância, con-
siderando: sensibilidade, curiosidade, inquietude, presença – características que 
extrapolam a educação tradicional, que vê na infância uma etapa cronológica para 
instaurar verdades prontas.

Para Kohan, uma forma de compreender essa concepção de infância em Frei-
re é compreendendo a necessidade de ele indagar a própria infância. Retornar à 
infância cronológica é importante para se entender melhor suas marcas contras-
tantes. Uma das marcas das obras de Freire é que ele vai se infantilizando – no 
que se refere à preservação das potências da infância –, cultivando uma intimidade 
potente com uma infância não cronológica. O linguajar infantil aparece assim como 
uma força expressiva, uma forma conjuntiva e conectiva de viver a infância crono-
lógica. Talvez mais do que isso: uma condição para que o ser humano continue a 
viver, transformando o que parece dado como definitivo.

“Menino conjunção” e “menino conectivo” são dois conceitos que significam 
uma força generativa, que coloca junto e faz somar sua história intelectual com sua 
história de infância. Enfatiza como foi alfabetizado na infância para refletir sobre 
as duas temporalidades que caminham lado a lado na educação: Chrónos e Kairós. 

As ciências da vida estabelecem um Kairós para a escolarização e, dentro dela, 
a alfabetização. No entanto, a dureza das condições de vida permite que apenas 
uma minoria tenha esse tempo Kairós respeitado. E é justamente esse problema 
que Freire quer atacar. São os escolares não cronologicamente infantis que Paulo 
Freire está especialmente interessado em alfabetizar, pois, para um educador po-
pular, o Kairós deve ser sempre o agora, porque é uma oportunidade.

Seguindo essa segunda forma de se relacionar com a infância, a educação po-
deria se ocupar de cultivá-la e atendê-la para que ela continue sempre viva, sendo 



940 ESPAÇO PEDAGÓGICO

Este artigo está licenciado com a licença: Creative Commons Atribuição-NãoComercial-SemDerivações 4.0 Internacional.

Márcio Luís Marangon, Volnei Fortuna

v. 27, n. 3, Passo Fundo, p. 933-940, set./dez. 2020 | Disponível em www.upf.br/seer/index.php/rep

o que é, em todas as idades. Com isso, a educação mais revolucionária é também 
uma educação menina, alegre, curiosa, perguntadora, ou seja, uma educação que 
respeite uma condição de vida educacional sensível ao autoquestionamento, ao en-
gajamento em um ato pedagógico, ao mesmo tempo, inquieto e criativo, enfim, uma 
educação que veja, como Freire, a infância como uma força reinventora de mundo.

Por isso, a educação precisa ser uma educação menina, pois há muita infância 
no mundo, esperando ser ativada e revivida por meninas e meninos conjunções e 
meninos e meninas conectivos de todas as idades.

Como epílogo, Kohan se questiona: Freire pode ainda ajudar a pensar o que 
nos interessa pensar hoje, a viver a vida educacional e filosófica que nos interessa 
viver no presente? Sua resposta é sim. O sentido da educação freiriana é propiciar 
uma vida educadora mais inquieta e autoquestionadora sobre os sentidos de edu-
car. Por isso, ela é inspiradora, não definidora de realidades. Viver Freire hoje é 
se reinventar e reinventar aquilo que Freire deixou de legado. Ele mesmo, Freire, 
queria isso. E isso põe por terra tudo aquilo que usam para acusar que o pensamen-
to de Freire esvazia a ação dos educadores. Em verdade, o pensamento de Freire 
questiona, inspira e potencializa. Nunca pensado como fim. Sempre como meio.

Referência

KOHAN, Walter. Paulo Freire mais do que nunca: uma biografia filosófica. Belo Horizonte: Ves-
tígio, 2019.


	Educação popular no Brasil
	Paulo Freire*

	La pedagogía del oprimido: una relectura pedagógica
	The pedagogy of the oppressed: a pedagogical rereading
	A pedagogia do oprimido: uma releitura pedagógica
	Carlos Ernesto Noguera-Ramírez*


	La recepción de pedagogía del oprimido en Argentina: una hipótesis sobre la influencia freireana en la militancia juvenil de los años ´70
	The reception of pedagogy of the oppressed in Argentina: a hypothesis on the freirean influence on youth militancy in the 1970s
	A recepção da pedagogia do oprimido na Argentina: uma hipótese sobre a influência freireana na militância juvenil dos anos 1970
	Margarita R. Sgró*
	A la memoria del Profesor Hugo A. Russo**


	Educação, diálogo e prática da liberdade em Paulo Freire: revisitando a pedagogia do oprimido
	Educación, diálogo y práctica de la libertad en Paulo Freire: revisando la pedagogía 
de los oprimidos
	Education, dialogue and practice of freedom in Paulo Freire: reviewing the pedagogy 
of the oppressed
	Thiago Ingressia Perreira*
	Jerônimo Sartori**


	Pedagogia do Oprimido – 50 anos – mais Freire, nunca menos
	50 Years of Pedagogy of the Oppressed – for more Freire, never less
	Pedagogía del oprimido – 50 años – más Freire, nunca menos
	Valdo Hermes Barcelos*
	Maria Aparecida Azzolin**


	A pedagogia do oprimido de Paulo Freire e o ensino de filosofia com crianças
	The pedagogy of oppressed by Paulo Freire and the teaching of philosophy with children
	La pedagogía do oprimido de Paulo Freire y la enseñanza de filosofía con niños
	Ivanilde Apoluceno de Oliveira*


	Didática freiriana: um reencontro com a pedagogia do oprimido 
	Freirean didactics: reliving the pedagogy of the oppressed
	Didáctica freiriana: un re-encuentro con la pedagogía del oprimido
	Ivo Dickmann*
	Ivanio Dickmann**


	As contribuições da pedagogia do oprimido para a educação preventiva integral1
	Las contribuciones de la pedagogía de la educación preventiva integral oprimida
	Contributions from the pedagogy of the oppressed to integral preventive education
	Araci Asinelli-Luz*
	Michelle Popenga Geraim Monteiro**
	Tatiane Delurdes de Lima-Berton***


	Necrofilia: repercussão ética, política e educacional – estudo em 
Paulo Freire e Erich Fromm
	Necrophily: repercussion ehtic, politic and educational – study in Paulo Freire and Erich Fromm
	Necrofilia: repercusión ética, política y educativa: estudio en Paulo Freire y Erich Fromm
	Paulo César Carbonari*


	Andarilhando: movimentos que se entrelaçam em Marie-Christine Josso e Paulo Freire
	Walking: movements that intertwine in Marie-Christine Josso and Paulo Freire
	Caminar: movimientos que se entrelazan en Marie-Christine Josso y Paulo Freire
	Celso Ilgo Henz*
	Patrícia Signor**
	Ivani Soares***


	Educação republicana e democrática: potencialidades e desafios para a formação inicial docente
	Republican and democratic education: potentialities and challenges for initial teacher education
	Educación republicana y democrática: potencialidades y desafíos para la formación inicial del docente
	Maria Regina Johann*
	Paulo Evaldo Fensterseifer**


	Cultura popular no planejamento e na prática de professores dos anos iniciais do ensino fundamental
	Popular culture for planning and practice of teachers during the early years of elementary education
	Cultura popular en la planificación y la práctica de profesores de los primeros años de la educación fundamental
	Edinaldo Medeiros Carmo*
	Rosa Belém Farias**
	Marco Antonio Leandro Barzano***


	Ações afirmativas: uma análise do acesso e da permanência dos alunos 
cotistas do IFSul
	Positive actions: an analysis of admission and permanence of IFSul balancing students
	Políticas de acción afirmativa: un análisis de la admisión y de la permanência de los estudiantes titulares de cuotas del IFSul
	Márcia Helena Sauaia Guimarães Rostas*
	Maria Cecília Isaacsson**
	Rafael Montoito***


	A metáfora, o Enem e a democracia
	The metaphor, Enem and democracy
	Metáfora, Enem y democracia
	Diego Bruno Velasco* 
	Ana Angelita Costa Neves da Rocha**


	Libras no curso de pedagogia: análise de fatores que interferem no processo 
de ensino-aprendizagem 
	Libras in the pedagogy course: analysis of factors that interfer in the teaching-learning process 
	Libras en el curso de pedagogía: análisis de factores que interfieren en el proceso de 
enseñanza-aprendizaje
	Célia Regina Vitaliano*
	Josiane Junia Facundo**


	Relação com o saber e território: experiências de estudantes em tempo integral
	Relation to knowledge and territory: experiences of full-time students
	Relación con el saber y territorio: experiencias de estudiantes en tiempo integral
	Maria Celeste Reis Fernandes de Souza*
	Miria Núbia Simões Lourenço**


	“Tem gente caminhando pra lá e para cá”: caminhar com as crianças – 
a pesquisa em contexto campesino
	“There are back walking back and forth”: walking with children – 
the research in campesino context
	“Hay gente caminando para allá y para acá”: caminar con los niños – 
investigación en contexto campesino
	Jeruza da Rosa da Rocha* 
	Marta Nörnberg**


	Diálogo com educadores1
	Carlos Rodrigues Brandão

	Paulo Freire mais do que nunca: uma biografia filosófica
	Márcio Luís Marangon*
	Volnei Fortuna**



